
Le « rhinocéros » de Frère Félix Fabri
Autopsie d’un passage de l’Evagatorium (II, 7, fol. 39 B-40 A)

Jean Meyers

1 Aux XIVe et XVe siècles, le nombre des pèlerins de Terre sainte diminua sensiblement,

mais  les  oeuvres  qu'ils  ont  laissées  sont  d'une richesse sans précédent,  spécialement

celles de quelques personnages savants1, qui prennent la route dans la seconde moitié du

XVe siècle, au « crépuscule du Grand Voyage »2. L’un des plus étonnants est Frère Félix

Fabri, « sans doute la figure la plus originale de cette génération de pèlerins-savants »

d'après Aryeh Graboïs3. Dominicain du couvent d'Ulm, Félix Fabri (c. 1440-1502) est allé

deux fois en Orient, la première fois en 1480, un voyage de 215 jours (du 14 avril au 16

novembre1480)4, dont le pèlerin rentre avec le sentiment que sa visite des Lieux saints a

été trop rapide et son périple vain et avec l'impression d'en savoir « moins sur tous les

Lieux saints qu'avant de les avoir visités »5, la seconde fois en 1483, lors d’un périple qui

durera du 13 avril 1483 au 30 janvier 14846 et au cours duquel il ajoute à la visite de

Jérusalem et de ses environs une expédition au mont Sinaï et un retour par l'Égypte. 

2 De ces deux périples naîtront les quelques mille cinq cents pages de son monumental

récit  de  voyage,  l'Evagatorium  Fratris  Felicis  in  Terrae  sanctae,  Arabiae  et  Egypti

peregrinationem7. Ce récit est issu en partie des notes prises tout au long du second voyage,

pendant lequel le pèlerin n'a cessé d'écrire aussi bien en pleine mer, même pendant les

tempêtes,  qu'à dos d'âne en Terre sainte ou à dos de chameau dans le désert8,  mais

l'essentiel a été composé après son retour pendant une longue rédaction, qui dure au

moins de 1484 à 1494, peut-être même 14959.

3 C’est  lors  de  la  traversée  du  désert  vers  le  mont  Sinaï  que  Frère  Félix  croise  un

« rhinocéros ». Nous sommes le 20 septembre 1483, deux jours avant l’arrivée, le 22, au

monastère Sainte-Catherine ; alors que les pèlerins viennent de pénétrer « au milieu de

hautes montagnes par une belle et spacieuse vallée …couvert(e) de fleurs et de plantes »,

ils aperçoivent sur un pic rocheux un étrange animal. Voici l’épisode, tel qu’on peut le lire

dans l’Evagatorium (II, 7, fol. 39 B-40 A), accompagné d’une nouvelle traduction, celle du

Père Masson comportant en effet des erreurs surprenantes :

Le « rhinocéros » de Frère Félix Fabri

Rursus, 3 | 2008

1



Circa meridiem vidimus in montis cujusdam cacumine bestiam stare, quae contra
nos deorsum respiciebat.  Nos vero hanc videntes aestimavimus esse camelum et
mirabamur, quomodo camelus in solitudine viveret et, verbum inter nos ortum est,
an etiam cameli  silvestres reperirentur ?  Calinus autem ad nos accessit,  bestiam
illam  rhinocerotem  vel  unicornu  esse  asseruit,  demonstrans  nobis  unicum  ejus
cornu de fronte ejus procedens. Cum magna diligentia hanc nobilissimam bestiam
respeximus et  vehementer  dolebamus,  quod non proximior  nobis  fuit,  ut  magis
determinate  eam  inspexissemus.  Est  enim  bestia  haec  singularissima  in  multis
conditionibus : in primis dicitur, quod sit bestia saevissima et unum cornu quatuor
pedum  habet  in  medio  frontis  ita  acutum  et  validum,  ut  quidquid  petierit  aut
ventilet, aut perforet idque ad saxa limat, et est mirifici splendoris et ossa de illo
cornu cum gemmis pretiosissimis  computantur  et  auro ac  argento includuntur ;
(40 A) tantae est  fortitudinis,  ut  nulla  venatorum arte aut  virtute capiatur,  sed,
sicut  asserunt,  qui  de  naturis  rerum  scripserunt,  virgo  puella  proponitur,  quae
occurenti  sinum  aperit,  in  quo  ille  omni  ferocitate  deposita  caput  ponit  sicque
soporatus  velut  inermis  capiatur  et  interimatur  jaculis  venatorum.  Si  autem
omnino vivus captus fuerit, teneri non potest impatiens, et si vi teneatur, illico prae
tristitia  moritur,  quia  animal  indomabile  est.  Tam fortis  est,  ut  Scriptura  sacra
Num.  23.  Dei  fortitudinem  ei  comparet ;  et  ita  indomabilis,  ut  Job  39.  dicatur :
nunquam alligabitur  ad  arandum rhinocerontem loro  tuo  etc.  Et  David  in  libro
psalmorum de unicornu loquitur in bona significatione et in mala. Est enim animal
magnum, equino corpore, elephantinis pedibus, cauda suilla, buxei coloris, mugitu
horridum, bellum habet cum elephante, quem vincit cornu petens in molliori parte
corporis, et ut dictum est, virgines miro modo veneratur. 
Pompeio  magno  fuit  unus  unicornus  Romam  adductus  pro  spectaculo,  ut  dicit
Albertus  de  animalibus.  Longam ergo  moram fecimus  sub  monte,  in  quo  bestia
stabat,  et  videbatur nobis,  quod sicut ejus aspectus fuit  nobis delectabilis,  sic et
aspectus  noster  sibi,  fixa  enim  stabat  bestia.  Nec  fugit  nisi  nobis  recedentibus.
(Hassler II, p. 411-412)
« Vers  midi,  nous  aperçûmes  une  bête  qui  se  tenait  sur  le  sommet  d’une  des
montagnes, et regardait en bas, dans notre direction. En la voyant, nous crûmes que
c’était  un  chameau  et  nous  nous  demandions,  étonnés,  comment  un  chameau
pouvait  vivre  dans  le  désert,  ce  qui  souleva  entre  nous  une  discussion  sur  la
question de savoir si l’on trouvait aussi des chameaux sauvages ? Mais le Calinus10

vint  vers  nous et  affirma que cette  bête était  un rhinocéros,  ou unicorne,  nous
faisant remarquer la corne unique qui se dressait sur son front. Nous regardâmes
cette très noble bête avec beaucoup d’attention et nous déplorions vivement qu’elle
ne fût pas plus près de nous, pour pouvoir l’examiner plus en détail. Cette bête est
en effet tout à fait singulière par de nombreux aspects. On dit tout d’abord que ce
serait un animal extrêmement féroce, qui a au milieu du front une corne unique, de
quatre pieds, si pointue et si solide qu’il projette ou perfore tout ce qu’il atteint. Il
l’aiguise sur les rochers ; elle est d’une splendeur admirable, et l’on estime au prix
des  pierres  les  plus  précieuses  l’os  de  cette  corne,  que  l’on  enchâsse  d’or  et
d’argent. (40 A). Il a une si grande force que les plus habiles ou les plus intrépides
des chasseurs ne peuvent le capturer, mais comme l’affirment ceux qui ont écrit sur
l’histoire naturelle, on lui propose une jeune vierge, qui à son approche ouvre son
giron11 (ou  dévoile  son  sein ?),  sur  lequel  celui-ci,  ayant  abandonné  toute
sauvagerie, vient poser la tête12,  et c’est ainsi, assoupi, comme désarmé, qu’il est
alors  capturé et  tué par les  lances des chasseurs. Si  par contre il  a  été  capturé
vivant, il ne supporte pas d’être retenu, et s’il arrive qu’on le retienne de force, il
meurt aussitôt de tristesse, car c’est un animal indomptable. Le rhinocéros est si
fort que l’Écriture sainte, en Nombres 23, le compare à la puissance de Dieu13. Il est
indomptable au point qu’il est dit en Job, 3914 : ‘Jamais on n’attachera avec ta corde
le rhinocéros pour labourer etc.’. David lui-même, dans le Livre des Psaumes, parle de
l’unicorne en bons et en mauvais termes15. C’est un grand animal, à corps de cheval,
aux pieds d’éléphant, à la queue de cochon, de la couleur du buis, au mugissement

Le « rhinocéros » de Frère Félix Fabri

Rursus, 3 | 2008

2



horrible.  Il fait  la  guerre  à  l’éléphant,  dont  il  triomphe  en  visant  de  sa  corne
l’endroit le plus tendre de son corps et, comme on l’a dit, il révère les vierges de
façon étonnante. 
Au temps de Pompée le Grand, un unicorne fut amené à Rome pour un spectacle,
comme le dit Albert dans son De animalibus. Nous fîmes une longue halte au pied de
la montagne sur laquelle se tenait la bête, et il nous semblait qu’elle prenait autant
de plaisir à nous regarder que nous en prenions à la regarder elle, car elle se tenait
immobile,  et  elle  ne  prit  la  fuite  que  quand nous  nous  éloignâmes. »  (Trad.  M.
Tarayre-J. Meyers)

4 Ce texte apporte un éclairage particulièrement intéressant, me semble-t-il, sur la manière

dont un pèlerin de la fin XVe siècle pouvait percevoir et observer la nature et chercher à

transmettre  ses  expériences  viatiques.  On  sent  bien  à  travers  cette  page  le  regard

émerveillé  du  pèlerin :  le  rhinocéros  est  perçu  comme  une  merveille,  et  le  texte  le

souligne.  Les  pèlerins  sont  en admiration (mirabamur)  devant  cette  très  noble  bête  (

nobillissimam bestiam), qui n’en est pas moins effrayante (bestia saevissima, mugitu horrido),

ils regrettent de ne pas être plus près, de manière à pouvoir l’observer plus en détail (

vehementer dolebamus quod non proximior nobis fuit ut magis determinate eam inspexissemus),

ils s’attardent longuement (longam moram fecimus) et sentent que le plaisir du spectacle

est réciproque, car l’animal ne les quitte pas non plus des yeux (sicut ejus aspectus fuit nobis

delectabilis, sic et aspectus noster sibi, fixa enim stabat bestia).

5 Comment transmettre au mieux au lecteur l’émotion ressentie lors de cette rencontre

insolite ? En décrivant au plus près ce que l’on a vu ? Pas du tout ! Félix Fabri choisit le

parti de décrire l’instant non d’après nature, mais d’après le miroir déformant de son

érudition livresque, car l’animal qu’il décrit, il ne l’a évidemment pas rencontré dans les

montagnes du Sinaï, où il n’y a jamais eu de rhinocéros, mais dans les manuscrits et les

incunables  de  la  bibliothèque  de  son  monastère  d’Ulm !  En  effet,  tous  les  éléments

proprement  descriptifs  ne  découlent  pas  d’une  observation  directe,  au  demeurant

impossible puisque l’animal était trop éloigné, mais d’une mosaïque de sources diverses16.

Le dicitur, qui ouvre la description (Est enim bestia haec singularissima in multis conditionibus :

in primis dicitur quod sit bestia saevissima…)17, le dit clairement : le pèlerin va rapporter non

ce qu’il a vu, mais ce qu’il a lu dans les textes sur le rhinocéros. Quels sont donc ces

textes ?

6 À l’origine des indications du Dominicain figurent deux passages de Pline :

Nat.  VIII,  76 :  In  India  et  boues  solidis  ungulis,  unicornes…  Asperrimam  autem
feram  monocerotem,  reliquo  corpore  equo  similem,  capite  ceruo,  pedibus
elephanto,  cauda  apro,  mugitu  graui,  uno  cornu  nigro  media  fronte  cubitorum
duum eminente. Hanc feram uiuam negant capi. 
« Dans l’Inde, on trouve encore des bœufs au sabot d’une seule pièce, à une seule
corne…Mais la bête la plus sauvage de l’Inde est le monocéros ou unicorne ; il a le
corps du cheval, la tête du cerf, les pieds de l’éléphant, la queue du sanglier ; un
mugissement grave, une seule corne noire, haute de deux coudées, qui se dresse au
milieu du front. On dit qu’on ne le prend pas vivant. » (éd.-trad. A. Ernout, p. 49-50)
Nat.  VIII,  71 :  Iisdem ludis  [Pompei  Magni]  et  rhinoceros  unius  in  nare  cornus,
qualis  saepe,  uisus.  Alter  hic  genitus  hostis  elephanto,  cornu  ad  saxa  limato
praeparat  se  pugnae,  in  dimicatione  aluum  maxime  petens,  quam  scit  esse
molliorem. Longitudo ei par, crura multo breuiora, color buxeus.
« Dans les mêmes jeux [ceux de Pompée en 55], on vit aussi le rhinocéros à une
corne sur le nez, comme on en a souvent montré18. C’est le second ennemi naturel
de l’éléphant. Il aiguise sa corne contre des pierres pour se préparer au combat, et
dans le duel, il ;vise surtout le ventre, où il sait que la peau est plus tendre. Il a la

Le « rhinocéros » de Frère Félix Fabri

Rursus, 3 | 2008

3



longueur de l’éléphant, les pattes beaucoup plus courtes, la couleur du buis. » (éd.-
trad. A. Ernout, p. 49-50)

7 Ces passages de Pline semblent bien être en partie tributaires d’un témoignage de Ctésias,

historien grec ayant vécu vers 400 avant J.-C., spécialiste de l’Orient (Histoire de la Perse, 

Histoire de l’Inde, Périple), auquel on doit la description primitive de l’unicorne, dont nous

connaissons certains éléments grâce à Élien (170-c. 225), qui le cite dans son traité de

zoologie (IV, 52) :

« J’ai appris qu’il naissait en Inde des onagres dont la taille n’est pas inférieure à
celle des chevaux. Tout leur corps est blanc, sauf leur tête, qui se rapproche du
pourpre, et leurs yeux, qui diffusent une couleur bleu foncé. Ils ont sur le front une
corne qui atteint bien une coudée et demie de long : la base de la corne est blanche,
la pointe rouge vif, et la partie médiane d’un noir profond. (…) d’après Ctésias, les
ânes indiens qui possèdent une corne (…) sont plus rapides que les ânes, et même
plus  rapides  que  les  chevaux et  les  cerfs  (…).  Voici  jusqu’où  va  la  force  de  ces
animaux :  rien ne peut résister à leurs coups et tout cède et, le cas échéant, est
complètement broyé et mutilé. Il leur arrive même fréquemment de déchirer les
flancs de chevaux, en se ruant sur eux, et de leur faire sortir les entrailles (…). Il est
pratiquement  impossible  de capturer  un  adulte  vivant,  et  on  les  abat  avec  des
lances et des flèches (…). » (trad. A. Zucker, p. 106-107)19

8 La  description  de  Pline  réapparaît  ensuite  au  IIIe siècle,  avec  quelques  légères

modifications, chez le compilateur de l’Histoire naturelle Solin (chap. 30 et 52):

30,  21  Ante  ludos  Cn.  Pompeii  rhinocerotem Romana spectacula  nesciebant:  cui
bestiæ color buxeus, in naribus cornu unicum et repandum, quod subinde attritum
cautibus  in  mucronem  excitat  eoque  adversus  elephantos  proliatur,  par  ipsis
longitudine,  brevior  cruribus,  naturaliter  alvum  petens,  quam  solam  intellegit
ictibus suis perviam.
52,  39-40  Sed  atrocissimus  est  monoceros,  monstrum  mugitu  horrido,  equino
corpore, elephanti pedibus, cauda suilla, capite cervino. Cornu e media fronte eius
protenditur splendore mirifico, ad magnitudinem pedum quattuor, ita acutum ut
quicquid  impetat,  facile  ictu ejus  perforetur.  Vivus  non  venit  in  hominum
potestatem et interimi quidem potest, capi non potest (éd.Mommsen, 1847)
« Avant les jeux de Cn. Pompée, les Romains n'avaient jamais vu de rhinocéros à un
spectacle : c'est une bête de la couleur du buis, qui a sur le nez une corne unique et
recourbée qu'elle aiguise souvent sur les roches et brandit en guise d'arme ; avec
elle,  elle  combat  les  éléphants:  elle  a  la  même longueur  qu'eux,  les  pattes  plus
courtes et vise le ventre, qu'elle sait pouvoir seul transpercer de ses coups.
Mais  l'animal  le  plus  affreux  est  le  monocéros,  un  monstre  au  mugissement
horrible, au corps de cheval, aux pieds d'éléphant, à la queue de cochon et à la tête
de cerf. Il a une longue corne au milieu du front d'une splendeur admirable, grande
de quatre pieds et si pointue que d'un seul coup de celle-ci l'animal perfore tout ce
qu'il attaque. Les hommes ne peuvent le capturer vivant ; certes, on peut le tuer,
mais pas le prendre. » (Trad. J. Meyers)

9 Au début du VIIe siècle, elle resurgit enfin, avec un nouveau développement capital, dans

la grande encyclopédie d’Isidore de Séville (c. 560-636), l’un des plus grands maîtres du

Moyen Âge et une des sources privilégiées de Félix Fabri (Or. XII, 2, 12) :

Rhinoceron  a  Graecis  uocatus  ‑ Latine  interpretatur  in  nare  cornu ‑,  idem  et
monoceron, id est unicornus, eo quod unum cornu in media fronte habeat pedum
quattuor ita acutum et ualidum ut, quidquid inpetierit, aut uentilet aut perforet.
Nam et cum elephantis saepe certamen habet et in uentre uulneratum prosternit.
Tantae  autem  esse  fortitudinis  ut  nulla  uenantium  uirtute  capiatur ;  sed,  sicut
asserunt qui naturas animalium scripserunt, uirgo puella proponitur, quae uenienti
sinum aperit,  in  quo ille  omni  ferocitate  deposita  caput  ponit,  sicque soporatus
uelut inermis capitur.

Le « rhinocéros » de Frère Félix Fabri

Rursus, 3 | 2008

4



« Rhinoceron est le nom donné à l'animal par les Grecs — sa traduction latine est
‘corne sur le nez’ —, ainsi que monoceron, c'est-à-dire « unicorne », pour sa corne
unique de quatre pieds au milieu du front, si pointue et si solide qu'il projette ou
transperce tout ce qu'il attaque. En effet, il se bat souvent aussi avec les éléphants
et les terrasse en les blessant au ventre. Il  est si vaillant que les plus intrépides
chasseurs ne peuvent le capturer; mais, comme l'assurent les auteurs d'Histoires
naturelles des animaux, on lui présente une vierge qui dévoile son giron quand il
arrive ; il y vient poser sa tête, abandonnant toute sauvagerie, et on le capture ainsi
calmé, comme désarmé. » (éd. J. André, p. 96-97)20

10 Comme on le voit, apparaît ici un nouveau développement sur la manière de capturer

l’animal, qu’Isidore emprunte peut-être, ainsi que l’a bien noté son éditeur (p. 97, n. 133),

à Grégoire le Grand, Moralia 31, 29:

Rhinoceros iste, qui etiam monoceros in graecis exemplaribus nominatur, tantae
esse fortitudinis dicitur, ut nulla uenantium uirtute capiatur, sed sicut hi asserunt
qui describendis naturis animalium laboriosa inuestigatione sudauerunt, uirgo ei
puella  proponitur,  quae ad se uenienti  sinum aperit,  in quo ille  omni ferocitate
postposita caput deponit sicque ab eis quibus capi quaeritur, repente uelut inermis
inuenitur. 
« Ce rhinocéros, qui est aussi appelé dans les versions grecques [« du livre de Job »]
monocéros,  a,  dit-on,  une  si  grande  force  que  les  plus  intrépides  chasseurs  ne
peuvent le capturer, mais comme l’affirment ceux qui se sont donné la peine par
une recherche laborieuse de décrire la nature des animaux, on lui présente une
jeune vierge qui à son approche, lui ouvre son giron, sur lequel celui-ci, ayant mis
de côté toute sauvagerie, pose la tête, et c’est ainsi que ceux qui cherchent à le
capturer le trouvent soudain comme désarmé. » (Trad. J. Meyers)

11 Grégoire le Grand n'étant pas un de ces auteurs d'Histoire naturelle des animaux auxquels

renvoie Isidore, faut-il supposer, avec J. André, que Grégoire et lui ont indépendamment

et textuellement copié une source inconnue ? Peut-être, mais le plus important pour nous

est de noter que le texte de Grégoire et d’Isidore dérivent manifestement du Physiologos,

même si  le récit  y diffère quelque peu.  Le Physiologos est  en fait  le premier bestiaire

chrétien, qui propose une zoologie spiritualisée d’un certain nombre d’animaux sauvages,

souvent  exotiques  et  parfois  mythiques.  Son  origine  est  assez  mystérieuse,  mais  les

spécialistes semblent tendre aujourd’hui à dater sa première rédaction au IIe siècle et à la

situer en Égypte21. Or ce Physiologos, dès la fin du IVe siècle semble-t-il, a été traduit en

latin,  une version dont on distingue quatre grandes familles (A,  B,  C,  Y)  et  qui  est  à

l’origine  des  nombreuses  traductions  et  continuations  médiévales  occidentales.  Voici

donc ce que l’on peut lire dans le Physiologus latinus 35, d’après la version Y (qui désigne

un ensemble de manuscrits très proches du texte grec) :

Monoceras,  hoc  est  unicornis,  hanc  naturam  habet :  pusillum  animal  est,  hedo
similis,  acerrimum  nimis,  unum  cornu  habet  in  medio  capite.  Non  postest  ei
uenator  appropriare,  propter  quod  ualde  fortissimum  est.  Quomodo  ergo  eum
uanantur ?  uirginem castam proiciunt  ante  eum ;  exilit  in  sinum uirginis  et  illa
calefacit  eum et  nutrit  illud animal,  et  tollit  in  palatium regum.  Unum cornum
autem habet,  propter quod dixit Saluator :  Ego et  pater unum sumus.  Suscitauit
enim nobis cornu salutis, in domo Dauid pueri sui ; ueniens de caelo, uenit in utero
uirginis  Mariae :  Dilectus  sicut  filius  unicorniorum,  sicut  Dauid  in  psalmo.  (éd.
Carmody, p. 128)22

« Le monocéros,  c’est-à-dire l’unicorne, a la nature suivante :  c’est un animal de
petite taille, pareil à un chevreau, qui est vraiment très fougueux et a une corne
unique  au  milieu  de  la  tête.  Le  chasseur  ne  peut  l’approcher,  parce  qu’il  est
vraiment très fort. Comment alors le chasse-t-on ? On envoie vers lui une chaste
vierge ; il saute sur le giron de la vierge, qui le réchauffe, le nourrit (l’allaite ?) et

Le « rhinocéros » de Frère Félix Fabri

Rursus, 3 | 2008

5



l’emmène dans le palais des rois.  Il a une corne unique, parce que le Sauveur a dit :
‘Mon Père et moi ne sommes qu’un.’ Car il a dressé pour nous une corne de salut
dans la maison de David son enfant. Venant du ciel, il s’est installé dans le ventre de
la  Vierge  Marie :  ‘Aimé  comme  le  fils  des  unicornes’,  ainsi  que  David  dans  les
Psaumes [Ps. 28, 6].»

12 Dans la branche B, qui est la mieux représentée et la plus courante, la version latine

(chap. 16) est la suivante :

Est animal quod graece dicitur monosceros, latine uero unicornis. Physiologus dicit
unicornem hanc habere naturam :  pusillum animal est,  simile haedo, acerrimum
nimis, unum cornu habens in medio capite. Et nullus omnino uenator eum capere
potest ; sed hoc argumento eum capiunt : puellam uiginem ducunt in illum locum
ubi moratur, et dimmittunt eam in siluam solam ; at ille uero, mox ut uiderit eam,
salit in ,sinum uirginis, et complectitur eam, et sic comprehenditur, et ehibetur in
palatio regis.
Sic et dominus noster Iesus Christus, spirityalis unicornis, descendens in uterum
uirginis, per carnem ex ea sumptam, captus a Iudaeis, morte crucis damnatus est ;
de quo Dauid dicit : Et dilectus sicut filius unicornium [Ps. 28, 6] ; et rursum in alio
psalmo ipse de se dicit : Et exaltabitur sicut unicornis cornu meum [Ps. 91.11]. (éd.
Carmody, p. 31)23

«Il existe une bête appelée en grec monosceros c'est-à-dire en latin unicornis. Le
Physiologue dit que la nature de l’unicorne est la suivante : c’est un animal de petite
taille, pareil à un chevreau, qui est vraiment très fougueux et a une corne unique au
milieu de la  tête.  Et  absolument  aucun chasseur  ne peut  le  prendre,  mais  on y
parvient par le procédé suivant : on conduit une jeune fille vierge à l'endroit où il
demeure et on la laisse seule dans la forêt. Aussitôt que l’unicorne voit la jeune fille,
il bondit sur le giron de la vierge et l’enlace. Et c’est ainsi qu’il est attrapé et montré
dans le palais du roi. 
Il en va de même aussi de notre Seigneur jésus Christ, unicorne spirituel, qui, en
descendant dans le ventre de la Vierge, prit chair en elle, fut pris par les Juifs et
condamné à mourir sur la croix. A ce sujet David dit : Et il est aimé comme le fils des
unicornes [Ps. 28, 6] ; et à nouveau dans un autre psaume, il dit de lui-même : ‘Et ma
corne sera relevée comme celle de l’unicorne.’ [Ps. 91.11] »

13 Ainsi que l’écrit A. Zucker, « l’unicorne physiologique est la métamorphose suspendue du

rhinocéros en agneau »24, métamorphose qui facilite la comparaison allégorique avec le

Christ. C’est donc un animal de petite taille qui tient sur les genoux d’une jeune vierge et

ne peut d’ailleurs être capturé qu’à cette occasion. Isidore, en quelque sorte, a fusionné

les indications de Pline et celles du Physiologos,  en prenant pour équivalents les trois

appellations d’unicornis,  monoceron et  rhinoceron25 et  en ne donnant aucune indication

précise sur les dimensions de l’animal, qui cependant est chez lui beaucoup trop grand

pour bondir sur le giron d’une jeune vierge : l’animal se contente de poser la tête sur

celui-ci26.  Mais on notera qu’Isidore omet totalement l’allégorie christique27.  Toutefois,

dès le IXe siècle carolingien, celle-ci va se greffer de manière définitive à la description du

rhinocéros  ou  unicorne  et  faire  de  lui  un  animal  symbolique,  mais  pas  uniquement

christique, comme on peut le voir dans le De universo de Raban Maur (VIII, 1) :

Rinocerota Grece uocatus Latine interpretatur in nare cornu, idem et monoceron, id
est unicornis eo quod unum cornu in medio fronte habeat pedum iiii, ita acutum et
ualidum  ut  quicquid  inpetierit,  aut  uentilet  aut  perforet.  Nam et  cum elefantis
saepe certamen habet et in uentre uulneratum prosternit, tantae autem fortitudinis
esse  dicitur  ut  nulla  uenantium  uirtute  capiatur.  Sed  sicut  hi  asserunt  qui
describendis naturis animalium laboriosa inuestigatione sudauerint, uirgo ei puella
proponitur quae uenienti sinum aperit in quo ille omni ferocitate postposita caput
deponit  sique  soporatus  ab  eis  a  quibus  capi  quaeritur  repente  uelut  inermis
inuenitur. Buxei quoque coloris esse describitur qui etiam cum elefantis aliquando

Le « rhinocéros » de Frère Félix Fabri

Rursus, 3 | 2008

6



certamen  adgreditur.  Eo  cornu  quod  in  nare  singulariter  gestat  uentrem
aduersantium ferire perhibetur dum ea quae molliora sunt uulnerat. Inpugnantes
se facile sternat. Potest ergo per hunc rinocerotam uel certe monocerotam scilicet
unicorne ille populus intellegi qui dum de accepta lege non opera, sed solam inter
cunctos  homines  elationem  sumpsit  quasi  inter  ceteras  bestias  cornu  singulare
gestauit  (…).  Rinocerotam  ergo  Paulo  apostolo  per  similitudinem  comparare
possumus,  qui  prius  persecutor,  et  blasfemus  extitit  (…).  Rinoceron  Christus
dominus potest intellegi propter inuictam fortitudinem, ut in Deuteronomio : Cuius
fortitudo similis est rinocerotis [Num. 23, 22]. (éd. Migne, PL 111, col. 312-314)
« Rhinocéros,  qui vient du grec,  signifie en latin ‘corne sur le nez’.  On dit  aussi
monocéros, c’est-à-dire unicorne, du fait qu’il aurait une corne unique au milieu du
front, de quatre pieds, si pointue et solide qu’il projette ou perfore tout ce qu’il
attaque.  Car il  combat souvent aussi  avec des éléphants et  terrasse celui  qu’il  a
blessé au ventre ; il a, dit-on par ailleurs, une si grande force que les plus intrépides
chasseurs ne peuvent le capturer. Mais comme l’affirment ceux qui se sont donné la
peine  par  une  recherche  laborieuse  de  décrire  la  nature  des  animaux,  on  lui
présente une jeune vierge qui à son approche, lui ouvre son giron, sur lequel celui-
ci, ayant mis de côté toute sauvagerie, pose la tête, et c’est ainsi, assoupi, que ceux
qui cherchent à le capturer le trouvent soudain comme désarmé. Cet animal qui
cherche parfois le combat avec des éléphants est décrit en outre comme étant de la
couleur du buis. Avec la corne qu’il a unique sur le nez, on raconte qu’il frappe le
ventre  de  ses  adversaires  en  blessant  ainsi  les  parties  les  plus  tendres.  Il
renverserait  facilement  ceux  qui  l’assaillent.  On  peut  donc  voir  à  travers  ce
rhinocéros ou du moins ce monocéros, c’est-à-dire l’unicorne, ce peuple qui en ne
tirant pas de la loi qu’ils ont reçue de bonnes œuvres, mais seulement un orgueil
parmi tous les autres hommes,  a pour ainsi  dire affiché parmi toutes les autres
bêtes sa corne unique (…). On peut donc comparer le rhinocéros à l’apôtre Paul, qui
fut  d’abord  persécuteur  et  blasphémateur  (….).  On  peut  voir  aussi  dans  le
rhinocéros le Christ Seigneur en raison de sa force invincible, comme il est dit dans
le Deutéronome : Sa force est pareille à celle du rhinocéros’ [Num. 23, 22]. » (Trad. J.
Meyers)

14 Dès lors, tout était réuni pour faire naître la fameuse licorne médiévale28, puisque, comme

l’a noté J. Voisenet, « la nature attribuée au rhinocéros durant tout le Haut Moyen Âge et

celle  donnée  à  la  licorne  des  XIIe-XIIIe siècles  et  dans  l’iconographie  se  ressemblent

parfaitement »29. Bien des grands textes l’évoquent. Ainsi, Rupert de Deutz ou de Saint-

Laurent (c. 1070-1129/30) reprend dans son De sancta trinitate la comparaison entre saint

Paul et le rhinocéros (39, 6) :

Hunc rhinocerotam omnis uenator extimuit quia saeuitiam eius omnis praedicator
expauit. Sed ad capiendum illum uirgo sinum suum expandit quia uidelicet dum
pergeret Damascum incarnata dei sapientia sese illi  [Paulo] manifestauit.  Dicitur
enim  rhinoceros  qui  et  monoceros  nominatur  tantae  tamque  indomitae  esse
fortitudinis  ut  nulla  uenantium uirtute  capiatur  aliquatenus  sed  uirgo  puella  ei
proponitur cui sinum aperienti mirum in modum omni ferocitate postposita caput
deponit  sicque  decepta  fera  repente  uelut  eneruis  reperitur  et  capitur.  (éd.  H.
Haacke, p. ???)30

« Tous les chasseurs ont craint ce rhinocéros, car tous les prédicateurs ont redouté
sa violence.  Mais  pour le  prendre,  une vierge ouvre son giron,  car bien sûr,  en
gagnant Damas, la sagesse incarnée de Dieu s'est manifestée à lui [à saint Paul]. On
dit  en effet  que le  rhinocéros,  que l'on appelle  aussi  monocéros,  a  une force si
grande et si indomptable que les plus intrépides chasseurs ne peuvent absolument
pas le capturer, mais on lui présente une jeune vierge qui lui ouvre son giron; alors,
d'une façon étonnante, il met de côté toute sauvagerie et pose la tête sur elle, et
c'est  ainsi  que la bête trompée se retrouve comme sans force et  est  capturée. »
(Trad. J. Meyers)

Le « rhinocéros » de Frère Félix Fabri

Rursus, 3 | 2008

7



15 Mais les deux relais les plus importants de l’époque sont sans doute ceux d’Albert le

Grand et de Vincent de Beauvais. Albert le Grand (c. 1193-1280) consacre en effet deux

paragraphes au rhinocéros, l’un au monocéros et l’autre à l’unicorne, au livre XXII de son

De animalibus :

Tr.  II,  1,  n°  71 :  Monocerontem  uocant  animal  ex  multis  compositum,  mugitu
horridum, equino corpore, elefantis pedibus, cauda suilla, capite ceruino, in media
fronte cornu gestans splendore miro pulchrum longitudinis quatuor pedum, adeo
acutum quod facili  ictu  perforat  omne  quod impingit.  Vix  autem aut  nunquam
domari potest  et  uix uiuum in hominis uenit  potestatem :  uinci enim se uidens,
occidit furore seipsum. (éd. H. Stadler, p. 1413, § 119)31

Tr.  II,  1,  n°  106 :  Unicornis  animal  est  moderatae  quantitatis  respectu  suae
fortitudinis, buxei coloris et fissae in duo ungulae pedis, in montibus et desertis
habitans,  longum ualde cornu in fronte gestans quod ad saxa limat et cum ipso
perforat etiam elefantem, nec timet uenatorem. Hoc animal magnus Pompeius ad
spectaculum Rome exhibuit. Dicunt autem quod hoc animal adeo uirgines puellas
ueneratur quod ipsis uisis mansuescit et aliquando iuxta eas soporatum capitur et
ligatur :  capitur  etiam  cum  adhuc  est  pullus  iuuenis  et  tunc  domatur.  (éd. H.
Stadler, p. 1426, § 144)
« On appelle monocéros un animal multiforme, au mugissement horrible, au corps
de cheval, aux pieds d'éléphant, à la queue de cochon, à la tête de cerf, qui porte au
milieu  du  front  une  belle  corne  d'une  splendeur  magnifique,  longue  de  quatre
pieds, si pointue que d'un simple coup il perfore tout ce qu'il frappe. Il  ne peut
guère,  voire  jamais,  être  dompté et  l'homme ne peut  qu'avec  peine le  capturer
vivant: en effet s'il se voit vaincu, il se tue lui-même dans un délire furieux. 
L'unicorne est un animal de taille modérée au regard de sa force, de la couleur du
buis et aux pieds avec un sabot fendu en deux; il  vit  dans les montagnes et les
régions désertiques et porte sur le front une très longue corne qu'il aiguise sur les
rochers.  Avec  elle,  il  perfore  même les  éléphants  et  ne  craint  pas  le  chasseur :
Pompée le Grand montra à Rome cet animal à un spectacle. On dit par ailleurs que
cet  animal  respecte  les  jeunes  vierges  à  tel  point  qu'à  leur  vue,  il  se  laisse
apprivoiser et qu’une fois assoupi à leur côté, il se laisse prendre et ligoter : il se
laisse prendre aussi, quand il est encore tout jeune, et se laisse alors dompter. »
(Trad. J. Meyers)

16 Quant  à  l’extraordinaire  encyclopédiste  de  la  même  époque,  Vincent  de  Beauvais

(1184/94-c. 1264), celui que Fabri appelle le Magister et auquel son récit de voyage doit

une quantité impressionnante de données,  il  compile bien entendu tout ce qu’il  peut

trouver sur le sujet dans son Speculum naturale XIX, 104 :

Isidorus. Rhinoceros graece ; latine interpretatur in nare cornu. Item et monoceros,
id est vnicornis, eo quod unum cornu in media fronte habeat pedum quattuor, ita
acutum et validum ut quicquid impetierit aut ventilet aut perforet.  Nam et cum
elephantis saepe certamen habet, et in ventre vulnerarum prosternit ; tantae autem
dicitur esse fortitudinis vt nulla venantium virtute capiatur. Sed sicut asserunt qui
naturas  animalium scripserunt,  virgo et  puella  proponitur,  quae venienti  sinum
aperit,  in  quo  ille  omni  ferocitate  deposita  caput  ponit,  sicque  soporatus  velut
inermis capitur. Solinus. Ante ludos Cneii Pompei rhinocerotem Romana spectacula
nesciebant. Cui bestiae color buxeus ; cornu in naribus unicum et repandum, quod
subinde attritum in mucronem exit eoque adversus elephantes proeliatur. Par ipsis
longitudine,  brevior  cruribus,  aluum  naturaliter  petens,  quam  solam  intelligit
ictibus suis peruiam. 
Idem.  Atrocissimus  monoceros,  monstrum  mugitu  horrido,  equino  corpore,
elephantis  pedibus,  cauda  suilla,  capite  cervino.  Cornu  a  media  fronte  ejus
protenditur  splendore  mirifico.  Ex  lib.  de  nat.  Re.32Rhinoceros  qui  et  monoceros
habere  dicitur  in  media  fronte  cornu  robustissimum  in  longitudine  quattuor
pedum.  Eoque  adversus  elephantes  proeliatur,  naturaliter  aluum  petens,  quam

Le « rhinocéros » de Frère Félix Fabri

Rursus, 3 | 2008

8



solam intelligit  ictibus  suis  peruiam ;  cum autem a  venatoribus  capitur,  ex  sola
indignatione superbum animal moritur. Plin.  Lib.  8.  eisdem ludis et rhinoceros in
nare cornu saepe visus. Alter hic genitus hostis elephanto, cornu ad saxa limato
praeparat  se  pugnae.  In  dimicatione  aluum  maxime  petens,  quam  scit  esse
molliorem, longitudo ei par, crura multo breviora, color buxeus.33 (éd. Douai, 1624)
« Isidore: Rhinocéros  en  grec  signifie  en  latin  ‘corne  sur  le  nez’.  De  même
monocéros,  c'est-à-dire  unicorne,  vient  du  fait  que  cet  animal  aurait  une  seule
corne au milieu du front,  de quatre pieds,  si  pointue et  solide qu'il  projette  ou
perfore tout ce qu'il attaque. Car il combat souvent aussi contre des éléphants et
terrasse celui qu'il a frappé au ventre; on dit qu'il a une force si grande que les plus
intrépides  chasseurs  ne  peuvent  absolument  pas  le  capturer.  Mais  comme
l'affirment ceux qui ont écrit sur la nature des animaux, on lui présente une jeune
vierge, qui à son approche lui ouvre son giron, sur lequel celui-ci, ayant abandonné
toute sauvagerie, pose la tête, et ainsi assoupi, comme désarmé, il se laisse prendre.
Solin: Avant les jeux de Cn. Pompée, les Romains n'avaient jamais vu de rhinocéros
à un spectacle:  c'est une bête de la couleur du buis,  qui a sur le nez une corne
unique  recourbée  qu'elle  aiguise  souvent  et  brandit  en  guise  d'arme  et  avec
laquelle,  elle  combat  contre  les  éléphants:  elle  a  la  même  longueur  qu'eux,  les
pattes  plus  courtes  et  vise  naturellement  le  ventre,  qu'elle  sait  pouvoir  seule
transpercer de ses coups.
L'animal le plus affreux est le monocéros, un monstre au mugissement horrible, au
corps de cheval, aux pieds d'éléphant, à la queue de cochon et à la tête de cerf. Il a
une longue corne au milieu du front d'une splendeur admirable.  Du livre sur la

nature des choses :  Le rhinocéros, que l'on appelle aussi monocéros, a, dit-on, au
milieu du front une corne très robuste longue de quatre pieds et avec laquelle il
combat contre les éléphants, visant naturellement le ventre qu'il sait pouvoir seul
transpercer de ses coups; lorsqu'il est pris par des chasseurs, l'indignation suffit à
faire périr cet animal orgueilleux. Pline, Livre 8 : Dans les mêmes jeux, il y eut aussi
le  rhinocéros  à  une  corne  sur  le  nez,  souvent  montré.  C’est  le  second  ennemi
naturel de l’éléphant. Il  aiguise sa corne contre des pierres pour se préparer au
combat,  et dans le duel,  il  vise surtout le ventre, où il  sait  que la peau est plus
tendre. Il a la longueur de l’éléphant, les pattes beaucoup plus courtes, la couleur
du buis. » (Trad. J. Meyers)

17 Le rhinocéros, ou plutôt la licorne, de Frère Félix est bien une mosaïque d’éléments tirés

de ces différentes sources.  C’est  manifestement Vincent de Beauvais,  recopiant Pline,

Solin et Isidore, que suit en priorité le Dominicain, mais il ne s’est pas limité aux données

du compilateur34 :  bestia  saevissima pourrait  bien être une combinaison du asperrimam

feram de Pline et du saevitiam eius de Rupert ; la décomposition morphologique de l’animal

(corps  de  cheval,  pattes  d’éléphants,  queue  de  cochon et  mugissement  terrible)  suit

l’ordre dans lequel Pline les indique. Les mots virgines miro modo veneratur rappelle le

mirum in modum de Rupert et le virgines puellas ueneretur d’Albert le Grand, auquel Fabri

renvoie aussi pour signaler que Pompée le Grand fit voir à Rome un rhinocéros. Enfin, il

cite les Écritures, comme le Physiologos (les psaumes de David) et comme Raban (Nombres

23, 22)35, et un élément au moins semble dû aux bestaires médiévaux. En effet, alors que

toutes les sources rappelées ci-dessus n’évoquent que la capture du rhinocéros,  Fabri

décrit sa mise à mort : interimatur jaculis venatorum. C’est là en fait un détail fréquent des

bestiaires du Moyen Âge, dans lesquels la symbolique christique de l'animal, héritée du

Physiologus, fait que, sur la plupart des miniatures, même lorsque le texte ne parle que de

sa capture et non de sa mise à mort, un chasseur perce de la pointe de sa lance le flanc de

la licorne, dont la tête le plus souvent repose sur le giron d’une vierge élégamment vêtue,

mais parfois dénudée (en vertu d’un sens qu’offre aussi l’expression sinum aperire)36. A la

fin du XIIIe siècle, comme l’indique Br. Faidutti, « la scène de la capture de la licorne était

Le « rhinocéros » de Frère Félix Fabri

Rursus, 3 | 2008

9



devenue classique au point que, lorsque l'animal apparaît à deux reprises dans un même

manuscrit,  c'est  le  même  épisode  qui  est  représenté  à  deux  reprises,  presque  à

l'identique, par l'enlumineur ».

18 Le rhinocéros de Félix Fabri est donc bien tributaire d’un ensemble divers de sources

érudites et de la représentation iconographique de la licorne médiévale. Cela signifie-t-il

que l’apparition dans le  désert  du Sinaï  de ce rhinocéros livresque et  érudit  est  une

invention pure et simple du voyageur ? En fait non, car nous avons la preuve qu’une

rencontre a bien eu lieu le 20 septembre 1483. En effet, le père Bernard von Breydenbach,

doyen de la cathédrale de Mayence, a fait le même périple que Frère Félix « pour faire

pénitence, regrettant une jeunesse passée dans les plaisirs vains » et, dans le récit qu’il a

lui aussi laissé de son pèlerinage, il raconte ceci à la même date : 

In  crastino,  id  est  XX  septembris,  diluculo  surgentes  montana  asperrima
ingrediebamur,  ubi  nichil  nisi  arbores  quedam  valde  spinose  erant,  que  tunc
temporis florentes locum optimo replebant odore, unde quasi recreabamur. Dicunt
quidam  de  illis  spinis  dominicam  coronam  plexam  fuisse.  Et  ideo  de  illis
assumpsimus nobiscum. Porro montes illi ex utraque parte vallis non modo steriles
erant, sed et petrosi et scopulosi supra modum, mixtim coloris rubei et nigri, et
videbantur saxa in solis refulgentia quasi essent oleo inuncta. Ibi grandem bestiam
vidimus,  maiorem camelo,  et  asserabat  calinus noster  eam esse  unicornem. (éd.
Mayence, 1486)
« Le lendemain, c’est-à-dire le 20 septembre, nous nous levâmes à la pointe du jour
et  pénétrâmes  dans  des  montagnes  désertes,  où  il  n’y  avait  rien  que  quelques
buissons vraiment épineux, qui étaient alors en fleurs et remplissaient le lieu d’une
délicieuse  odeur,  qui  pour  ainsi  dire  nous  réconfortait.  Certains  disent  que  la
couronne  du  Seigneur  a  été  tressée  avec  ces  épines.  C’est  pourquoi  nous  en
cueillîmes quelques branches pour emporter avec nous. Les montagnes de chaque
côté  de  la  vallée  n’étaient  pas  seulement  stériles,  mais  aussi  incroyablement
rocailleuses et pierreuses, d’une couleur entre le rouge et le noir, et les rochers
étaient en plein soleil comme s’ils avaient été recouverts d’huile. Là nous vimes une
énorme bête, plus grande qu’un chameau, et notre Calinus nous assura que c’était
un unicorne.» (Trad. J. Meyers)

19 Certes, Bernard de Breydenbach ne s’attarde guère sur l’animal37, mais c’est sans doute

parce qu’il s’était fait accompagner par Erhard Reuwich, imprimeur et artiste d'Utrecht,

qui en 1486, publiera en latin et en allemand le texte du récit enrichi de ses propres

dessins, imprimant ainsi le premier livre de voyage illustré. Or parmi les gravures sur

bois, qui dépeignent des scènes urbaines et de vie animale, le livre comporte une planche

d’animaux rencontrés en Terre sainte, où figure, à côté de la girafe, du chameau et du

crocodile,  le  fameux  unicorne,  une  légende  certifiant  que  « ces  animaux  sont

véritablement représentés tels que nous les avons vus en Terre Sainte »38.

Le « rhinocéros » de Frère Félix Fabri

Rursus, 3 | 2008

10



Planche extraite "Peregrinatio in terram sanctam", 1486 "Haec animalia sunt veraciter depicta sicut
vidimus in terra sancta" (www.inha.fr)

20 Comme on peut le voir, même si le texte latin de Breydenbach ne décrit pas l’animal

rencontré au Sinaï, le dessin de Reuwig montre bien que les pèlerins ont « vu » la même

licorne que Félix Fabri. Comment faut-il expliquer cette vision ? 

21 Comme je l’ai montré ailleurs39 dans une étude en hommage à Francis Dubost, à qui l’on

doit un livre essentiel sur le merveilleux dans la littérature médiévale40, la littérature du

voyage est un terrain propice à l’intrusion du merveilleux et de ce que Francis Dubost a

appelé le « fantastique accidentel »41, qui s’y nourrit à trois grandes sources : « les peurs

venues de l’Autrefois historique ou mythique ; la peur de l’Ailleurs, des espaces inconnus,

réels ou fabuleux ; la peur de l’Autre, l’ennemi, le monstre ou le diable »42. Or comme la

mer, étendue effroyable et angoissante, le désert, autre océan, de sable celui-là et sujet lui

aussi aux tempêtes, est un autre espace de la peur43. Car même si le désert est un lieu de

rencontre privilégié avec Dieu, d’une beauté fascinante44, il est aussi une solitude sans

attrait, terre des démons et de la tentation, « redoutable et effrayante » (II , 7, fol. 23 B ;

Masson I, p. 67) ; il est une terre d’abandon, « car il semble, en quelque sorte, avoir été

abandonné, et de Dieu, et du ciel et du monde » (II, 7, fol. 22 B ; Masson I, p. 65). Il est

l’image de la mort,  une étendue stérile et  inhabitable où « les ombres de la mort se

reflètent » (II, 7, fol. 23 A ; Masson I, p. 68). C’est « une région de serpents, de scorpions et

de vipères, de vers et de dragons » (II, 7, fol. 24 A ; Masson I, p. 74), comme en témoignent

la Bible et la littérature hagiographique des premiers ermites, qui sont les deux sources

fondamentales du bestiaire chrétien, ainsi que l’a bien montré Jacques Voisenet45. Il n’est

pas étonnant dès lors que cet espace fasse surgir sous la plume du pèlerin la merveille et

le fantastique. Ainsi, à l’occasion de sa traversée du désert, Fabri évoque entre autres

l’existence fantastique des faunes et des satyres, qu’il présente comme une superstition

de  bonne  femme  (mulierculae)  et  qu’il  rejette  dans  un  passé  lointain  et  fabuleux  en

Le « rhinocéros » de Frère Félix Fabri

Rursus, 3 | 2008

11

http://www.inha.fr/


donnant  cependant  longuement  la  parole  à  Jérôme,  à  qui  il  emprunte  presque

littéralement, sans jamais mettre en doute son récit, un passage tiré de la Vita s. Pauli 46,

où l’on voit  Antoine,  cherchant l’ermite Paul,  demander gentiment son chemin à un

Centaure ! Dans les représentations de la tentation d’Antoine d’ailleurs, la licorne surgit

parfois au milieu des animaux féroces sous lesquels le démon se manifeste47. Dès le haut

Moyen Âge, la corne unique du monoceros ou unicornis a été interprétée autant comme un

symbole  christique48 que  comme  un  symbole  diabolique,  un  emblème  d’orgueil  et

d’arrogance ou d’un inachèvement dû aux péchés49, et avec l’essor de l’esprit courtois, la

licorne est aussi devenu un symbole érotique, la corne figurant alors la tension du désir

jamais assouvi,  comme dans certains détails des fameuses tapisseries de la Dame à la

Licorne.

22 Il ne pouvait donc y avoir de meilleur endroit que le désert, lieu divin et diabolique, pour

faire  surgir,  surtout  sur  un  pic  montagneux50,  cet  animal  à  la  fois  merveilleux  et

monstrueux.  Car la description de la licorne,  faite d’éléments empruntés à différents

animaux,  en font  aussi  un monstre,  que sa  force exceptionnelle  et  son mugissement

horrible  rendent  effrayant.  Félix  Fabri  se  trouve  en fait  ici  confronté  aux difficultés

habituelles qu’ont eu tous les encyclopédistes pour rendre visibles aux yeux de leurs

lecteurs des réalités qui leur sont inconnues. Mon collègue Michel Tarayre l’a rappelé

récemment dans une étude sur la description des monstres chez Vincent de Beauvais51 et,

comme il  le souligne,  ces difficultés ont souvent été commentées par les chercheurs.

Ainsi, selon G. Lascault, « pour décrire un animal inconnu, il faut le démonter pièce à

pièce  et  rapporter  chacune  d’elles  à  un  être  déjà  connu ;  cette  méthode  produit

nécessairement pour le lecteur un monstre composite »52. La recomposition dans l’esprit

du lecteur peut donc donner des étrangetés, comme l’explique par exemple J. Baltrusaitis

à propos de Pline : « Interprétés littéralement, les spécimens normaux se changent en

monstres. Requins (canis marinus) et phoques (vitulus marinus), mollusques (lepus marinus)

et crustacés (mus marinus) chez Pline deviennent des chiens et des veaux, des lièvres et

des rats à nageoires et à écailles »53. Le rhinocéros de Fabri devient ainsi pour le lecteur de

l’Evagatorium une « macédoine zoologique »54, un assemblage maladroit d’éléments venus

du rhinocéros, du cheval, de l’éléphant et du porc.

23 Mais l’essentiel est bien sûr dans la dimension symbolique et surnaturelle de l’animal, que

révèle sa capture et qu’accentuent encore les citations scripturaires et l’évocation de

Pompée le Grand. Et c’est elle qui retiendra avant tout le lecteur comme l’auteur. On

notera d’ailleurs que l’aspect physique de la bête n’est que secondaire. Fabri, dans son

texte, s’intéresse d’abord à la corne, élément qui fonde la symbolique de l’animal, sur

laquelle repose l’histoire de sa capture miraculeuse, qu’explique ensuite le Dominicain. La

description  proprement morphologique  de  l’animal,  dans  laquelle  l’auteur  d’ailleurs

oublie la tête de cerf (est enim animal magnum…),  ne vient qu’à la fin dans une froide

énumération, remontant à Pline, que poursuivent une nouvelle preuve de la force de sa

corne (bellum habet cum elephante…) et un rappel de la manière étonnante dont l’animal

respecte les vierges (virgines miro modo veneratur)55. La nature n’est donc observée qu’à

travers le miroir des connaissances livresques et des attentes du voyageur.

24 Chez Breydenbach comme chez Fabri, l’identification de l’animal est faite par le guide, qui

reconnaît un unicorne ou rhinocéros56 ; d’après Fabri, il aurait même attiré l’attention des

pèlerins  sur  sa  corne  unique.  C’est  de  lui  en  effet  que  procède  aussi  l’information

touristique  et,  comme  l’écrit  Jean-Claude  Faucon,  « le  bon  truchement  prévient  les

attentes curieuses du voyageur occidental »57. Le plus étrange pour nous est sans doute

Le « rhinocéros » de Frère Félix Fabri

Rursus, 3 | 2008

12



que les pèlerins, ayant d’abord cru voir un chameau, finissent par apercevoir, malgré la

distance, la fameuse corne, preuve qu’un voyageur de la fin du XVe siècle n’observe pas la

nature  à  la  seule  lumière  de  ses  yeux.  Quel  pouvait  être  l’animal  aperçu  en  ce  20

septembre 1483 ? Nous ne le saurons sans doute jamais. Le seul animal à cornes qu’ils

auraient pu rencontrer dans cette région, à moins d’un scénario romanesque impliquant

un vrai  rhinocéros unicorne à cet  endroit58,  est  la  gazelle.  Plusieurs espèces,  dont la

conservation fait actuellement l'objet de la plus grande attention, vivent dans le désert

d’Égypte et d’Arabie, notamment la gazelle oryx (Oryx leucoryx), lagazelle reem ou gazelle

des sables (Gazella subgutturosa), la gazelle dorcas (Dorcas gazella), capable de vivre dans les

milieux les plus désertiques, et lagazelle de montagne (Gazella gazella), connue aussi sous

le  nom  de  chinkara  ou  idmi,  qui  vit  avant  tout  dans  les  montagnes  et  se  tient

spécialement sur le pourtour de la péninsule Arabique. Mais la gazelle ne ressemble pas

plus à un chameau qu’un chameau à une licorne59. 

25 Le  calinus a-t-il  voulu  créer  sciemment  l’illusion  ou  celle-ci  n’est-elle  née  que  des

problèmes  fréquents  de  traduction60 ?  Le  simple  terme  de  rhinoceros,  monoceros ou

unicornis suffisait à faire surgir la licorne sans que les pèlerins eussent besoin de la voir

vraiment pour l’imaginer et la décrire : ils projettent simplement le familier sur l’inconnu
61. Avec l’aide volontaire ou non dutruchement, les pèlerins auront vu en fait ce qu’ils

voulaient voir ou plutôt ce qu’ils s’attendaient à voir d’après leurs lectures et en fonction

du lieu et de leur imaginaire62. On ne peut exclure totalement, de la part de Fabri comme

de Breydenbach, une forme de connivence avec le truchement dans le travestissement de

la  nature  et  de  la  réalité.  D’une certaine  façon,  leurs  textes   « mentent »  comme les

dessins de Reuwig, que l’artiste certifie pourtant avoir faits d’après nature. Mais d’un

autre côté, mensonge et travestissement répondent aussi à l’attente du lecteur, comme le

guide peut-être à celle du voyageur, et en fin de compte l’apparition de la licorne dans le

récit transmet, au plus près de la vérité, l’émotion et l’admiration que purent ressentir les

pèlerins dans le désert en s’imaginant voir un animal fabuleux.

26 Les récits de voyage offrent bien d’autres exemples de mensonges. Pour ne pas quitter

l’univers du saint voyage, un des plus extraordinaires est sans doute celui que vient de

dénoncer Michel De Jaeghere dans son ouvrage sur Chateaubriand en Grèce63. Quand il

arrive  à  Athènes,  Chateaubriand  écrit  dans  son  Itinéraire  de  Paris  à  Jérusalem :  « Les

voyageurs qui visitent la ville de Cécrops arrivent ordinairement par Le Pirée ou par la

route de Nègrepont. Ils perdent alors une partie du spectacle (…). Mon étoile m’avait

amené par le véritable chemin pour voir Athènes dans toute sa gloire. » L’auteur laisse

ainsi entendre que pour aller de Mycènes à Athènes, il a suivi la route terrestre qui passe

par Corinthe, Mégare et Éleusis, trois villes qu’il a en effet décrites dans les pages qui

précèdent. Or Chateaubriand, si l’on en croit Michel De Jaeghere — et il est difficile de

faire autrement quand on l’a lu —, est arrivé à Athènes le 19 août 1806 par mer, en venant

d’Épidaure et en faisant une escale à Égine. Tout ce qu’il décrit de Corinthe à Athènes, les

monuments comme les paysages, les raisins de Corinthe dont « les grappes pendent en

automne comme des cristaux », le méchoui d’Éleusis, ou les lavandières de Mégare, tout

cela, il l’a pris chez ses devanciers, en particulier dans le Voyage de Richard Chandler, qui

lui tient véritablement lieu de guide. Chateaubriand veut en fait que son lecteur au moins

arrive par le véritable chemin, puisque lui ne l’a pas emprunté, tout comme Fabri veut

que son lecteur au moins aperçoive la licorne qu’il n’a pas pu voir. Mensonge magnifique !

Mais comme l’écrit M. De Jaeghere, « il ne s’agit pas là à proprement parler d’imposture,

mais de la disposition qui conduit le poète à s’approprier tout épisode susceptible de

Le « rhinocéros » de Frère Félix Fabri

Rursus, 3 | 2008

13



donner corps à sa poésie. Dans son univers personnel, il suffit qu’il ait entrevu une ville, si

elle porte un nom prestigieux, pour dire et croire qu’il en a exploré chaque détour ; qu’il

ait  entendu  raconter  une  anecdote  singulière  pour  se  convaincre  qu’il  l’a  lui-même

vécue. »64 Certes, Fabri n’est pas Chateaubriand, mais dans bien des cas, comme dans celui

de la rencontre avec la licorne, le Dominicain d’Ulm ne procède pas autrement que lui

dans l’écriture de son voyage.

Ce texte a fait l’objet d’un exposé lors d’une séance du séminaire du CERCAM sur le thème de

« L’homme et la nature », le 22 février 2006 à l’Université Paul-Valéry à Montpellier. Je tiens à

remercier en particulier mes collègues et amis Arnaud Zucker et Michel Tarayre pour l’aide

précieuse qu’ils m’avaient apportée alors dans la préparation de mon exposé.

NOTES

1.  A. GRABOÏS, Le pèlerin occidental en Terre sainte au Moyen Âge, Bruxelles, De Boeck, 1998, p. 50-51.

2.  M.-Chr. GOMEZ-GÉRAUD, Le crépuscule du Grand Voyage. Les récits des pèlerins à Jérusalem (1458-1612),

Paris, Champion, 1999.

3.  A. GRABOÏS, Le pèlerin occidental..., p. 50.

4. Evagatorium II, 11, fol. 231 A (Hassler III, p. 468).

5. Evagatorium I, 1, fol. 23 A.

6.  Evagatorium II, 11, fol. 231 A (Hassler III, p. 468) où Fabri compte respectivement 215 jours de

voyage en 1480 et 289 jours en 1483-1484. Il obtiendra aussi, le 21 octobre 1489, une autorisation

pour un troisième voyage en Terre sainte, auquel il renoncera pour des raisons que l'on ignore. 

7.  La seule édition complète du récit de Fabri est toujours la vieille édition donnée au XIXe siècle

par K. D. HASSLER,Fratris  Felicis  Evagatorium in Terrae Sanctae,  Arabiae et  Egypti  Peregrinationem,  3

tomes, Stuttgart, 1843-1849 (Bibliothek des Literarischen Vereins, 2-4). N. Chareyron et moi-même,

avec des collègues et des étudiants de Paul-Valéry, avons entrepris une réédition avec traduction,

dont deux volumes sont à présent sortis : Félix FABRI, Les errances de Frère Félix, pèlerin en Terre

sainte, en Arabie et en Égypte (1480-1483), T. I : Premier et deuxième traités ; T. II : Troisième et quatrième

traités,  Texte  latin,  introduction,  traduction  et  notes  sous  la  direction  de  J.  MEYERS et  N.

CHAREYRON, Université Paul-Valéry, Publ. du CERCAM, Montpellier, 2000 et 2003 ; sur ce projet, cf.

J.  MEYERS,  « Les voyages de Frère Félix Fabri en Orient (1480-1483). Projet de traduction et de

réédition  du  texte  latin »,  dans  Anabases 1  (2005)  p. 272-277.  Des  parties  importantes  de  l'

Evagatorium ont aussi été traduites en anglais (pour la partie correspondant à la Terre sainte et à

l'Arabie) : The wanderings of Felix Fabri, trad. de A. STEWART, Palestine Pilgrims’ Text Society, Vol.

7-10, 1893-1896 [repr. New York, AMS Press, 1971] ; en français (pour la partie égyptienne) : Le

voyage en Égypte de Félix Fabri, 1483, I et II, trad. J. MASSON, Institut Français d’Archéologie Orientale

du Caire, 1975 [le t.  III  est une traduction de la version allemande par G. Hurseaux]. La seule

traduction complète existant aujourd'hui est la traduction allemande de H. WIEGANDT et H. KRAUSS

, Evagatorium über die Pilgerreise ins Heilige Land, nach Arabien und Aegypten 1483, Stadtbibliothek

Ulm, 1998.

8. Evagatorium I, 1, fol. 25A-B (I, p. 87); cf. aussi II, 7, fol. 38A (Masson I, p. 152).

9.  Cf. MASSON I, p. VI-VIII.

Le « rhinocéros » de Frère Félix Fabri

Rursus, 3 | 2008

14



10.  Le terme de Calinus (Calinus major et Calinus minor) utilisé par Fabri désigne l’interprète, le

truchement qui accompagne les pèlerins. Il ne serait que la transformation de l’expression arabe

« qal’i »,  signifiant « il  a dit » d’après J.-CL.  FAUCON,  « Le truchement, soutien et oppresseur du

pèlerin  médiéval »,  dans  Miscellanea  Mediaevalia,  Mélanges  offerts  à  Philippe  Ménard,  Paris,

Champion, 1998, T. I, p. 493-512.

11.  Ou « dévoile son giron », sens qui, comme nous le verrons plus loin, est tout à fait possible et

a d’ailleurs parfois été retenu par les lecteurs.

12.  Curieusement, ce passage a complètement échappé à Masson (I, p. 160), qui traduit puellam

quae occurrenti sinum aperit, in quo ille …caput ponit par : « une jeune fille vierge qu'il charge et dont

il  ouvre le sein,  puis il  pose alors la tête sur elle »,  interprétation qui en outre est en totale

contradiction avec la suite évoquant l'étonnant respect que le rhinocéros témoigne envers les

vierges.

13.  Nombres 23, 22 (Vulgate) : Deus eduxit eum de Aegypto cuius fortitudo similis est rinocerotis.

14.  Job 39,  9-11  (Vulgate)  :  Numquid  volet  rinoceros  servire  tibi  aut  morabitur  ad  praesepe  tuum,

numquid alligabis rinocerota ad arandum loro tuo aut confringet glebas vallium post te, numquid fiduciam

habebis in magna fortitudine eius et derelinques ei labores tuos.

15.  On trouve des allusions au « rhinocéros » dans les Psaumes 21, 22 (Vulgate) : Salva me ex ore

leonis et a cornibus unicornium humilitatem meam ; 28, 6 : Et comminuet eas tamquam vitulum Libani et

dilectus quemadmodum filius unicornium ; 77, 69 : Et aedificavit sicut unicornium sanctificium suum in

terra quam fundavit in saecula ; 91, 11 : Et exaltabitur sicut unicornis cornu meum et senectus mea in

misericordia  uberi.  De  la  même  façon  que  pour  les  références  aux  autres  livres  de  l’Ancien

testament,  les  traductions  modernes  parlent  du  buffle.  En  fait,  le  re’em biblique,  que  les

traducteurs  grecs,  puis  latins  ont  rendu maladroitement par monoceros et  unicornis,  désignait

l’aurochs (bos primigenius), taureau sauvage disparu au XVIIe siècle.

16.  Il me paraît donc trompeur d’écrire, comme le fait H. Feilke, qui consacre quatre pages à cet

épisode (Felix  Fabris  Evagatorium über  seine  Reise  in  das  Heilige  Land.  Eine  Untersuchung  über  die

Pilgerliteratur des ausgehenden Mittelalters, Frankfurt/M., Peter Lang, 1976, p. 116-119, ici p. 116) :

« Wie bei dem Pelikan geht Fabri wieder von einer tatsächlichen Beobachtung aus. »

17.  On notera  également  le  subjonctif  sit,  qui  souligne  une  discrète  réserve  de  l’auteur  par

rapport à l’assertion avancée et prouve que cette « bête tout à fait singulière » n’est plus celle

qu’il a observée sur la montagne le 20 septembre, mais bien le rhinocéros qu’il connaît par les

livres qui en parlent (dicitur).

18.  A. Ernout (p. 126, n. 1) note dans son édition que cette indication est erronée : le rhinocéros

était  connu à Rome avant les jeux de Pompée et la forme de son nez y était  même devenue

proverbiale (cf. Lucilius, Sat. III, 8). En fait, Pline ne dit pas que le rhinocéros était inconnu avant

les jeux de Pompée (l’expression qualis saepe me semble même dire le contraire). Par contre, Solin

comprend manifestement comme Ernout, (mais non Albert le Grand, que cite Fabri).

19.  Élien, La personnalité des animaux, T. I, Traduit et commenté par Arnaud Zucker, Paris, Les

Belles Lettres (La roue à livres), 2001.

20.  Isidore de Séville, Étymologies, Livre XII : Des animaux, Texte établi, traduit et commenté par J.

André, Paris, Les belles Lettres (ALMA), 1986.

21.  Je renvoie sur ce point à l’introduction d’A. ZUCKER, Physiologos. Le bestiaire des bestaires, Texte

traduit du grec, introduit et commenté par A.Z., Grenoble, Jérôme Millon, 2004, p. 12-17.

22.  F. J. Carmody, « Physiologus latinus, Versio Y », dans Classical Philology 12, 1944, p. 95-134.

23.  F. J. Carmody, Physiologus latinus. Éditions préliminaires. Version B, Paris, 1939, p. 31.

24.  A. ZUCKER, Physiologos, p. 156, qui ajoute : « Cet animal à la nature abrupte est un mélange de

douceur  et  de  force,  une  combinaison  de  farouche  et  de  féroce  qui  le  rend  inabordable  et

insensible à la force et à la chasse traditionnelle. Seule une chasse paradoxale, dans laquelle la

proie et le prédateur se ressemblent et se confondent, permet de la saisir. »

Le « rhinocéros » de Frère Félix Fabri

Rursus, 3 | 2008

15



25.  Comme l’indique J. André, les deux mots rhinoceros et monoceros (ou unicornis) désignaient à

l'origine des espèces différentes de rhinocéros : « monoceros était le rhinocéros indien à corne

unique (Rhinoceros unicornis), et rhinoceros les deux espèces africaines confondues, le rhinocéros

noir (Diceros bicornis) et le rhinocéros blanc (Ceratotherium simum), qui ont deux cornes dans le

prolongement l'une de l'autre, la corne arrière étant beaucoup plus petite. Plus tard, la confusion

entre les espèces africaines et l'asiatique fut fréquente, et les deux noms servirent à désigner

l'animal dans son ensemble. » (p. 96, n. 130)

26.  Sur  le  problème  de  la  taille  de  la  licorne,  on  lira  avec  profit  M.  HUBERT,  « Notes de

lexicographie thomiste. II. La taille de la licorne », dans ALMA 27, 1957, p. 167-187.

27.  On  admet  aujourd’hui,  après  l’avoir  nié  longtemps,  qu’Isidore  a  utilisé  directement  le

Physiologus,  même s’il  néglige délibérément la symbolique chrétienne des animaux qui en fait

partie. Sur ce point, cf. l’introduction de l’édition de J. André (p. 19-27).

28.  Sur celle-ci, cf. par exemple A. PLANCHE, « Deux montres ambigus : licorne et lycanthrope »,

dans Démons et  merveilles  au Moyen Âge,  Université de Noce-Sophia Antipolis,  Paris,  Les Belles

Lettres,  1990  p. 153-170 ;  I. DE RIQUER,  « Un  roi  catalan  à  la  recherche  d’une  licorne »,  dans

Merveilleux et fantastique au Moyen Âge [cf. n. 3], vol. 1, p. 141-161 ou encore, pour citer un ouvrage

n’appartenant pas à la médiévistique, FR.-Y. CAROUTCH, Le mystère de la Licorne. À la recherche du sens

perdu, Paris, Éd. Dervy, 1997.

29.  J. VOISENET,  Bêtes et Hommes dans le monde médiéval.  Le bestiaire des clercs du Ve au XII e siècle,

Turnhout, Brepols, 2000, p. 63.

30.  Rupertus  Tuitiensis,  De  sancta  trinitate  et  operibus  eius,  ed.  H.  Haacke,  Turnhout,  Brepols

(CCCM 24), 1972.

31.  De animalibus,  éd. H. Stadler, dans Beiträge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters,  éd.

C. Baeumker T. XV-XVI, Münster, 1920.

32.  Je n’ai malheureusement pas pu découvrir à quel Liber de natura rerum Vincent se reportait

ici.

33.  On  ajoutera  aussi  Speculum  naturale XIX,  114 :  Unicornis  est  animal  paruum,  sed  corporis

fortitudinem  habens  crura  brevia  ad  suam  magnitudinem,  ferrum  non  timet.  In  excelsis  montibus

vastissimisque solitudinibus commoratur.

34.  H. Feilke néglige complètement l’influence de Vincent et ne tient compte que de Raban et

d’Isidore.

35.  H.  Feilke (Felix  Fabris  Evagatorium,  p. 298,  n. 35) signale que le texte de Raban « concorde

presque mot pour mot à celui de Fabri ». Certes, mais cette concordance est due au fait que les

deux textes sont tributaires d’Isidore (et aussi de Grégoire le Grand, dans le cas de Raban, comme

le prouve sa comparative sicut hi asserunt qui describendis naturis animalium laboriosa inuestigatione

sudauerint,  là  où Fabri  écrit  simplement sicut  asserunt  qui  de  naturis  rerum scripserunt,  suivant

Vincent et  Isidore :  sicut  asserunt  qui  naturas  animalium scripserunt).  S’il  y  a un indice probant

d’une utilisation de Raban par Fabri,  c’est bien plutôt dans la citation chez l’un et l’autre de

Nombres 23, 22 qu’on peut le trouver.

36.  Sur ce point, cf. Br. Faidutti, Images et connaissance de la licorne (Fin du Moyen-Âge – XIXème siècle)

, Thèse de Paris XII, 1996 (texte richement illustré et entièrement disponible sur le site internet :

http://faidutti.free.fr/licornes/these/these.html).

37.  Dans  la  thèse  de  Faidutti  (cf.  n. 34),  la  citation  de  Breydenbach  comprend  le  même

développement sur la symbolique de l’animal que chez Fabri, mais il semble bien que ce soit là

une erreur due à une contamination entre les deux sources. Béatrice Dansette, qui prépare une

édition du récit de Breydenbach, a bien voulu comparer pour moi le passage sur la licorne dans

quatre éditions incunables, celles de Mayence en 1486 (que j’ai citée ici d’après un exemplaire de

la Bibliothèque municipale de Grenoble), celle de Spire en 1490 et les deux traductions françaises

de Lyon de Nicole Le Huen (28 novembre 1488) et de Jean de Hersin (18 février 1489) : la journée

du  20  septembre  1483  est  relatée  exactement  dans  les  mêmes  termes  (les  auteurs  français

Le « rhinocéros » de Frère Félix Fabri

Rursus, 3 | 2008

16



traduisant  bestiam…unicornem par  « licorne »).  Je  remercie  vivement  B.  Dansette  pour  ces

précieux renseignements.  Cet article était  achevé quand j’ai  eu connaissance du remarquable

livre de F. Timm, Der Palästina-Pilgerbericht des Bernhard von Breidenbach und die Holzschnitte Erhard

Reuwichs.  Die  Peregrinatio  in  terram  sanctam (1486)  als  Propagandainstrument  im  Mantel  der

gelehrten Pilgerschrift, Stuttgart, Hauswedell, 2006, qui consacre quelques mots au « rhinocéros »

(p. 236-237).

38.  J’emprunte cette reproduction au site de Br. Faidutti (cf. n. 34).

39.  J.  MEYERS,  « Merveilleux et fantastique dans le récit de voyage :  le cas de l’Evagatorium de

Frère  Félix  Fabri »,  dans  FR.  GINGRAS,  FR.  LAURENT,  FR.  LE  NAN  et  J.-R.  VALETTE (éd.),  « Furent  les

merveilles pruvees et les aventures truvees ».  Hommages à Francis Dubost,  Paris, Honoré Champion,

2005, p. 439-463.

40.  FR.  DUBOST,  Aspects  fantastiques  de  la  littérature  narrative  médiévale  (XIIème-XIIIème siècles).

L’Autre, l’Ailleurs, l’Autrefois,Genève, Champion, 1991 (cf. en particulier le chap. 6 « Fantastique et

merveilleux », p. 126-141).

41.  Cf. par ex. sur ce point le chap. II « Voyages et mentalités » et III « Voyage, conte et mythe »,

dans CL. KAPPLER, Monstres, démons et merveilles à la fin du Moyen Âge, Paris, Payot, 1980, p. 45-111.

42.  FR. DUBOST, Aspects fantastiques de la littérature narrative…, p. 8.

43.  Sur  la  dimension  imaginaire  du  désert,  cf.  J.  LE  GOFF,  L’imaginaire  médiéval.  Essais,  Paris,

Gallimard, 1985, p. 59-75..

44.  Cf. en particulier Evagatorium II, 7, fol. 34A (Masson I, p. 129) : « Je dois avouer, moi-même,

que j’ai connu plus de délices dans l’immensité et la stérilité du désert et le spectacle effrayant

qu’il offre aux yeux, que je n’en eus jamais au milieu de la fertilité de l’Égypte, sa richesse et sa

captivante beauté. »

45.  J.  VOISENET,  Bestiaire  chrétien.  L’imagerie  animale  des  auteurs  du Haut  Moyen Âge (Ve –  XI e s.) ,

Toulouse, Presses universitaires du Mirail, 1994, p. 27-60.

46.  Cf. par ex. SAINT JÉRÔME, Vivre au désert. Paul, Malchus, Hilarion, Traduit du latin, présenté et

annoté par J. Miniac, Grenoble, Jérôme Millon, 1992, p. 30-33

47.  Cf. par exemple la miniature dans la Vita Antonii du manuscrit de Florence Ms med. palat.

143, Biblioteca Laurenzia (XIVe s.), reproduite par Br. Faidutti dans sa thèse (cf. n. 34).

48.  Selon les clercs médiévaux, l’unicorne symbolise en effet l’unité divine et le Christ descendu

s’incarner dans le  sein d’une vierge pour être capturé par les  Juifs  et  condamné à mort ;  cf.

J. VOISENET, Bêtes et Hommes dans le monde médiéval…, p. 63 et 309.

49.  Cf. J. Voisenet, Bestiaire chrétien, p. 317, qui cite Raban Maur, De uniuerso VII, 8 (Migne, PL, 11,

col. 200B) : « 

50.  La montagne est en effet elle-même un lieu de prédilection de l’imaginaire et du sacré (cf.

par ex. à ce sujet, les remarques de Cl. KAPPLER, Monstres, démons et merveilles…, p. 35-38).

51.  M. TARAYRE, « Regards sur les monstres. Le Speculum maius de Vincent de Beauvais », dans FR.

GINGRAS, FR. LAURENT, FR. LE NAN et J.-R. VALETTE (éd.), « Furent les merveilles pruvees et les aventures

truvees ». Hommages à Francis Dubost, Paris, Honoré Champion, 2005, p. 653-672, spéc. p. 660-662.

52.  G. LASCAULT,  Le Monstre dans l’art  occidental.  Un problème esthétique,  Paris,  Klincksieck, 1973,

p. 220.

53.  J. BALTRUSAITIS, Réveils et prodiges. Le Moyen Âge gothique, Paris, 1965, p. 263.

54.  J’emprunte l’expression à Arnaud Zucker (à propos de la définition de Pline).

55.  Comme l’écrit Br. Faidutti : « Les descriptions restent donc succinctes,  et si  les bestiaires

signalent parfois la petite taille de la licorne, symbole de l'humilité du Christ, aucun des textes

issus du Physiologus ne donne la moindre indication sur la robe de l'animal ou sur l'aspect de sa

corne. Il est vrai que, pour la connaissance médiévale, chaque animal se définissait non par un

ensemble de caractéristiques le différenciant de tel ou tel autre, mais par une «nature» spécifique

Le « rhinocéros » de Frère Félix Fabri

Rursus, 3 | 2008

17



et unique. La nature de la licorne était d'être attirée par les jeunes vierges; son aspect physique

n'était pas essentiel, et ne méritait pas que l'on s'y attarde. »

56.  Je note, dans A. et Chr. Delacampagne, Animaux étranges et fabuleux. Un bestiaire fantastique

dans l’art,  Citadelles et Mazenod, p. 75-82, que le monde musulman tend aussi à confondre la

licorne avec le rhinocéros.

57.  J.-Cl. Faucon, « Le truchement, soutien et oppresseur du pèlerin médiéval », dans Miscellanea

Mediaevalia, Mélanges offerts à Philippe Ménard, Paris, Champion, 1998, T. I, p. 504.

58.  Après tout, Félix Fabri a bien vu un éléphant à Venise (Evagatorium I, , 2, fol. 38A ; I, p. 128).

59.  Br. Faidutti : « Comme il n'y eut jamais de rhinocéros en Palestine, on est tenté aujourd'hui

de  penser  que  les  auteurs  de  ce  texte  sont  des  observateurs  de  bonne  foi,  mais  ont  tout

simplement vu un chameau. »

60.  On se souviendra que la licorne biblique n’est aussi qu’une conséquence de la traduction

maladroite par monoceros en grec et unicornis en latin, de l’hébreu « re’em », qui désigne un bœuf

sauvage ou un buffle.

61.  Mon collègue Georges Devallet, qui connaît bien les lieux, m’a fait remarquer qu’au Sinaï

quand l’air est chaud (ce qui devait être le cas un 20 septembre à midi), la vision est comme

embrouillée par la chaleur. 

62.  Après tout, on ne s’en étonnera pas trop si l’on songe que bien des chercheurs modernes, en

observant les animaux, n’ont guère vu que ce qu’on leur avait appris à voir. Sur ce point, on lira

le  livre  si  stimulant  de  Vinciane  DESPRET,  Quand  le  loup  habitera  avec  l’agneau,  Paris,  Les

Empêcheurs de penser en rond, 2002, en particulier le chap. 6 : « Les habitudes des chercheurs et

de leurs animaux », p. 131-164.

63.  M. DE JAEGHERE, Le menteur magnifique. Chateaubriand en Grèce, Paris, Les Belles Lettres, 2006.

64.  M. DE JAEGHERE, Le menteur magnifique, p. 181-182.

RÉSUMÉS

Lors de la traversée du désert vers le Sinaï en 1483, le pèlerin Félix Fabri décrit un « rhinocéros »

aperçu en haut d’une montagne. Cependant il fait sa description non d’après nature, mais d’après

une savante mosaïque de sources livresques (Pline, Solin, Physiologus, Isidore, Raban Maur, Rupert

de Saint-Laurent, Albert le Grand, Vincent de Beauvais), qui finit par brosser le portrait de la

légendaire  licorne.  L’article  détaille  les  différentes  sources  et  leur  récriture  pour  montrer

comment  l’apparition  de  la  licorne  dans  le  récit  vise  à  transmettre  au  mieux  l’émotion  et

l’admiration  que purent  ressentir  les  pèlerins  dans  le  désert  en  s’imaginant  voir  un  animal

fabuleux.

During the crossing of the desert toward the Sinaï in 1483, the pilgrim Felix Fabri describes a

« rhinoceros » seen on the top of a mountain. However, he gives a description not from what he

saw, but from what he read in different books (Plinius, Solinus, Physiologus,  Isidorus, Rabanus

Maurus,  Rupertus Tuitensis,  Albertus Magnus,  Vincentius Bellovacensis),  so that he describes

finally the legendary unicorn. This paper explains the book knowlegde of Fabri and its rewriting

to show how the author, by introducing the unicorn in his narrative, tries to convey as much as

possible the emotion and admiration felt by the pilgrims thinking they saw a fabulous animal.

Le « rhinocéros » de Frère Félix Fabri

Rursus, 3 | 2008

18



INDEX

Mots-clés : Félix Fabri, licorne, pèlerinage, récit, récriture

AUTEUR

JEAN MEYERS

Université Paul-Valéry, Montpellier III

Le « rhinocéros » de Frère Félix Fabri

Rursus, 3 | 2008

19


	Le « rhinocéros » de Frère Félix Fabri



