
  499 

Boletín de la Sociedad Entomológica Aragonesa (S.E.A.), nº 47 (2010) : 499‒549.  
 
  

 

LOS ARTRÓPODOS EN LA HISTORIA Y EN  
EL ARTE DE LA CIUDAD DE FLORENCIA 

  

Víctor J. Monserrat 
 

  
 

 
Departamento de Zoología y Antropología Física. Facultad de Biología. 
Universidad Complutense, 28040 Madrid (España) − artmad@bio.ucm.es  
  
Resumen: Se comenta la importancia que los artrópodos tuvieron en la historia de la ciudad Florencia y, consecuentemente, en la 
propia historia de la Europa medieval-renacentista. Se hace referencia a los artrópodos relacionados con la peste negra, con su 
importante comercio y su sistema bancario, y se comentan algunas aportaciones de Florencia a la ciencia y a la entomología en 
particular. Con todo este acervo entomológico, se anota y se comenta la frecuente presencia de artrópodos en su literatura y en 
sus manifestaciones artísticas, especialmente en su arquitectura, mosaicos, pavimentos, escultura y pintura, particularmente desde 
el Renacimiento, aunque remontándose a su fundación, en la época romana, y llegando hasta nuestros días.  
Palabras clave: Etno-entomología, arte entomológico, Italia, Florencia. 
 
Arthropods in the history and art of the city of Florence 
Abstract: The paper reviews the importance that arthropods had in the history of the city of Florence and, consequently, in the his-
tory of Europe during the Middle ages and the Renaissance. Reference is made to the arthropods connected with Black Pest, with 
its important trade and bank system, and to some contributions of Florence to science and in particular to entomology. Against the 
background of this entomological heritage, an overview is given of the frequent presence of arthropods in Florentine literature and 
art, especially in its architecture, mosaics, pavements, sculpture and painting, particularly since the Renaissance, although its ento-
mological manifestations can be found from the foundation of the city, in the Roman period, and reaches the present time. 
Key words: Ethno-entomology, entomological art, Italy, Florence. 
 
 
 

  
Introducción 

A pesar de ser una de las ciudades más bellas del mundo, y 
sin duda una de las más importantes (por no decir la más 
importante) en la génesis del Renacimiento Europeo (término 
acuñado por Jules Michelet en 1860 a partir de la rinascita de 
Giorgio Vasari de 1550) y el consecuente desarrollo y confi-
guración de lo que hoy día llamamos en Occidente “Mundo 
Civilizado”, y por el inmenso acervo cultural y artístico (el 
“descubrimiento del Mundo y del Hombre” de ella diría Mi-
chelet) que sus hacedores han legado a la humanidad, merece 
toda nuestra admiración la Ciudad de Florencia. 

Naturalmente se trata de una ciudad muy bien documen-
tada en campos como la Historia o la Literatura, y desde luego 
la Arquitectura, Escultura y Pintura, de los que Florencia fue 
modelo y paradigma, especialmente durante el fin de la Edad 
Media y su tránsito hacia el Renacimiento (siglos XI- XIV) y 
especialmente llenó el mundo de belleza durante la Dinastía 
de los Medici (en particular entre los siglos XV – XVII) y, 
como es habitual en la mayoría de los estudios históricos y/o 
artísticos, hay poca/ninguna información sobre la presencia e 
importancia que los artrópodos tuvieron en el desarrollo, 
historia y configuración de lo que fue la República de Floren-
cia y, consecuentemente, en sus manifestaciones culturales 
y/o artísticas.  

Como ya hemos hecho en otras ciudades italianas 
(Monserrat, 2009 a), en este artículo tratamos de mitigar esta 
laguna aportando numerosos elementos entomológicos (en 
sentido Linneano) que forman parte de la propia historia de 
Florencia (y obviamente de Occidente) y, dentro de sus mani-
festaciones artísticas, haremos especial hincapié en su univer-
sal Literatura, así como en las llamadas Bellas Artes, sea su 
Arquitectura (por la abundancia de elementos artropodianos 
hallados en ella y por su “imposibilidad” de trasportarlos a 

otros emplazamientos, países o museos), como en su Pintura, 
Escultura, Orfebrería y otras Artes Decorativas (que sí es el 
caso) de las que Florencia fue cantera inagotable y en las que 
también haremos numerosas referencias en relación al tema 
que nos ocupa. 

A modo de introducción, y con anterioridad a que el lec-
tor pueda asombrarse (o al menos extrañarse) con la profusión 
de elementos entomológicos existentes en la ciudad de Flo-
rencia y en la obra de sus artistas más reconocidos - algo que 
por cierto ha pasado mayoritariamente desapercibido tanto en 
la bibliografía artística general como en la meramente turística-, 
creemos conveniente centrar el tema que nos interesa apor-
tando un breve preámbulo sobre el origen e historia de la 
Ciudad de Florencia, haciendo hincapié posteriormente en 
algunos de sus acontecimientos históricos, comerciales, cultu-
rales y especialmente artísticos más relevantes relacionados 
con los artrópodos y, obviamente, con el propio desarrollo de 
la Entomología durante los periodos en los que Florencia 
ejerció una mayor influencia sobre el desarrollo cultural, 
artístico e intelectual del resto de Europa. 

 

Un poco de historia 

La ciudad de Florencia se encuentra situada en el centro de 
una cuenca fluvial, rodeada por las colinas arcillosas de Cer-
cina, de Fiesole, de Setignano y de Arcetri, Poggio Imperiale 
y Bellosguardo, y la llanura sobre la que se asienta la ciudad 
está atravesada por el río Arno y por otros cursos de agua 
menores como el Mugnone, el Terzolle y el Greve.  

Aunque hay registros de asentamientos en épocas pre-
históricas, la zona estuvo inicialmente ocupada por los Etrus-
cos de Fiésole, que fueron los primeros pobladores del Valle 



  500 

del Arno, y que dieron su impronta a la Toscana, y en un 
recodo del Arno celebraban su mercado. Tras las batallas de 
Pistoia y Sila, pasó a manos romanas que en el 59 a. C. funda-
ron, con acierto en su denominación, lo que llamaron Floren-
tia (a causa de las flores de su valle, aunque hay quien opina 
que su nombre deriva de fluencia = donde confluyen varios 
ríos), siendo un asentamiento para soldados veteranos de Sila 
y Triunviros establecido por Julio César, más tarde elevada a 
la categoría de colonia romana con capitolio dedicado a Júpi-
ter, y cuyo trazado de calles rectas y perpendiculares aún 
conserva (los urbis del Foro son hoy la Piazza della Repu-
bblica donde se cruzaban la cardo y la decumanus), dispuso 
de acueducto, anfiteatro con aforo de quince mil espectadores, 
teatros, y de aquella época aún conserva trazas del templo 
dedicado a la Tríada Capitolina (Júpiter, Juno y Minerva), los 
Baños Capitolinos, los Baños de Capaccio, el puente, llama-
do después vecchio, el sistema para las aguas residuales, el 
pavimento de las calles y el espacio del Templo de Isis, hoy 
Piazza San Firenze, amén del supuesto Templo de Marte, hoy 
Baptisterio. 

La ciudad se desarrolló gracias a su posición estratégica 
en la organización territorial y vial en la región, como centro 
principal del norte de Etruria (el emperador Diocleciano la 
hizo capital de la Provincia de Tuscia en el siglo III) y creció 
gracias a su comercio, al ser nudo de las rutas importantes de 
las comunicaciones (situada en la Via Cassia, la ruta principal 
entre Roma y el norte), incluso con comerciantes orientales, 
que introdujeron el culto de Isis primero y en el siglo II el 
Cristianismo. Las primeras indicaciones de la religión cristia-
na están limitadas a los cultos del diácono Lorenzo y de Santa 
Felicita; la primera iglesia florentina fue la de San Lorenzo 
(393).  

A pesar de sus murallas, cuyas trazas aún conserva, las 
invasiones bárbaras acabarían por saquear y destruir este 
asentamiento romano, y aunque los llamados bárbaros arrasa-
ron Florencia, aún pudieron defenderse de las hordas del godo 
Radagasio (405). Por su posición estratégica, la ciudad fue 
motivo de disputa entre Godos y Bizantinos. Los periodos 
Bizantino, Lombardo y Carolingio se sucedieron. Entre 541 - 
544 se construye una nueva muralla utilizando estructuras de 
varios edificios romanos (el Campidoglio, el depósito para el 
agua de los baños o el teatro). Al final del siglo VI, cuando 
los lombardos conquistaron el norte y centro de Italia, Floren-
cia cayó bajo su dominio y el declive se aceleró al trasladarse 
a Lucca la capital del Ducado de Toscana (llegó a contar con 
menos de 1.000 habitantes). 

En el período Carolingio (tras ser conquistada por Car-
lomagno en el 774) se instaura un sistema feudal, y Florencia 
se convirtió en un condado más del Santo Imperio Romano, y 
entró a formar parte del Ducado de Toscana, con Lucca como 
capital, y se inicia una cierta recuperación (en el año 854 
Florencia y Fiesole se unieron en un solo condado, se funda 
una escuela eclesiástica pública y se construye un puente 
sobre el río Arno y una nueva y tercera muralla, por el miedo 
de las invasiones húngaras, normandas o sarracenas). Como 
en el resto de Europa, desde el s. X-XI a partir del crecimiento 
del comercio, las ciudades crecen y atraen del campo una 
población que escapa de la servidumbre y el vasallaje feudal y 
nacen los titiriteros, bandidos, aventureros, los feriantes, los 
artesanos y los comerciantes, que irán ganando su puesto en 
estas nuevas sociedades.  

La población florentina, más que un burgo más genera-
do por comerciantes que aseguraban su libre mercado e inde-

pendencia, fue gestada por terratenientes cuyas costumbres de 
aristocracia rural conservaron. Florencia volvió a crecer y el 
comercio volvió a prosperar como ciudad de mercado y nudo 
de comunicaciones. El Margrave Hugo eligió Florencia como 
residencia en lugar de Lucca (c. 1000) y la ciudad hereda sus 
democráticas costumbres municipales, germen de las Ciuda-
des Libres como Toledo, Aviñón, Lucca, Milán, Génova y 
zonas como Occitania o Provenza, y el papel de estas ciuda-
des, y con ellas Florencia, fue crucial dentro del feudalismo al 
iniciar a su vez la separación del poder feudal laico del ecle-
siástico, iniciándose las luchas por la independencia entre el 
Papa y el poder laico (su principal artífice fue San Giovanni 
Gualberto, hijo de un caballero florentino, que fundó la Orden 
de Vallombrosa), aportándose, poco a poco, comerciantes y 
artesanos a su cada vez más compleja sociedad. Esto fue el 
inicio de lo que luego fraguará como la Edad de Oro de la 
ciudad y del arte florentino.  

Aunque los nobles no se quedaron atrás, la Iglesia (tan 
poderosa como el feudalismo laico al enriquecerse con celiba-
tos, diezmos, legados expiatorios y donaciones-penitencias in 
extremis) empezó en 1013 la reconstrucción de la Catedral de 
Santa Reparata, el Baptisterio y la Iglesia de San Lorenzo, 
entre otras obras. Siguieron la construcción de una nueva 
muralla (1078), la Basílica de San Miniato del Monte, y el 
exterior del Baptisterio fue remodelado en estilo románico 
entre 1059 y 1128 merced al auspicio del florentino papa 
Nicolás II. En 1172 la ciudad fue provista de una cuarta mura-
lla que amplió la anterior (además de más de treinta y cinco 
torres de vigilancia que en 1180 fueron documentadas, a las 
que se unían las cada vez más altas torres construidas por las 
ya envidiosas, prepotentes y rivales familias florentinas que 
sumaban más de cien, y una de ellas, por cierto, se llamó 
Torre de la Pulga), y la ciudad fue dividida en los cuartos o 
barrios, que tomaron sus nombres de las cuatro puertas prin-
cipales: la Porta San Piero al este, la llamada Porta del ves-
covo al norte, la Porta San Pancrazio al oeste y la Porta 
Santa Maria al sur. 

Como reacción al poder imperial y al de los grandes 
feudatarios, van surgiendo en Europa las organizaciones co-
munales. Ciudades portuarias como Génova, Pisa o Venecia 
ya lo habían hecho, y en 1115 Florencia se había constituido 
en Comune independiente de otros feudos y se decanta por el 
Papado (Época de las Comunas con 1138 como año de la 
primera mención de una comuna oficialmente constituida 
Commune mercatorum) con representantes religiosos y segla-
res y tres grupos sociales dominantes: los nobles, los comer-
ciantes (que irán sustituyendo a los primeros en poder) y los 
soldados a caballo. A partir de allí irá adquiriendo una forma 
de ser y una estética particular y característica progresivamen-
te enriquecida por su comercio, el crédito bancario y su buen 
gobierno. La Commune mercatorum, con clase social aun 
indiferenciada, va ganando poder y prestigio, y ya administran 
patrimonios religiosos y civiles (de obispos, hospitales, etc.). 
Este incremento de poder y su reparto hace que permanecien-
do como remanente el Arte di Calimala (obreros textiles y 
banqueros) que mantendrá su prestigio y prerrogativas, se 
desglosen otros gremios (Arti), el de los cambistas en 1202, el 
de los fabricantes de géneros en 1212 y el de los mercaderes 
de seda en 1218, de los que hablaremos, y otras manufacturas 
artesanales (fabri o de los metales, peleteros, tintoreros, zapa-
teros, sastres y un largo etc.), así como no comerciales como 
la de los notarios y los hombres de leyes. Esta estructura se 
fortalece, hasta el punto de que cualquier gobernante debía 



  501 

pertenecer a uno de ellos (p.ej. Dante al Arte de Médicos y 
Boticarios y Miguel Ángel desde 1503 al della lana) y van 
participando en las decisiones políticas. Paralelamente la 
Iglesia crece en influencia y presencia conforme las órdenes 
eclesiásticas iban aposentándose (franciscanos, dominicos, 
agustinos, siervos, carmelitas, etc.) e iban construyendo nue-
vos templos góticos (al inicio del siglo XIII la ciudad contaba 
con 48 iglesias). 

Ante este crecimiento económico y poblacional (en 
1282 una nueva muralla de 8.500 metros de largo fue erigida, 
incluyendo un área cinco veces más del área urbana preceden-
te, en la que ya se ejercía la intención del orden y de un ade-
cuado urbanismo: se promulgaron decretos sobre las nuevas 
calles que debían ser pulchrae, ampliae et rectae). En 1342 
supera los 100.000 habitantes (doble de Londres y cinco ve-
ces Roma) y contaba con doce escuelas de aritmética y lectura 
para niños y cuatro centros superiores de enseñanza de gramá-
tica y lógica, amén de 30 hospitales, 200 talleres de produc-
ción de lana, 80 casas de cambio (y 18.000 mendigos, 4.000 
de ellos religiosos mendicantes). 

 Por primera vez se inicia un gesto dentro de las cos-
tumbres seglares, generando una democratización sin pa-
rangón en Europa (que no dejó de ser una oligarquía plutocrá-
tica, mero traspaso de una oligarquía de ricos nobles a otra de 
ricos comerciantes, pero al menos permitía la libre expresión 
de ideas, la diversidad y la contrastación de opiniones). Los 
gremios convocan concursos públicos para la realización de 
obras, y los mecenas, con sus inmensos capitales, no le van a 
la zaga, y la competencia/rivalidad que, lógicamente, se va a 
establecer entre ellos, genera que el pensamiento, la discusión 
y el análisis sean habituales, refinando los gustos, y con ellos 
la cultura, la ciencia, la literatura y las artes florecen como 
una misma semilla. 

Surgen la Iglesia de San Miniato (1207) y de Santa 
María dei Fiore (1294), actualmente la cuarta en tamaño en la 
Cristiandad, y el Ospedale degli Innocenti, destacan en arqui-
tectura Giotto (1266-1337) y Brunelleschi (1377-1445) que se 
suman a los frescos de Giotto y los de Masaccio en la Iglesia 
del Carmine en pintura. Dante (1265-1321) abandona el latín 
adusto por el toscano vulgar, nacido merced al comercio y al 
derecho mercantil, de forma similar a la propia génesis de la 
escritura (cuneiforme en Mesopotamia, miles de años atrás), y 
aunque sin el bagaje de la tradición poética francesa, alemana 
o inglesa, y de la mano de Cavalcanti, Cino da Pistoia, y 
especialmente de las suyas, renace, como si de larga tradición 
estuviera dotada, un nuevo idioma de acuerdo con su categor-
ía intelectual y artística, y una nueva literatura (dolce stil 
nuovo) a la que seguirán Boccaccio y Petrarca, que son más 
que ejemplos suficientes, y a los que sumarán otros muchos, 
que nos ayudan a comprender el nivel alcanzado por Floren-
cia y la trascendencia que tuvo para el resto de Occidente esta 
ciudad en su Edad de Oro que dejaba atrás la época oscura y 
generaba el tránsito de la Edad Media al Renacimiento, donde 
el hombre renueva su actitud científica frente al universo y su 
historia, abre su consciencia laica recuperando un nuevo 
lenguaje donde lo sagrado torna a humano, con emociones, 
sentimientos e ideas, y sobre todo, recupera su sitio en un 
período de innovación conceptual, tecnológica y estilística, 
periodo libre pensante y vital para salir del ostracismo medie-
val y al que Europa, de esta ciudad, es deudora.  

Durante el s. XIII la Toscana estuvo marcada por las 
constantes y cruentas guerras entre Güelfos (protegidos/ctores 
del Papa) y Gibelinos (protegidos/ores del Emperador Ger-

mano) que alteran, pero no debilita su prosperidad, y tras la 
victoria de los resentidos Güelfos en 1267 (que habían sido 
expulsados de Florencia en 1260 y sus bienes fueron destrui-
dos, Semifonte en 1202 o Poggibonsi en 1270) y con la con-
fiscación de los bienes de los Gibelinos (en teoría 2/3 pasarían 
a la Comuna) se constituye el Gobierno de la Señoría y de los 
Priori (magistrados elegidos por las Artes Mayores). El feuda-
lismo inicia su declive, pero las clases populares reclaman su 
parcela de poder, y no cesan las hostilidades internas y las 
luchas se trasladan a los vencedores, que ahora escindidos en 
Blancos y Negros, mantienen feroces luchas internas (Dante, 
de los Blancos, tuvo que salir de la ciudad, y tras un largo 
destierro - fue en el exilio donde escribió La Divina Comedia, 
Convivio y La Monarquía- y falleció en Ravenna en 1321), 
pero con la proclamación de la Ley de 6 de agosto de 1289 
sobre el derecho natural a la libertad individual, el feudalismo 
estaba herido de muerte, y la servidumbre y el derecho sobre 
las personas desaparece. A pesar de su organización militar y 
fiscal, nuevos ataques debió sufrir en 1315, 1325 y anexiones 
al Ducado de Calabria o al de Atenas, así como revueltas 
democratizadoras (como la de 1378 de los Ciompi u obreros 
no cualificados como los cardadores de lana y otras artes aún 
menores, como la del Pueblo de Dios en vejatoria desventaja) 
que no les impidió reorganizarse y crear las alianzas entre los 
ciudadanos que gozaban de derechos políticos, banqueros, 
mercaderes y empresarios con las Artes Mayores y Menores 
para sofocar esta “imperdonable” rebelión social de la plebe.  

A pesar de guerras (y pestes) Florencia florece, y los 
grandes banqueros florentinos, “bajo la protección de San 
Mateo”, se organizan, generan los orígenes de la Banca y las 
transacciones mercantiles y bancarias actuales, casi tal cual 
hoy conocemos, sustituyendo el viejo funcionamiento de 
avaros, usureros y judíos (las normas bancarias quedaron bien 
definidas y mantuvieron su impronta, ya que, como entonces, 
aún hoy día siguen siendo usureros y avaros, y la misma sen-
sación de “impotencia” sufre hoy día cualquier ciudadano 
medio que haya pedido un crédito o una hipoteca, conozca o 
no los honorarios y viáticos de los directivos de las entidades 
bancarias, muchas de ellas habiendo recibido ayudas guber-
namentales de sus impuestos), no en vano, e imitando la anti-
gua Roma, en Florencia era Mercurio el protector de los ban-
queros y de los ladrones. Estos banqueros se convirtieron en 
los principales prestamistas de los papas, de los reyes de 
Francia y de Inglaterra, de los príncipes alemanes y borgoño-
nes, del emperador germánico y de todo tipo de pequeños 
acreedores, laicos o eclesiásticos, y sus palacios y mansiones 
florecen dotando de nuevos proyectos e ideas a arquitectos y 
artistas. Ningún monarca europeo vivía en aquella época en 
mansiones semejantes a los palacios de los banqueros y co-
merciantes florentinos. 

En Florencia, las transacciones se realizaban sobre 80 
mesas en la Plaza de la Paja, donde no se permitía la entrada 
con armas. Naturalmente los más afamados banqueros com-
petían entre sí, y los Medici, los Albizi y los Pazzi, junto a 
otras poderosas familias como los Acciaiuoli, Alberti, Antino-
ri, Bardi, Capponi, Cerchi, Davanzati, Mozzi, Peruzzi, Porti-
nari, Ricci, Strozzi o Tornabuoni, no solo manejaban las fi-
nanzas internacionales, sino que pugnan, conjuran, se deste-
rraban y pagaban para acortar sus destierros. Los préstamos 
usurarios se pagaban con un altísimo interés del 30 al 60%, a 
veces hasta 100 - 200 %, a pesar de las continuas prohibicio-
nes de la Iglesia (no admitía que el dinero produjera intereses 
condenando la usura, hecho que indujo a registrar los inte-



  502 

reses en los libros de cuentas como “donación voluntaria”). El 
fiorino d'oro de la República de Florencia, o florín, se intro-
dujo en 1252, y fue la primera moneda de oro (de 24 quilates) 
europea en emisiones suficientes para tener un papel comer-
cial y cambiario significativo, no sólo en toda Europa, sino en 
el norte de África y Oriente Próximo (equivalente al dólar 
americano actual). El auge económico fue enorme, se estima 
en 150 millones de euros el capital que, para una ciudad de 
150.000 habitantes, estaba sometido en 1288 a impuestos y 
contribuciones, impensable para otras ciudades o estados. Se 
estimuló la especulación y los juegos de bolsa con enormes 
beneficios, germen del Capitalismo. Muchos de los bancos 
florentinos tenían sucursales a lo largo de Europa, aunque tras 
1500, estos últimos se vieron suplantados progresivamente 
por los banqueros alemanes, españoles y genoveses, nuevos 
amos del juego bancario europeo de entonces. 

Esta riqueza hizo florecer las artes y la ciencia, no de-
masiado independientes en un principio (los pintores perte-
necían al gremio de los spaziali o farmacéuticos y citemos a 
Piero della Francesca, que escribió tratados sobre Matemáti-
cas, al astrónomo Fra Ignazio Danti, que era también pintor, 
Boccaccio estudió comercio y matemáticas, el apocalíptico 
Savonarola estudió Arte, y el mismo Copérnico que fue edu-
cado como pintor, de forma similar a lo acontecido por los 
escultores que estaban vinculados a la Arquitectura y la Inge-
niería, y Miguel Ángel y Leonardo son conocidos ejemplos), 
y esta competencia/titividad rebasó la mera imposición ante-
riormente establecida, y despierta inteligencias y alianzas. Se 
alía con la Iglesia, reuniendo las Iglesias Griega y Romana en 
el Concilio de Florencia (1439), programado en Ferrara, lo 
que aporta elementos sobre la importancia diplomática que 
ejercía Florencia desde la época de Cosme el Viejo (1389 – 
1464). La ciudad se planifica y el impecable urbanismo, gene-
ra nuevos espacios y trazados (Piazza della Signoria y Piazza 
del Duomo y las calles principales) (Trachtenberg, 1997).  

El conflicto de reparto de poder entre los partidarios del 
poder religioso (Güelfos) y del civil (Gibelinos) mantiene 
enormes y crueles conflictos (1205), temporalmente el poder 
eclesiástico cede poder al civil, y en el 1294 Bonifacio VIII 
desiste en su empeño en imponer su autoridad. La crisis del 
Cristianismo institucional llega a su cenit cuando Clemente V, 
despojado de autoridad papal, traslada a Aviñón la sede de la 
Iglesia buscando amparo del Rey de Francia. Roma es una y 
otra vez saqueada hasta que, bajo la tutela de Alemania, el 
Papa Gregorio vuelve a instaurar la sede en Roma en el 1377. 
Superado el cisma, el poder queda repartido, Martín V retoma 
su autoridad como Papa y la Institución se rehace y se afian-
za, el comercio y la economía generan grandes beneficios, el 
Vaticano se reconstruye, Nicolás V funda la Biblioteca Vati-
cana, Sixto IV acopia las riquezas artísticas que serán el ger-
men de los Museos Vaticanos y la influencia de Roma en las 
monarquías medievales no deja de ser una repetición de lo 
acontecido bajo el Imperio Romano. 

La ciudad prospera en un territorio que se extiende de 
los Apeninos, incluido Pistoia, Arezzo y parte de Lucca, 
cuenta con 60-80 castillos pertenecientes a la comuna, cada 
año su Casa de la Moneda acuña 350.000 – 400.000 florines 
de oro, y su renta es de 300.000 florines, cuenta con 25.000 
soldados de 15 a 70 años disponibles para una comuna de 
90.000 almas, se construyen Santa María Novella (1330), el 
último perímetro amurallado (1334), se reconstruyen los 
puentes de de Santa Trinita y de la Carraia (destruidos en la 
crecida del 1333), el Ponte Vecchio (1345) y el Orto San 

Michele (1337), y la ciudad se enriquece y se planifica y su 
impecable urbanismo genera nuevos espacios y trazados hasta 
que, entre 1343-1346 se produce una quiebra financiera en 
cadena (los Bardi, Peruzzi, Acciaioli, etc.). La crisis de la 
Iglesia Católica (Aviñón y el Gran Cisma) junto a los efectos 
catastróficos de la Peste Negra de 1348 agravan aún más las 
cosas (ver más adelante y Monserrat, 2009 a), y llevaron a 
una reevaluación de los valores medievales establecidos, 
dando como resultado el desarrollo de una cultura humanista 
(estimulada por los trabajos de Petrarca y Boccaccio), que 
propiciaron una atención a los verdaderos orígenes europeos y 
una revisión y estudio de la Antigüedad Clásica, de la que 
surgiría el Renacimiento.  

En este clima surge (se empieza a tener constancia) la 
Familia Medici (así los llamaremos en italiano/ castellano, en 
singular/ plural), con origen toscano de agricultores primero, 
boticarios después, oriundos de la zona de Mugello, en el 
valle del Arno (Giovanni di Bicci 1360 – 1429 suele señalarse 
como fundador y paradójicamente Giovanni de Medici murió 
en 1429 amado por los humildes y temido por los grandes 
burgueses al conseguir que se impusiera il catasto, un impues-
to proporcional a la renta de cada ciudadano), y es ejemplo de 
este espectacular traspaso del poder (al acopiar ingresos y 
transformarse en banqueros) y de cómo funcionaban las co-
sas. Así con Giovanni, su saga se trasforma en agente fiducia-
rio de Giovanni XXIII, por cuya libertad pagó 308.000 duca-
dos en 1418, y esta alianza les convirtió en unos de los hom-
bres más ricos e influyentes del orbe (Concilio de Constanza, 
y por ejemplo sólo en España disponía de 16 casas de présta-
mo), y su hijo Cosme de Medici (1389 – 1464) autoriza un 
préstamo de cien ducados a un docto monje llamado Tomma-
so Parentucelli, que llegó a ser Papa (Nicolás V) y convirtió a 
los Medici en banqueros de la Santa Sede (y los segundos de 
Florencia tras los Strocci y ya por delante de los Uzzani con 
un catasto de 397 florines anuales por sus posesiones locales 
y 428 por sus casas de Milán, Pisa, Aviñón, Ginebra, Londres 
o Brujas). Todo quedó amañado para asegurar la dominación 
de los Medici, vieja familia que, gracias a su dinero (en 1422 
Florencia contaba con 72 bancos que acabaron siendo absor-
bidos por ellos y reducidos a 33 en 1472), mantuvo su hege-
monía e influencia por tres siglos (hasta Ana Mª. Ludovica 
1667 - 1743, última de la estirpe, que como veremos afortu-
nadamente donó todos sus tesoros a la ciudad de Florencia). 

Instaurados los Medici adaptan su sistema “republica-
no”, que en realidad era una oligarquía mercantil, donde los 
cargos públicos se repartían entre una burguesía y la nueva 
aristocracia de potentados e incondicionales acaudalados 
ciudadanos y así, en una ciudad de 60-80 mil habitantes, sólo 
había algo menos de mil ciudadanos que pagaban impuestos, 
formaban el Gran Consejo, y podían ejercer sus “derechos”. 
El término “República” que empleamos no deja de ser mero 
eufemismo, ya que simplemente estaba al servicio de los más 
atroces valores burgueses y capitalistas (popolo grasso). El 
pueblo, que no los pagaba, prácticamente carecían de ellos, e 
hizo organizarse primero en las Artes Medias: carniceros, 
zapateros – sombrereros (calzolai o calzaiuoli), herreros (fa-
bbri), maestros de la piedra y carpinteros - comerciantes de 
madera y de la ropa (rigattiere o linaioli), y desde 1287 en las 
Artes Menores de la pequeña industria y pequeño comercio: 
posaderos (albergatori grossi), vinateros, comerciantes del 
vino aceite, sal y quesos, de la maderas al por mayor (legnaio-
li grossi), curtidores y talabarteros, armeros, cerrajeros, solda-
dores – herreros - caldereros, panaderos, que bastante des-



  503 

prestigiados socialmente y en número de 21 artes, irán ganan-
do representatividad y peso político con sus priores. Muchos 
otros sectores estaban completamente excluidos de estas 
corporaciones como oficios de poca importancia como parte 
del popolo flaco, los pescadores, el proletariado urbano y los 
agricultores. En cualquier caso, se inicia con todo ello el auge 
de la burguesía en detrimento de la nobleza que va perdiendo 
sus privilegios conforme suben sus impuestos, estableciéndo-
se entre los nuevos burgueses una enorme rivalidad y compe-
tencia por el poder. En este inicio del fin del feudalismo cobró 
valor el trabajo frente a la arrogante nobleza en un entomoló-
gico ideario: “en la atareada colmena (Florencia) cada abeja 
debe realizar su trabajo y las abejas han de estar antes que los 
ociosos zánganos (scioperati)”. 

Las rivalidades y escisiones varias fueron la tónica de 
una competitividad consustancial a la propia historia de Flo-
rencia, y la distinción entre mayor y menor correspondía a la 
separación entre pequeña y alta burguesía (son conocidas las 
palabras sobre el pueblo de Lorenzo Medici (1475-1564) 
llamado El Magnífico “No hay nada de genio en las gentes 
menudas que trabajan con sus manos, y que no disponen del 
tiempo libre necesario para cultivar su inteligencia”). Debido 
a la citada rivalidad, a partir de la década de 1460, se va con-
solidando una manera que sigue el gusto suntuario que vincu-
lan el arte, la sociedad, el poder y la política. Siguiendo la 
trayectoria iniciada con Alejandro Magno y seguida por los 
emperadores romanos y los emperadores cristianos, los Medi-
ci no se quedaron atrás, y también para ellos el poder no solo 
hay que conseguirlo y mantenerlo, sino ostentarlo y publici-
tarlo, y las Ciencias y las Artes prosperaron como marca de la 
Dinastía Medicea, especialmente a partir de Lorenzo, en cuyo 
reinado, más príncipe que banquero, arranca el ya verdadero 
Renacimiento (Renard, 1980; Cortés Arrese, 1985; Chas-
tel, 1991; Rubin & Wright, 1999; Randolph, 2002; Bietoletti 
et al., 2007; Hibbert, 2008, etc.). 

Por debajo, y más operativo, estaba el Consejo de los 
80, que elige a los magistrados que forman el Gobierno o 
Señoría (llamada en ocasiones “la araña negra” por sus redes 
de control, bien oligárquico o proletario) con los nueve repre-
sentantes de las Arti Maggiori, gremios ya bien organizados, 
que rotan cada dos meses. Los Arti (reminiscencia de las polis 
griegas) más poderosos (germen de las profesiones liberales y 
el capitalismo mercantil) fueron el de jueces y notarios, el 
Arte di Calimala (vendedores de géneros venidos más allá de 
los Alpes, pañeros y banqueros), del Cambio y de Por Santa 
María (novedades y vendedores y fabricantes de telas precio-
sas como la seda), de médicos, speziali (drogueros, boticarios 
y especieros a la que perteneció Dante) y de los merceros, de 
los peleteros y en particular el Arte della Lana (fabricantes de 
tejidos) separados del Arte di Calimala en 1212, que genera-
ron las tres grandes corporaciones capitalistas-mercantilistas y 
que acabaron por absorber a todos los pequeños talleres en 
exclusivo monopolio y tenían representaciones en los foros 
europeos. Posteriormente se añadirán otros Arti medios y 
menores, dando más importancia a la misión intelectual (libe-
ral) que a la manual-muscular (¡incluso alimentaria!) conside-
rada como servil. Todo el sistema favorecía a las clases más 
acomodadas y se castigaba cualquier disidencia o revuelta con 
una férrea policía ("oficiales extranjeros"), aunque este siste-
ma instaba a la eficiencia y la competitividad ya que, utilizan-
do los recursos y estructuras municipales dentro de un sistema 
integral, daba esperanza a los menos favorecidos a acceder a 
la propia estructura política y así mejorar su condición social. 

Florencia tuvo continuos enfrentamientos con los duca-
dos vecinos, especialmente con Milán en los siglos XIV y 
XV, y en 1406 logró finalmente conquistar (con extrema 
crueldad) la ciudad de Pisa, aguas abajo del Arno, logrando su 
codiciada salida al mar, aunque su puerto, destrozado por los 
genoveses, era impracticable, y en 1421 Florencia compra por 
100.000 florines la ciudad de Livorno, con buen puerto que 
incrementó aún más su comercio y su prosperidad, al no de-
pender de otras potencias marítimas para exportar su comer-
cio (a principios del s. XV pasaban por Venecia 16.000 piezas 
de tela provenientes de Florencia, a partir de entonces era 
Florencia la dueña de su comercio). Se inició la construcción 
naval, creándose en 1421 los cónsules del mar, enviando 
embajadas a Sudán, Constantinopla, etc.  

Para una ciudad más preocupada por el presente que por 
el pasado, más activa que meditativa, y más lista que sabia, 
Florencia (frente a Bolonia y Pisa, que ya tenían escuelas 
superiores/universidades) no poseía siquiera un Arte de ense-
ñantes o de libreros. En 1348 sigue el ejemplo de estas ciuda-
des, y poco a poco la enseñanza, en manos de los clérigos fue 
secularizándose y saliendo de los claustros. En 1402 cuenta 
con veinte lectores (9 de leyes y uno de astrología) aunque 
sigue siendo el mercantilismo su verdadera pasión (un depen-
diente estaba más estimado que un notario). Las cosas fueron 
cambiando en manos de los enriquecidos magnates, y la olea-
da de investigación artística, literaria y científica que tuvo 
lugar en Florencia entre los siglos XIV al XVI, fue colosal, 
aunque más propiciada por intereses económicos que filantró-
picos, en una permanente preocupación por el dinero y un 
inmenso despliegue de ostentación, riqueza, lujo y ocio. Lo-
renzo de Medici (El Magnífico) representa el mejor ejemplo, 
bajo cuyo mandato subordina la Señoría y el Consejo, que 
con 70 miembros, sólo dependen de él.  

Aunque el latín seguía siendo la lengua de la Iglesia y 
las escuelas, la herencia latina de occidente había sido muy 
disturbada por la superstición, las leyendas y el olvido (Virgi-
lio era reverenciado como mago, profeta y astrólogo, Aristóte-
les había sido mutilado y afortunadamente trascrito al árabe, 
luego al hebreo y por fin al latín, Eneas se recordaba como un 
piadoso caballero o Remo había fundado Reims) y los textos 
se desempolvaron, se tradujeron y se copiaron. La caída de 
Constantinopla en manos turcas (1453) aunó las dos irrecon-
ciliables “cristiandades” y occidente atrajo, e hizo suyas mu-
chas de las joyas del oriente clásico, y prodigiosamente, mu-
chas de sus obras y su sabiduría fueron recobradas y admira-
das. Florencia se convierte en un bastión luminoso de la Cien-
cia, del Saber y del Arte, comprando o encargando trabajos a 
Pollaiolo, Verrocchio, Sangallo, Maiano de Benedetto, Lippi, 
Miguel Ángel, Leonardo da Vinci y Botticelli y trayendo a 
Florencia algunos de los compositores y cantantes más famo-
sos del momento, como Alexander Agricola, Johannes Ghise-
lin y Heinrich Isaac, y tras Conjura de la Pascua de 1478, en 
la que con la aquiescencia de Sixto IV su hermano Giuliano 
es asesinado en el Duomo y aprovechando la consecuente y 
sangrienta revuelta popular, consiguieron destronar a la com-
petitiva familia Pazzi, aliándose con la hostil Nápoles. El papa 
excomulgó a Florencia y sus obispos excomulgaron al Papa. 
La familia copa el poder, su hijo Giovanni es elegido papa 
con el nombre de León X (1513 – 1521) y su sobrino le suce-
derá como Clemente VII (1523 - 1534), y la familia dará dos 
reinas a Francia: Caterina (1519 – 1589) esposa de Enrique II 
y María (1573 – 1643) de Enrique IV, amén de cardenales, 
duques, duquesas, esposos de hijos/as legítimos/as/naturales 



  504 

de papas y emperadores, etc., en una particular simonía y 
endogámico contubernio “realeza-papado” dignos de reseñar. 

Tras su muerte (1492) se produce la invasión del rey 
francés Carlos VIII, y en 1494 tras la huida vergonzosa de su 
hijo Piero II (El Desafortunado o El Fatuo), y tras el saqueo 
de los tesoros familiares y la pérdida de sus colecciones de 
obras de arte y manuscritos en numerosas lenguas (para siem-
pre perdidos) se instaura la República con Girolamo Savona-
rola (impetuoso dominico y redentor insidioso de las liberti-
nas y neoplatónicas costumbres florentinas, con tendencia 
obsesiva en la persecución de la extendida lujuria, sodomía y 
otros placeres paganos y hedonistas de sus ciudadanos y por 
supuesto de las desnudeces mitológicas), quien forma el Con-
sejo Mayor de mil personas elegidas cada seis meses, gesto 
democrático que obtuvo multitud de seguidores (piagnoni = 
llorones), pero que poco dura por el odio generado entre las 
poderosas familias quienes, con la excusa de haber acusado 
de corrupto al Papa español Alejandro VI (Rodrigo Lauzal y 
Borgia fue un hombre inmoral, desmedido, codicioso, disolu-
to y perverso, sobrino de Calixto III, que fue elevado al papa-
do entre 1492 y 1503) y con el apoyo del papa y sus tortura-
dores le excomulgan, torturan y consiguen una confesión falsa 
y la liberada muchedumbre acaba por ahorcarlo y quemarlo 
junto a sus seguidores Maruffi y Buonvicini el 23 de mayo de 
1498 en la Plaza de la Señoría, sobre cuyo suelo una placa 
hoy lo recuerda. Tras ello no llega la calma, solo rivales pug-
nas entre familias y grupos hostiles sin ningún liderazgo y el 
caos, las intrigas y las conjuras se apoderaron de la ciudad. 

En este caldo de cultivo destaca otra personalidad, tam-
bién florentina, también inusual, Nicolás Maquiavelo (Nic-
colò di Bernardo dei Machiavelli) (1469 - 1527), cuyos con-
sejos para la regeneración moral y ética de Florencia de sus 
Historias Florentinas han sido con frecuencia vistos como la 
legitimación de la conveniencia política y del abuso de auto-
ridad. Tras algunos años de cierta tranquilidad en colabora-
ción y con apoyo de Machiavelli (que también sería encarce-
lado y torturado en 1513), llegan guerras contra los franceses, 
alianzas con/contra Venecia, y Liga Santa con los españoles 
contra los franceses. La ciudad, tras 18 años, se encontró en 
1512 otra vez bajo el régimen de los Medici con Giuliano 
(1479-1516), hijo menor de Lorenzo al frente, gracias a la 
ayuda del ejército español, al papa, aliado con el rey de 
Aragón y a la elevación al trono papal, primero de su herma-
no, hermano de Lorenzo, Giovanni de Medici en 1512 (León 
X) y luego de su primo bastardo e hijo de Juliano, Giulio 
(Clemente VII) en 1523, hecho que reforzó aún más la estirpe 
de los Medici. León X llama a Giovanni a Roma como confa-
loniero de los ejércitos papales dejando libre su vacante que 
ocupa su sobrino Lorenzo (1492-1519) (hijo de Piero el Des-
afortunado). Tras la indignación ante el nuevo y atroz saqueo 
de Roma (1527) y esta imposición, la gente de Florencia se 
rebeló desterrado a los Medici por segunda vez y reinstaura la 
República el 16 de mayo de 1527, que restableció el Gran 
Consejo, y se da un incierto periodo a caballo entre la dema-
gogia y el neo-fundamentalismo religioso, donde todo aquel 
sospechoso de connivencia era acusado de atentar contra la 
“libertad” de un pueblo que seguía sin estar representado en 
las instituciones.  

Con el apoyo del Emperador Carlos y del Papa son de 
nuevo reinstaurados los Medici tras sofocar las últimas aspi-
raciones republicanas (1529), y el 12 de agosto de 1530, tras 
once meses de resistencia, Florencia, asediada por las priva-
ciones y la peste, cedió ante la violencia del ejército español y 

papal que restauraron a los Medici, y el déspota y cruel Ale-
jandro de Medici (hijo de Clemente VII) fue casado con Mar-
garita (hija natural de Carlos V) y, con pretensión de modifi-
car la república en futuro principado por parte del emperador, 
fue declarado "jefe del gobierno y del estado" y Duque la 
República Florentina, contando apenas veinte años. Con su 
regreso, los Medici volvieron a recuperar el gobierno de la 
ciudad de forma permanente en 1531, abolieron el Gran Con-
sejo y comenzó una política extranjera de alianzas con las 
familias reinantes más importantes de Europa, no solo casán-
dose con la citada hija natural del emperador Carlos V, sino 
dando su hermanastra Caterina como esposa al segundo hijo 
de Francisco I. Tras el asesinato de Alejandro (1510-1537) 
por su primo Lorenzino (nieto de Lorenzo el Magnífico),  

 
 
 
 

►Lám. 1: Elementos entomológicos en pavimentos, frescos, 
mosaicos, fachadas, terracotas, tapices y vidrieras en la ciudad de 
Florencia. 1 - 4: Elementos zodiacales y mitológicos en el pavi-
mento del Baptisterio de Santa Maria del Fiore (s. XI). 5: Taddeo 
di Bartolo, Falsos testimonios (1396), con escorpiones sobre el 
cuerpo del desdichado condenado, Colegiata de Santa Maria 
Assunta (1148), San Gimignano. 6 - 9: Mosaicos en la cúpula y 
paredes del Baptisterio de Santa Maria del Fiore (1225), 6: Cúpu-
la con santos, ángeles y animales exóticos, 7: Pantocrator, 8: 
Detalle relacionado con la condena de las almas pecadoras (demo-
nios con alas oceladas y quelíceros dentados que salen de sus 
orejas), 9: San Ambrosio. 10: Spinello Arentino, Milagro de San 
Benito, detalle de demonio con alas oceladas, Sacristía de San 
Miniato al Monte, de Bietoletti et al., 2007. 11 - 13: Motivos 
entomológicos en la decoración externa del Palazzo di Bianca 
Capello sulle casegiá dei Corbinelli (s. XVI). 14: Luca della 
Robbia, Mes de octubre (c. 1450-1456), tintas sobre terracota (60, 
3 cm), Victoria & Albert Museum (Londres). 15: Motivos ento-
mológicos del techo, Palazzo Vecchio. 16: Detalle de insectos y 
otros animale en el tapiz Animales entrando en el Arca de Noé (s. 
XVII), Uffizi, de Belves & Mathey, 1968. 17: Giorgio Vasari, 
vidriera de la Toeletta di Venus del Escritorio di Callioppe (1555 - 
1558), Palazzo Vecchio. 1 - 9, 11-13, 15, 17: fotografías del autor 
(agosto, 1978; abril, 2004; octubre, 2009). 

►Plate 1: Entomological elements in pavements, frescoes, mo-
saics, terracotta, tapestries and stained glass in the city of Flo-
rence. 1 - 4: Zodiacal and mythological elements in the pavement 
of the Baptistery of Santa Maria del Fiore (11th century). 5: Tad-
deo di Bartolo, False Testimonies (1396), with scorpions on the 
body of the unfortunate condemned, Collegiata Santa Maria 
Assunta (1148), San Gimignano. 6 - 9: Mosaics on the walls and 
dome of the Baptistery of Santa Maria del Fiore (1225), 6: Dome 
decorated with saints, angels and exotic animals, 7: Pantocrator, 8: 
Detail of the judgment of sinner souls (demons with ocellated 
wings and chelicerae coming out from their ears), 9: Saint Ambro-
sius. 10: Spinello Arentino, Saint Benoit's Miracle, detail of a 
demon with ocellated wings, Sacristy of San Miniato al Monte, by 
Bietoletti et al., 2007. 11 - 13: Entomological elements in the 
outside decoration of the Palazzo di Bianca Capello sulle casegià 
dei Corbellini (16th century). 14: Luca della Robbia, October (ca. 
1450-1456), dyed terracotta (60, 3 cm), Victoria & Albert Museum 
(London). 15: Entomological elements from the roof of the Palaz-
zo Vecchio. 16: Detail of insects and other animals on the tapestry 
Animals entering Noah's Ark (17th century), Uffizi, by Belves & 
Mathey, 1968. 17: Giorgio Vasari, stained glass from the Toaletta 
di Venus from the Escritorio di Callioppe (1555-1558), Palazzo 
Vecchio. 1 - 9, 11 - 13, 15, 17: photographs by the author (August 
1978, April 2004 and October 2009). 

 



  505 

 
 
 
 
Cosme I ocupó el poder, y tras no conseguir casarse con Mar-
garita (viuda de Alejandro) casó en 1539 con Leonor de Tole-
do (hija del Virrey de Nápoles), quien inyecta buenas dotes y 
recursos a la familia y se mantiene la alianza con Carlos V y 
Clemente VII, y Cosimo I se configura como primer duque de 
la ciudad. Tras numerosos éxitos comerciales y militares 
(asedio y conquista en 1555 de Siena -pugnas que ya habían 
sido magistralmente reflejadas en Las Batallas de San Roma-
no por Uccello en 1432- ciudad en la que quedaron menos de 
seis mil habitantes en una ciudad de cuarenta mil), en 1569 el 
papa Pío V le concedió el título de gran duque de Toscana. 
Aficionado a la botánica creó los Jardines de Bóboli y Sem-
plici y en Pisa el primer Jardín Botánico, instituyó la Acade-
mia Florentina en 1541 y abrió al público la Biblioteca Lau-
renciana en 1548, y antes de retirarse consiguió del papa que 
 

 
 
 
 
nombrara cardenal a su hijo Ferdinando (con catorce años), 
asegurando la influencia de la estirpe de la familia que man-
tuvo el poder comercial y artístico mediceo durante dos siglos 
(Grandes Duques de Toscana), gestando el Manierismo con 
autores como Fiorentino, Poppi, Naldini, Allori, Pontormo y 
Bronzino en pintura, Cellini Rustici, Bandinelli, Danti o 
Giambognola en escultura y Vasari, Bountalenti o Ammanna-
ti en arquitectura y escultura.  

En una Europa agotada por guerras terrestres y navales, 
internas y externas (España, Inglaterra, Francia y Países Ba-
jos), Florencia supo mantenerse neutral y gozar de un periodo 
tranquilo (no exento de conspiraciones, adulterios, venganzas 
y asesinatos). Francesco I (1541-1587) (casado con Juana de 
Austria) y Ferdinando I (1587-1609) continuaron la política 
de su padre (Cosme I), manteniendo un equilibrio difícil entre  

 



  506 

Francia y España. Florencia era todavía una gran ciudad y 
mantuvo cierto mecenazgo (Goldberg, 1988), pero su territo-
rio era pequeño y no podía competir ciertamente con los 
grandes y potentes estados centralizados, y la situación 
económica había cambiado drásticamente, pues el comercio y 
la fabricación estaban en declive y las actividades bancarias 
fueron sustituidas por la banca inglesa, holandesa y española. 

 Florencia mantuvo un cierto “prestigio” por un tiempo 
a nivel europeo, pero al final también esto declinó (Cosme II 
desvinculó definitivamente a los Medici con la actividad 
bancaria). Francesco I, hombre refinado y sensible, fue más 
un hombre de ciencia de su época que un hombre de estado 
(souignieus un peu de l´archemie et des ars mechaniques que 
diría de él el príncipe Francisco Michel Montaigne), y es 
conocida su personalidad saturnina e introvertida y su interés 
por la alquimia y la farmacia le evadía de sus responsabilida-
des de gobierno como Gran Duque, creando en sus propios 
gabinetes (Studiolo, Fonderia y Galleria) en el Palazzo Vec-
chio y del Casino di San Marco, investigando sobre nuevos 
materiales y fascinado por los minerales (el término Gallería 
vino de sus colecciones mostradas en los Uffizi), experimen-
tando con insectos venenosos y miles de escorpiones para 
buscar remedios (parece que le llevaron a la muerte de él y su 
segunda esposa por querer curarse de unas fiebres con sus 
nocivos “remedios” muriendo ambos en 1587 con once horas 
de diferencia) o sobre el movimiento continuo, y Ferdinando I 
injustamente acusado de estas muertes, gran diplomático y 
creador de la Officio delle Pietre Dure, del que hablaremos, 
fomentó el desarrollo de la Universidad de Pisa cuando Gali-
leo acababa de licenciarse y le otorgó la Cátedra de Matemá-
ticas (que lo traería a Florencia Cosme II), y fue sucedido por 
el enfermizo Cosme II (1609-1621) que murió dejando el 
gobierno en las manos de las santurronas Maria Magdalena de 
Austria su esposa y su madre Cristina de Lorena. En 1628, 
cuando este derrochador período de regencia se acabó, Ferdi-
nando II subió a un trono casi sin patrimonio y reinó hasta el 
1670. Aunque él era reputado entre los más hábiles y compe-
tentes de la dinastía de los Medici (siguió fomentando las 
ciencias y las artes, hasta el punto de ser felicitado por la 
Royal Society), no pudo hacer nada contra el declive inexora-
ble de Florencia y de la Toscana de los magníficos duques. Ni 
pudieron sus sucesores, Cosme III (1670-1723) en su pésimo 
gobierno y el último de la dinastía de Medici, Gian Gastone, 
que murió sin herederos en 1737. 

El linaje de esta poderosa familia, tan amante de las Ar-
tes y las Ciencias y de refinado gusto estético y desbordante 
culto a la belleza, y que se mantuvo aproximadamente durante 
tres siglos hasta Ana Ludovica (1667-1743), hermana de Gian 
Gastone, acumulando una de las principales colecciones artís-
ticas conocidas (Morassi, 1963; Acidini Luchinat, 1998; 
Winspeare, 2001), coleccionismo que ya había iniciado el 
erudito Piero il Gosto (1416-1469), y aunque ya Florencia no 
era más que una sombra de lo que fue, seguía ofreciendo 
artistas de la talla de San Giovanni, de la Bella o Furini. Con 
la extinción de la línea Medici tras tres siglos (con breves 
interrupciones) y la ascensión de Francis Stephen, Duque de 
Lorena y marido de María Teresa de Austria, la Toscana pasó 
a la corona austríaca de los Habsburgo–Lorena, dando nuevos 
elementos neoclásicos a la ciudad (y drenando la Maremma, 
zona pantanosa y foco de malaria desde tiempos romanos), y 
El pacto de Familia (Viena, 1737) dispuso la permanencia de 
su colección familiar que se hallaban en sus sobrios palacios y 
alegres residencias y villas a la ciudad de Florencia (Ducado 

de Toscana), donde hoy día la admiramos repartida en la 
Gallería degli Uffizi, Palacio Pitti, Museo del Barguello, 
Museo degli Argenti, Museo de San Marco, Museo del Duo-
mo, Museo Arqueológico, la Sacristía Nuova, Taller de Pie-
dras Duras, Capillas Mediceas y la Biblioteca Medicea de 
San Lorenzo. En un periodo donde los arruinados príncipes 
italianos vendían sus colecciones a potentados europeos (p.ej. 
la pinacoteca estense de Módena acabó en Dresde), nunca 
agradecerá suficientemente esta ciudad el gesto de su gran 
Electora Palatina, cuya colección, que hubiera acabado dis-
persa entre Viena y Praga, de forma “inalienable e inamovi-
ble” quedó vinculada para siempre a esta ciudad. 

El gran duque Fernando III (1790-1826) fue destronado 
por los franceses en 1799, recuperando su puesto en 1814. 
Tras el expolio napoleónico, un nuevo, fecundo y breve pe-
riodo neoclásico atrajo a Florencia artistas como Nicolas 
Didier Boguet (1755-1839), Bénigne Gagneraux (1756-1795), 
François-Xavier Fabre (1766-1837) o Louis Gauffier (1762-
1801) y otros toscanos como Luigi Sabatelli (1772-1850) o 
Pietro Benvenuti (1769-1844) en pintura y Antonio Canova 
(1757-1822), Lorenzo Bartolini (1777-1850) o Pietro Tenera-
ni (1789-1869) o Stefano Ricci (1765-1837) en escultura, 
dando nuevos elementos a la Academia de Bellas Artes, que 
fue renovada en 1784. La enorme brecha social se mantuvo, 
pero las cosas ya habían cambiado (también en el arte que ya 
pivotaba hacía tiempo alrededor de Roma), y su sucesor, 
Leopoldo II (1826-1859) fue expulsado en 1849. Regresó con 
el apoyo de las tropas austriacas, pero fue depuesto finalmente 
en 1859 durante el proceso de unificación de Italia.  

Un último suspiro artístico mantuvo la antorcha floren-
tina viva (de los macchiaioli y artistas del café Michelangelo 
y del plein air de mediados del s. XIX). Los Lorena fueron 
definitivamente expulsados en 1859, en 1861 Toscana se 
incorpora al reino de Italia, y entre 1865 y 1871 sustituyó a 
Turín como capital de Italia, bajo el reinado de Víctor Manuel 
II, que pasó a Roma cuando la ocupación francesa lo permi-
tió, dejando a Florencia en quiebra. Una desastrosa remodela-
ción urbanística (proyectada como “engrandecimiento” para 
la capitalidad italiana de Florencia) y su “saneamiento” con 
fines sociales e higiénicos comenzado en 1890 (que no dejó 
de ser un negocio para las clases dirigentes) destruyó parte de 
su pintoresco tejido edilicio, creó nuevos y anodinos barrios y 
espacios (demolición de las murallas, de torres medievales y 
del centro de ciudad alrededor del ghetto y del viejo mercado 
para la Piazza Vittorio Emanuele II/ Plaza de la Republica, 
Plaza Beccaria y de San Gallo), y a causa del nuevo “urba-
nismo” dejó bajo sus “modernos” cimientos parte de los mil 
años de historia de esta vitrina del arte que conocemos como 
Florencia.  

Tras triplicar su población en el siglo XX, durante la 
Segunda Guerra Mundial, la ciudad sufrió la ocupación ale-
mana durante un año (1943-1944), siendo declarada ciudad 
abierta y, aunque se suele decir que los monumentos de la 
ciudad no sufrieron demasiados daños, en 1944 bombas ale-
manas destruyeron edificios, palacios e iglesias y todos sus 
puentes (a excepción del Ponte Vecchio y en sus alrededores 
las casas nuevas muestran donde cayeron las bombas), y 
muchos elementos de algunos palacios como la Galería de los 
Uficci sufrieron graves daños. La terrible inundación 1966 
causó penosas e irreparables pérdidas a numerosos tesoros 
artísticos de Florencia (que con razón se sintió muy abando-
nada por las instituciones gubernamentales) aunque la mayo-
ría fueron restaurados y, como es habitual en Italia, la masiva 



  507 

invasión turística (Il Diluvio Universale que llaman) y el 
vasallaje que impone el tráfico, no han restado interés en la 
visita a una ciudad que fue Ciudad-Estado y que tanto nos ha 
aportado para el desarrollo de la Civilización Occidental, sea 
relanzar los valores clásicos y recuperar los patrones de sus 
proporciones y su estética, sea devolver al hombre al lugar 
que le correspondía, sea haber sembrado los cimientos de la 
Ciencia, o sea habernos dejado obras que nos identifican y 
enorgullecen como especie capaz de haber creado tanta 
belleza. 

  
Florencia y los artrópodos 

Tras esta introducción histórica que nos ha centrado en el 
origen, desarrollo, apogeo y decadencia de la Ciudad de Flo-
rencia, y antes de pasar a comentar muchos de los artrópodos 
que aún existen en su patrimonio artístico o que han salido de 
la mano de sus artistas más conocidos, vamos a referir algu-
nos elementos florentinos específicamente relacionados con 
los artrópodos y/o la Entomología, haciendo hincapié en la 
importancia (frecuentemente silenciada/ignorada) que los 
artrópodos tuvieron en el curso de su historia y de la propia 
Historia. Hablaremos de la peste que diezmó varias veces 
tanto la ciudad, como el conjunto de Europa, y utilizaremos 
dos ejemplos de su bella literatura que nos sirvan de muestra, 
tanto como elementos documentales sobre estas epidemias, 
como sobre la incidencia que tenían los artrópodos en la vida 
cotidiana de los florentinos de aquel tiempo. Hablaremos 
también de la seda, que durante siglos vinculó a Oriente con 
Occidente, y cuyo apreciado tejido enriqueció a tantas fami-
lias florentinas, de la literatura científica y la icografía ento-
mológica, cuyas ediciones contribuyeron a difundir el saber 
entomológico medieval y renacentista durante el Barroco y 
hasta la Ilustración, así como sobre la presencia de los artró-
podos en la obra de sus principales artistas, sea en arquitectu-
ra, escultura o pintura, así como de otros elementos decorati-
vos y cotidianos relacionados con los artrópodos que pode-
mos aún hoy día hallar en Florencia. 
  
1.- La peste y los artrópodos en la vida diaria del medioe-
vo y renacimiento en la ciudad de Florencia 
 
En nuestro anterior contribución sobre la ciudad de Venecia 
(Monserrat, 2009 a) ya dábamos sobrada cuenta del origen, 
causas y consecuencias de la Peste Negra que, desde la 
Edad Media y hasta bien entrado el siglo XX, y que bien 
por las Cruzadas o bien por el comercio, trajo a Europa uno 
de sus más espantosos azotes, diezmando varias veces su 
población. Hablábamos de la olvidada trascendencia que un 
diminuto insecto como la pulga (Insecta, Siphonaptera, 
Pulex irritans), vector de la bacteria Yersinia pestis que 
causa esta enfermedad, tuvo para el desarrollo de Occidente, 
para el cambio en el anterior orden medieval establecido 
que desde el progresivo e irreversible declive de la autori-
dad papal de Roma, incapaz de poner fin a tanto sufrimien-
to, puso fin a las instituciones feudales a favor de las insti-
tuciones gubernamentales / estatales y, en definitiva, pro-
vocó la imposición del poder real (humano) sobre el religio-
so (espiritual), así como de la “influencia” de este “inmundo 
y olvidado bichejo” en la génesis de las universidades y el 
cambio de mentalidad y de régimen que nos alejó para 
siempre de la oscura y ostracista Edad Media y nos abrió las 
puertas del Renacimiento y del renacer. 

Para no ser reiterativos en la exposición de este aparta-
do, valgan aquellos datos aportados sobre las generalidades y 
trascendencia de la Peste Negra (Monserrat, 2009 a) y, cir-
cunscribámonos a la ciudad de Florencia. Tras unos breves 
apuntes sobre esta enfermedad, enfoquemos la cuestión en 
base a su Literatura coetánea, poniendo dos ejemplos que nos 
ilustren sobre la importancia de los artrópodos (y la peste) en 
la Florencia de aquella época y que, sin ellos conocerlo, tuvie-
ron las pulgas en la pandemia de la peste en esta ciudad.  

En el año 1346 habían llegado noticias a Europa de una 
terrible enfermedad que, a través de Asia Central, se había 
extendido por el norte de la India, Persia, Siria, Egipto y Asia 
Menor, y se hablaba de regiones enteras que habían quedado 
despobladas. Probablemente extendida por los ejércitos mon-
goles, la Peste llegó a Europa por la ruta de la seda de Crimea, 
donde la colonia genovesa de Kaffa (actual Teodosia) fue 
asediada por los mongoles y probablemente huyendo de estos 
ataques, llevaron después la peste a Messina, Génova y Vene-
cia, alrededor de 1347/1348 (algunos de sus barcos no lleva-
ban a nadie vivo cuando alcanzaban las costas). 

Desde el Mar Negro y a través de barcos genoveses y 
especialmente venecianos, la peste aparece más severamente 
en Italia en octubre de 1347, y al año siguiente ya había pene-
trado en Francia, España, Inglaterra (en verano de 1348) y 
Bretaña, Alemania, Escandinavia, y finalmente el noroeste de 
Rusia y el Norte de África. En unos años se habrá extendido 
por toda Europa. 

Italia, con una población de diez u once millones de 
personas, fue la que padeció más duramente sus efectos, y en 
particular en Florencia fue doblemente calamitosa, ya que, 
según hemos indicado, como consecuencia del inicio de la 
Guerra de los Cien Años, las principales casas bancarias 
florentinas (los Bardi y los Peruzzi) habían ido a la bancarrota 
entre 1343-1346 cuando Eduardo III de Inglaterra no pudo 
devolver los préstamos que le habían concedido para la pri-
mera campaña (1343-1344), hecho que agravó la gran inun-
dación de 1333 (están registradas desde tiempos de Tiberio y 
más recientemente en 1178, 1269, 1333, 1557, 1966, etc.), y 
que junto a varios años de malas cosechas en esas décadas y 
la terrible granizada de 1346 desencadenó hambre y carestía y 
produjo revueltas de campesinos y trabajadores. En este cli-
ma, la peste en Florencia fue especialmente severa entre 1346 
a 1352 (en 1348 la peste había llegado a Marsella y en Flo-
rencia redujo ese año su población de tres a cuatro quintos a 
un tercio de la población, de unos 90.000/120.000 a unos 
30.000/25.000 ciudadanos - según las fuentes- dejando cien-
tos de cadáveres apilados en las calles y la ciudad y las fábri-
cas vacías, alterando gravemente los sistemas productivos y 
comerciales) y sin duda llegó a través de sus contactos con 
Génova y especialmente con Venecia, donde también su 
población casi sucumbió por la peste durante el verano de 
1348 (dos tercios de sus habitantes con una media de 600 
fallecimientos diarios). 

La peste (grande moria) casi había dejado a Florencia 
sin habitantes y la devastación creada en ciudades vecinas 
como Siena (murieron 80.000 de los 90.000 sieneses y cuatro 
de los nueve miembros de la priorato oligárquico gobernante), 
Pisa (donde morían quinientas personas al día) o Milán (su 
arzobispo Giovanni Visconti ordenó que las tres primeras 
casas a cada lado de las que apareciera la peste fueran tapia-
das con sus ocupantes dentro) no auguraba ninguna esperan-
za. La situación política se hizo en ocasiones muy inestable y 
en el breve lapso de la República “popular” (1527-1530) y 



  508 

tras haberse llevado la peste a treinta mil florentinos, el Gran 
Consejo proclamó “bastante a la desesperada” a Cristo como 
“Rey de Florencia” (9 de febrero de 1528) donándole un 
carácter sagrado por la que será llamada “el quinto elemento” 
por el Papa Bonifacio VIII o la “Nueva Belén” por el Carde-
nal Pedro Damián. 

Nuevas epidemias sacudirán el orbe intermitentemente 
entre 1347 y 1722, llevándose de entre los vivos a otros 
30.000 florentinos (un cuarto de su población) entre 1527-
1528, al 60 % de los habitantes de Génova entre 1656-1657, 
al 50 % de Milán en 1630, o al 30 % de los marselleses en 
1720. Sin embargo Florencia, a pesar de la desolación gene-
rada por esta enfermedad (especialmente severas las epide-
mias de 1363 y 1374) supo organizarse bien, y así, reinando 
Ferdinando II (se produjo una violenta epidemia de peste que 
asoló la ciudad entre 1630 y 1633) supo generar una compe-
tente asistencia sanitaria y económica a la población duramen-
te afectada, creando la Oficina de Higiene e implicando al 
clero de monasterios y conventos (con la correspondiente 
molestia del papa), eso sí, manteniéndose la corte encerrada / 
aislada en Forte Belvedere. 

Sabemos que la Peste no distinguía entre nobles y ple-
beyos, laicos o religiosos (son conocidas las palabras del gran 
Cosme, que aterrorizado por la peste dejaba su gobierno 
huyendo mientras proclamaba “Es necesario salvar la piel”), 
ni tampoco respetaba las profesiones (recordemos que de 
veinticuatro médicos que había en Venecia, veinte fueron 
víctimas de la epidemia, que los magistrados y los notarios se 
negaron a hacer el testamento de los agonizantes, y que ni 
siquiera los sacerdotes acudían a darles la última confesión, 
hasta el punto que el Papa Clemente VI - al que tenían “a 
salvo” sentado entre dos grandes fogatas, incluso durante el 
caluroso verano- se vio obligado a garantizar el perdón de los 
pecados a los que morían de peste sin haber recibido la ex-
tremaunción, y tampoco hacía distingos entre ignorantes y 
letrados, ni entre escritores y artistas, algunos florentinos, 
como Bernardo Daddi, Giovanni Villani, Domenico Ghirlan-
daio, Andrea del Sarto, Andrea Pisano, Tiziano o Ambrosio y 
Pietro Lorenzetti fallecieron por la Peste (o que la absoluta 
falta de datos suyos tras las epidemias lo sugiere), y conse-
cuentemente generó un frenazo en la tradición pictórica flo-
rentina y, a su vez, una y excepcional posibilidad a los jóve-
nes pintores supervivientes aportando nuevas propuestas y 
estilos, más pesimista que luminoso, más piadoso que liberti-
no, más recogido y religioso que humanista y mundano, in-
cluso cambió la actitud en algunos temas (incremento en la 
aparición de santos pacientes como Job o de Juicios finales 
con un Cristo más castigador que amoroso). Citamos de nue-
vo a las insignificantes pulgas (de las que nadie se había acor-
dado en el mundo de la Pintura) contribuyendo a la creación 
de nuevas manifestaciones artísticas dentro del Trecento. 

También sabemos que el hermano de Petrarca, Gerardo, 
miembro de un monasterio de cartujos, enterró a su prior y a 
treinta y cuatro compañeros muertos de Peste, que su amada 
Laura también falleció por esta causa y que el propio Bocca-
ccio perdió por esta causa a su querida amante, hija ilegítima 
del rey de Nápoles. Ejemplos dentro de la actividad artística 
de la conmoción que creaba, la peste florentina de 1523 hizo 
que Rosso marchara a Roma, Pontormo se retiró a la cartuja y 
del Sarto salió para el convento de San Pietro en Muguello y, 
afectado por la peste, moriría en 1530 emparedado vivo por 
su propia familia. 

 

Crónicas de este espanto en Florencia tenemos las del 
historiador Giovanni Villani, víctima él mismo de la epidemia 
y que murió a los sesenta y ocho años en medio de una frase 
inacabada mientras escribía: “ ... en el curso de esta peste 
fallecieron ...”, y antes habiendo escrito “… mortalidad de 
gente, especialmente mujeres y niños, y en general gente 
pobre" captando de forma magistral esa situación y el com-
portamiento generalizado al mencionar que los que habían 
sobrevivido a la peste, en lugar de ser "mejores, más humil-
des, virtuosos y católicos... llevan una vida más escandalosa 
y más desordenada que antes. Pecan por glotonería, sólo  

 
 
 
 
 
 

► Lám. 2: Elementos entomológicos en la escultura de la ciudad 
de Florencia. 18: Estela romana con motivo vegetal y apícola, 
Uffizi. 19 - 21: Motivos entomológicos en la Puerta de los Canó-
nigos, Santa Maria del Fiori. 22: Escorpio en la rueda del carro de 
la Fuente de Neptuno de Ammannati (1575), Piazza della Signo-
ria. 23: Escudo nobiliario con abejas, Santa Maria del Fiore. 24: 
Centollo de la Fuente de los Monstruos, de Tacca (1629), Piazza 
Santissima Annunziata. 25: Reina y su enjambre en el basamento 
de la estatua ecuestre de Fernando I de Medici, obra de Giambo-
logna y Tacca (1608), Piazza Santissima Annunziata. 26: Dintel 
de la estatua de S. Giovani Evangelista de la Loggia del grano, 
hoy Iglesia de Orsanmichele (1343), con el escudo del gremio del 
Arte della seta. 27: Lucca della Robbia, rosetón con el escudo del 
gremio del Arte della seta, Loggia del grano, hoy Iglesia de Or-
sanmichele (1343). 28 - 29: Motivos crustaceanos en Il Porcellino 
de Taca (1612), Plaza del Mercado Nuevo. 30: Tres abejas en el 
escudo del monumento dedicado a Dante, de Stefano Rici (1818-
1830), Piazza di Santa Croce. 31: Stoldo Lorenzi, Fuente de 
Neptuno (1565 – 1568), Giardino di Boboli. 32: Psychê y el Amor, 
copia de obra clásica (200 – 100 a.C.), Uffizi. 33: Pietro Tenerani, 
Pscyhe abandonada (1816), Palazzo Pitti, Galería de Arte Moder-
no, de Bietoletti et al., 2007. 18 - 32: fotografías del autor (agosto, 
1978; abril, 2004; octubre, 2009). 
 
► Plate 2: Entomological elements on sculptures located in the 
city of Florence. 18: Tomb Stone with vegetal and bee-related 
decoration, Uffizi. 19 - 21: Entomological elements on the Porta 
dei Canonici, Santa Santa Maria del Fiori. 22: Scorpio on the 
chariot’s wheel on the Fountain of Neptune by Ammannati (1575), 
Piazza della Signoria. 23: Coat of arms garnished with bees, 
Santa Maria del Fiori. 24: Spider crab from the Sea Monsters 
Fountain by Tacca (1629), Piazza Santissima Annunziata. 25: 
Queen Bee and swarm on the base of the equestrian sculpture of 
Ferdinand de Medici, by Giambologna and Tacca (1608), Piazza 
Santissima Annunziata. 26: Lintel from the sculpture of St. John 
the Evangelist from the Loggia del grano, currently Iglesia de 
Orsanmichele (1343), with the coat of arms pertaining to the 
craftsmen of Arte della seta. 27: Lucca della Robbia, coat of arms 
of the Arte della seta, from the Loggia del grano, currently Iglesia 
de Orsanmichele (1343). 28 - 29: Shellfish motives found on Il 
Porcellino, by Tacca (1612), New Market Square. 30: Three bees 
on the coat of arms on the monument devoted to Dante, by Stefano 
Rici (1818-1830), Piazza di Santa Croce. 31: Stoldo Lorenzi, 
Fountain of Neptune (1565 – 1568), Giardino di Boboli. 32: Cu-
pid and Psyche, after a classic sculpture (200 – 100 a.C.), Uffizi. 
33: Pietro Tenerani, Psyhe Abandoned (1816), Palazzo Pitti, 
Modern Art Gallery, by Bietoletti et al, 2007. 18 - 32: photo-
graphs by the author (August 1978, April 2004 and October 2009). 

 
 
 



509



  510 

buscan los festines, las tabernas y las delicias en la comida, 
se visten de formas extrañas, inhabituales e incluso deshones-
tas". Por su parte, Boccaccio, del que ahora hablaremos, nos 
dice mucho sobre este particular e insiste en la misma opi-
nión, y en su Decamerón anota que muchos ciudadanos "pen-
saban que la plaga se curaba bebiendo, estando alegres, 
cantando y divirtiéndose, y satisfaciendo todos sus apetitos, 
por lo que pasaban el día y la noche de taberna en taberna 
bebiendo sin moderación y haciendo sólo lo que les agradaba 
hacer". Similares opiniones recoge el cronista Agnolo di Tura 
"il Grasso" que nos ha dejado una patética descripción de los 
efectos causados por la peste en la vecina Pisa "el padre 
abandonaba al hijo, la mujer al marido y un hermano a otro 
hermano"…. "yo mismo enterré a mis cinco hijos con mis 
propias manos". Otras crónicas de epidemias posteriores 
puede recabarse de Rondinelli (1714) o Meiss (1988). 

Tras unas décadas de aparente abundancia (al haber 
mucho menos entre quien repartir y arramplar con lo que de 
los muertos quedaba) y de un inusitado comportamiento so-
cial “nada convencional” basado en la autoindulgencia y el 
placer desordenado de la vida terrenal, se acabaron las “vacas 
gordas” y de nuevo llegó la carestía y el pillaje, las amenazas 
externas y las revueltas hicieron su aparición, y de paso, men-
cionemos de nuevo a las humildes pulgas como protagonistas 
indirectas de las consecuentes revueltas sociales que se gene-
raron frente a la debilitadas oligarquías florentinas que acaba-
ron por cambiar el curso de su historia y de la Historia. 

El sentimiento de la inminente llegada del fin del mun-
do y de culpa/ pecado producido por la peste encontró alivio 
en la indulgencia plenaria ofrecida en el año del Jubileo de 
1350 para todos aquellos que emprendiesen la peregrinación a 
Roma (el Jubileo, que había sido establecido por Bonifacio 
VIII en 1300, en principio estaba destinado a tener lugar cada 
cien años, pero constituyó un éxito tan grande que visitaron, 
según las crónicas, dos millones de peregrinos la Ciudad 
Santa), ciudad que ya no era ni centro comercial, ni industrial 
y desde 1304 ni eclesiástico, quedando empobrecida por la 
marcha de la corte papal a Avignon (que no dejó de favorecer 
el auge de Florencia) y que por ello comerciantes y ciudada-
nos rogaron a Clemente VI que acortase el intervalo a cin-
cuenta años. En 1350 los desesperados peregrinos se agolpa-
ron en los caminos que llevaban a Roma (cada día entraban o 
salían de la ciudad una media de cinco mil personas). Este 
“truco comercial-inmoral” no sólo afectó a Roma, sino que la 
Iglesia, salió de la peste mucho más enriquecida (y aún más 
impopular) que antes. A parte de los cientos de propiedades y 
terrenos sin herederos que acapararon las iglesias locales por 
media Europa, estuvieron los miles de casos de moribundos 
amenazados por la muerte repentina y que, con la perspectiva 
de irse al otro mundo en estado de pecado, testaron a su favor, 
y el resultado fue un flujo de donaciones a instituciones reli-
giosas en número no conocido hasta entonces (el convento de 
St. Germain L'Auxerrois, por ejemplo, recibió cuarenta y 
nueve herencias en seis meses, demasiadas comparadas con 
las setenta y ocho de los ocho años anteriores). En Florencia 
la Compagnia de Or San Michele, de la que hablaremos más 
adelante en relación con la seda, recibió trescientos cincuenta 
mil florines en concepto de limosnas para los pobres afecta-
dos, que por cierto no acabaron en sus manos sino en las de 
los dirigentes de la compañía, quienes acusados de usar el 
dinero para sus propios fines, alegaron “que los pobres y 
necesitados ya no necesitaban el dinero porque estaban 
muertos”. Enriquecidas por los donativos, las órdenes religio-

sas levantaron más animadversión entre los impotentes ciuda-
danos de la que ya había contra ellas contribuyendo a crear el 
clima con el que acabará la Edad Media y sus abusos (aunque 
de la mano del Hombre y su Historia se sucederán otras pestes 
y otros abusos y llegarán hasta nuestros días con la Malaria o 
el VIH). 

Sin manos que los cultivaran, los campos abandonados 
dieron un respiro a la ya casi domesticada naturaleza de este 
continente, pero para el hombre todo parecía llegar a su fin. 
En este clima de desolación centremos nuestra atención eli-
giendo dos figuras de la literatura florentina y universal, Dan-
te (c. 1265 – 1321) y Boccaccio (1313 – 1375), que trataron y 
refirieron en sus obras (y sufrieron en su existencia) el azote 
de estas espantosas epidemias (la Peste aparece referida en la 
literatura italiana ya desde el siglo XII, pero se trata especial-
mente en el siglo XIV en obras de los autores citados y otros 
como Cino da Pistoia o Antonio Alcabitius). Elijamos dos de 
las obras florentinas más universalmente conocidas de estos 
autores, una en verso y otra en prosa, y veamos qué encon-
tramos sobre todo esto tras su lectura.  

No es difícil deducir elementos entomológicos en la vi-
da cotidiana de estas gentes, y no solo presumirlo o suponer-
lo, sino constatarlo con elementos documentales que nos han 
llegado hasta nosotros, y ejemplo hemos tomado de su litera-
tura, que si bien no constituye un elemento propiamente histó-
rico y/o de análisis metodológico (al uso en los actuales traba-
jos de investigación) ya que es, lógicamente, un elemento 
fabulado, no es menos cierto que vamos a contar en la litera-
tura de cada época los elementos que cada autor tenía a su 
mano y los que en él y en el tiempo que le tocó vivir, desper-
taron su interés. 

Aunque es algo posterior en el tiempo, comentemos 
primero el Decamerón, pues enlaza y nos vincula perfecta-
mente con el tema que tratamos, y dejemos para después La 
Divina Comedia de Dante, donde también hallaremos bellas 
referencias artropodianas. 

Con respecto al Decamerón (Decameron, en italiano) 
recordemos que precisamente esta obra posee una íntima 
relación con la Peste Negra. Es un libro constituido por cien 
cuentos, algunos de ellos casi novelas cortas, que fue termi-
nado por el petrarquista Giovanni Boccaccio en 1351, y gira 
alrededor de tres temas: el amor, la inteligencia humana y la 
fortuna. Las historias se cuentan en base a un grupo de siete 
jóvenes mujeres y tres hombres que huyen de la epidemia de 
peste y se refugien en una villa en las afueras de Florencia. 
Para matar el tiempo, cada miembro del grupo cuenta una 
historia por cada una de las diez noches que ellos pasan en la 
villa, lo que da nombre en griego al libro: δἐκα déka 'diez' y 
ἡμέρα hēméra 'días'. Así pues se relatan las cien historias. 

Es lógico que precisamente en la Primera Jornada se 
hagan hasta 5 referencias de la peste, aunque no debemos 
contabilizarlas como referencias entomológicas, ya que no 
conocían ni su origen ni su trasmisión, y que dado el desarro-
llo alegre y amoroso (esperanzador) de los cuentos, es “lógi-
co” que no se vuelva a citar. Bueno, pues salvo los elementos 
artropodianos que se nos hayan podido escapar, en este texto 
se menciona (y en orden creciente y entre paréntesis la jorna-
da en la que se cita) o aparece o se cita la avispa (2), la sarna 
(3), la pulga (8) y el gusano (2) en una ocasión, la cigarra en 4 
ocasiones (1,5,5,8), la cera en 5 ocasiones (1,1,7,7,8), la seda 
en 6 (2,4,5,8,10,10), la mosca en 8 ocasiones (2,4,7,8,8,8,8,8) 
y el tábano en otras ocho (2,3,5,9,9,9,9,9), según anotamos en 
este cuadro. 



  511 

JORNADA 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 
mosca - 1 - 1 - - 1 5 - - 
seda - 1 - 1 1 - - 1 - 2 
saltamontes - - - - - - - - - - 
pulga - - - - - - - 1 - - 
cigarra 1 - - - 2 - - 1 - - 
tábano - 1 1 - 1 - - - 5 - 
araña - - - - - - - - - - 
insecto - - - - - - - - - - 
garrapata - - - - - - - - - - 
mantis - - - - - - - - - - 
ciempiés/milpiés - - - - - - - - - - 
sarna/sarnoso - - 1 - - - - - - - 
cangrejo - - - - - - - - - - 
abejorro - - - - - - - - - - 
colmena - - - - - - - - - - 
polilla - - - - - - - - - - 
hormiga - - - - - - - - - - 
enjambre - - - - - - - - - - 
cera 2 - - - - - 2 1 - - 
mariposa - - - - - - - - - - 
avispa - 1 - - - - - - -  
gusano - 1 - - - - - - - - 

  

Hallamos en esta obra de Boccaccio 35 referencias ar-
tropodianas, bien directas o indirectas, y de ellas parece dejar 
claro que Boccaccio no era muy amigo de las moscas y los 
tábanos, y este breve análisis demuestra lo pertinaces y moles-
tas que resultaban, también entonces, estos dípteros en la 
sociedad Florentina. Llama sin embargo la atención la ausen-
cia de otros bellos insectos, como es el caso de las libélulas y 
especialmente las mariposas (para un libro tan amoroso) des-
de nuestra actual perspectiva, donde las mariposas nos gene-
ran un paisaje bucólico, alegre y feliz como el que intentan 
recrear estos cuentos. Ponemos en evidencia este hecho en 
relación a la herencia griega en la asociación de la mariposa 
con el alma de los difuntos y, probablemente por ello, no se 
mencionan ni una vez en estos cuentos (que alejan a los jóve-
nes de la muerte). Por el contrario su lectura demuestra la 
presencia y la familiaridad en relación a la seda y a la cera, 
que formaban parte integrada del quehacer cotidiano entre las 
clases acomodadas de Florencia. Por cierto, se recomienda 
vivamente su lectura y sin duda la película homónima de Pier 
Paolo Pasolini. 

Pero, al margen de esta fría cuantificación, comentemos 
algunos pasajes donde se citan estos artrópodos en el contexto 
literario en el que fueron elegidos y empleados, o mencione-
mos algunas referencias o pasajes sobre la Peste Negra en los 
que merece la pena extenderse, ya que representan un auténti-
co reportaje de lo vivido y sufrido en esta ciudad bajo la pers-
pectiva de su autor, testigo como hemos dicho de esta epide-
mia (con respecto a Bocacio, ya hemos referido anteriormente 
relación a sus sufrimientos por causa de la Peste que le tocó 
vivir en Florencia). 

En el 1º cuento, y en relación con la Peste refiere: 
 “Digo, pues, que ya habían los años de la fructífera 
Encarnación del Hijo de Dios llegado al número de mil tres-
cientos cuarenta y ocho cuando a la egregia ciudad de Flo-
rencia, nobilísima entre todas las otras ciudades de Italia, 
llegó la mortífera peste que o por obra de los cuerpos supe-
riores o por nuestras acciones inicuas fue enviada sobre los 
mortales por la justa ira de Dios para nuestra corrección que 
había comenzado algunos años antes en las partes orientales 
privándolas de gran cantidad de vivientes, y, continuándose 
sin descanso de un lugar en otro, se había extendido misera-
blemente a Occidente. Y no valiendo contra ella ningún saber 

ni providencia humana (como la limpieza de la ciudad de 
muchas inmundicias ordenada por los encargados de ello y la 
prohibición de entrar en ella a todos los enfermos y los mu-
chos consejos dados para conservar la salubridad) ni valien-
do tampoco las humildes súplicas dirigidas a Dios por las 
personas devotas no una vez sino muchas ordenadas en pro-
cesiones o de otras maneras, casi al principio de la primave-
ra del año antes dicho empezó horriblemente y en asombrosa 
manera a mostrar sus dolorosos efectos. Y no era como en 
Oriente, donde a quien salía sangre de la nariz le era mani-
fiesto signo de muerte inevitable, sino que en su comienzo 
nacían a los varones y a las hembras semejantemente en las 
ingles o bajo las axilas, ciertas hinchazones que algunas 
crecían hasta el tamaño de una manzana y otras de un huevo, 
y algunas más y algunas menos, que eran llamadas bubas por 
el pueblo. Y de las dos dichas partes del cuerpo, en poco 
espacio de tiempo empezó la pestífera buba a extenderse a 
cualquiera de sus partes indiferentemente, e inmediatamente 
comenzó la calidad de la dicha enfermedad a cambiarse en 
manchas negras o lívidas que aparecían a muchos en los 
brazos y por los muslos y en cualquier parte del cuerpo, a 
unos grandes y raras y a otros menudas y abundantes. Y así 
como la buba había sido y seguía siendo indicio certísimo de 
muerte futura, lo mismo eran éstas a quienes les sobrevenían. 
Y para curar tal enfermedad no parecía que valiese ni apro-
vechase consejo de médico o virtud de medicina alguna; así, 
o porque la naturaleza del mal no lo sufriese o porque la 
ignorancia de quienes lo medicaban (de los cuales, más allá 
de los entendidos había proliferado grandísimamente el 
número tanto de hombres como de mujeres que nunca habían 
tenido ningún conocimiento de medicina) no supiese por qué 
era movido y por consiguiente no tomase el debido remedio, 
no solamente eran pocos los que curaban sino que casi todos 
antes del tercer día de la aparición de las señales antes di-
chas, quién antes, quién después, y la mayoría sin alguna 
fiebre u otro accidente, morían. Y esta pestilencia tuvo mayor 
fuerza porque de los que estaban enfermos de ella se abalan-
zaban sobre los sanos con quienes se comunicaban, no de 
otro modo que como hace el fuego sobre las cosas secas y 
engrasadas cuando se le avecinan mucho. Y más allá llegó el 
mal: que no solamente el hablar y el tratar con los enfermos 
daba a los sanos enfermedad o motivo de muerte común, sino 
también el tocar los paños o cualquier otra cosa que hubiera 
sido tocada o usada por aquellos enfermos, que parecía lle-
var consigo aquella tal enfermedad hasta el que tocaba. Y 
asombroso es escuchar lo que debo decir, que si por los ojos 
de muchos y por los míos propios no hubiese sido visto, ape-
nas me atrevería a creerlo, y mucho menos a escribirlo por 
muy digna de fe que fuera la persona a quien lo hubiese oído. 
Digo que de tanta virulencia era la calidad de la pestilencia 
narrada que no solamente pasaba del hombre al hombre, 
sino lo que es mucho más (e hizo visiblemente otras muchas 
veces): que las cosas que habían sido del hombre, no sola-
mente lo contaminaban con la enfermedad sino que en breví-
simo espacio lo mataban. De lo cual mis ojos, como he dicho 
hace poco, fueron entre otras cosas testigos un día porque, 
estando los despojos de un pobre hombre muerto de tal en-
fermedad arrojados en la vía pública, y tropezando con ellos 
dos puercos, y como según su costumbre se agarrasen y le 
tirasen de las mejillas primero con el hocico y luego con los 
dientes, un momento más tarde, tras algunas contorsiones y 
como si hubieran tomado veneno, ambos a dos cayeron muer-
tos en tierra sobre los maltratados despojos. De tales cosas, y 



  512 

de bastantes más semejantes a éstas y mayores, nacieron 
miedos diversos e imaginaciones en los que quedaban vivos, 
y casi todos se inclinaban a un remedio muy cruel como era 
esquivar y huir a los enfermos y a sus cosas; y, haciéndolo, 
cada uno creía que conseguía la salud para sí mismo. Y ha-
bía algunos que pensaban que vivir moderadamente y guar-
darse de todo lo superfluo debía ofrecer gran resistencia al 
dicho accidente y, reunida su compañía, vivían separados de 
todos los demás recogiéndose y encerrándose en aquellas 
casas donde no hubiera ningún enfermo y pudiera vivirse 
mejor, usando con gran templanza de comidas delicadísimas 
y de óptimos vinos y huyendo de todo exceso, sin dejarse 
hablar de ninguno ni querer oír noticia de fuera, ni de muer-
tos ni de enfermos, con el tañer de los instrumentos y con los 
placeres que podían tener se entretenían. Otros, inclinados a 
la opinión contraria, afirmaban que la medicina certísima 
para tanto mal era el beber mucho y el gozar y andar can-
tando de paseo y divirtiéndose y satisfacer el apetito con todo 
aquello que se pudiese, y reírse y burlarse de todo lo que 
sucediese; y tal como lo decían, lo ponían en obra como 
podían yendo de día y de noche ora a esta taberna ora a la 
otra, bebiendo inmoderadamente y sin medida y mucho más 
haciendo en los demás casos solamente las cosas que entend-
ían que les servían de gusto o placer. Todo lo cual podían 
hacer fácilmente porque todo el mundo, como quien no va a 
seguir viviendo, había abandonado sus cosas tanto como a sí 
mismo, por lo que las más de las casas se habían hecho co-
munes y así las usaba el extraño, si se le ocurría, como las 
habría usado el propio dueño. Y con todo este comportamien-
to de fieras, huían de los enfermos cuanto podían. Y en tan 
gran aflicción y miseria de nuestra ciudad, estaba la reveren-
da autoridad de las leyes, de las divinas como de las huma-
nas, toda caída y deshecha por sus ministros y ejecutores que, 
como los otros hombres, estaban enfermos o muertos o se 
habían quedado tan carentes de servidores que no podían 
hacer oficio alguno; por lo cual le era lícito a todo el mundo 
hacer lo que le pluguiese. Muchos otros observaban, entre las 
dos dichas más arriba, una vía intermedia: ni restringiéndose 
en las viandas como los primeros ni alargándose en el beber 
y en los otros libertinajes tanto como los segundos, sino sufi-
cientemente, según su apetito, usando de las cosas y sin ence-
rrarse, saliendo a pasear llevando en las manos flores, hier-
bas odoríferas o diversas clases de especias, que se llevaban 
a la nariz con frecuencia por estimar que era óptima cosa 
confortar el cerebro con tales olores contra el aire impreg-
nado todo del hedor de los cuerpos muertos y cargado y 
hediondo por la enfermedad y las medicinas. Algunos eran de 
sentimientos más crueles (como si por ventura fuese más 
seguro) diciendo que ninguna medicina era mejor ni tan 
buena contra la peste que huir de ella; y movidos por este 
argumento, no cuidando de nada sino de sí mismos, muchos 
hombres y mujeres abandonaron la propia ciudad, las pro-
pias casas, sus posesiones y sus parientes y sus cosas, y bus-
caron las ajenas, o al menos el campo, como si la ira de Dios 
no fuese a seguirles para castigar la iniquidad de los hom-
bres con aquella peste y solamente fuese a oprimir a aquellos 
que se encontrasen dentro de los muros de su ciudad como 
avisando de que ninguna persona debía quedar en ella y ser 
llegada su última hora. Y aunque estos que opinaban de di-
versas maneras no murieron todos, no por ello todos se sal-
vaban, sino que, enfermándose muchos en cada una de ellas y 
en distintos lugares (habiendo dado ellos mismos ejemplo 
cuando estaban sanos a los que sanos quedaban) abandona-

dos por todos, languidecían ahora. Y no digamos ya que un 
ciudadano esquivase al otro y que casi ningún vecino tuviese 
cuidado del otro, y que los parientes raras veces o nunca se 
visitasen, y de lejos: con tanto espanto había entrado esta 
tribulación en el pecho de los hombres y de las mujeres, que 
un hermano abandonaba al otro y el tío al sobrino y la her-
mana al hermano, y muchas veces la mujer a su marido, y lo 
que mayor cosa es y casi increíble, los padres y las madres a 
los hijos, como si no fuesen suyos, evitaban visitar y atender. 
Por lo que a quienes enfermaban, que eran una multitud 
inestimable, tanto hombres como mujeres, ningún otro auxilio 
les quedaba que o la caridad de los amigos, de los que había 
pocos, o la avaricia de los criados que por gruesos salarios y 
abusivos contratos servían, aunque con todo ello no se encon-
trasen muchos y los que se encontraban fuesen hombres y 
mujeres de tosco ingenio, y además no acostumbrados a tal 
servicio, que casi no servían para otra cosa que para llevar a 
los enfermos algunas cosas que pidiesen o mirarlos cuando 
morían; y sirviendo en tal servicio, se perdían ellos muchas 
veces con lo ganado. Y de este ser abandonados los enfermos 
por los vecinos, los parientes y los amigos, y de haber escasez 
de sirvientes se siguió una costumbre no oída antes: que a 
ninguna mujer por bella o gallarda o noble que fuese, si 
enfermaba, le importaba tener a su servicio a un hombre, 
como fuese, joven o no, ni mostrarle sin ninguna vergüenza 
todas las partes de su cuerpo no de otra manera que hubiese 
hecho a otra mujer, si se lo pedía la necesidad de su enfer-
medad; lo que en aquellas que se curaron fue razón de hones-
tidad menor en el tiempo que sucedió. Y además, se siguió de 
ello la muerte de muchos que, por ventura, si hubieran sido 
ayudados se habrían salvado; de los que, entre el defecto de 
los necesarios servicios que los enfermos no podían tener y 
por la fuerza de la peste, era tanta en la ciudad la multitud de 
los que de día y de noche morían, que causaba estupor oírlo 
decir, cuanto más mirarlo. Por lo cual, casi por necesidad, 
cosas contrarias a las primeras costumbres de los ciudada-
nos nacieron entre quienes quedaban vivos. Era costumbre, 
así como ahora vemos hacer, que las mujeres parientes y 
vecinas se reuniesen en la casa del muerto, y allí, con aque-
llas que más le tocaban, lloraban; y por otra parte delante de 
la casa del muerto con sus parientes se reunían sus vecinos y 
muchos otros ciudadanos, y según la calidad del muerto allí 
venía el clero, y él en hombros de sus iguales, con funeral 
pompa de cera y cantos, a la iglesia elegida por él antes de la 
muerte era llevado. Las cuales cosas, luego que empezó a 
subir la ferocidad de la peste, o en todo o en su mayor parte 
cesaron casi y otras nuevas sobrevivieron en su lugar. Por lo 
que no solamente sin tener muchas mujeres alrededor se 
morían las gentes sino que eran muchos los que de esta vida 
pasaban a la otra sin testigos; y poquísimos eran aquellos a 
quienes los piadosos llantos y las amargas lágrimas de sus 
parientes fuesen concedidas, sino que en lugar de ellas eran 
por los más acostumbradas las risas y las agudezas y el feste-
jar en compañía; la cual costumbre las mujeres, en gran 
parte pospuesta la femenina piedad a su salud, habían apren-
dido óptimamente. Y eran raros aquellos cuerpos que fuesen 
por más de diez o doce de sus vecinos acompañados a la 
iglesia; a los cuales no llevaban sobre los hombros los hon-
rados y amados ciudadanos, sino una especie de sepultureros 
salidos de la gente baja que se hacían llamar faquines y ha-
cían este servicio a sueldo poniéndose debajo del ataúd y, 
llevándolo con presurosos pasos, no a aquella iglesia que 
hubiese antes de la muerte dispuesto, sino a la más cercana 



  513 

la mayoría de las veces lo llevaban, detrás de cuatro o seis 
clérigos con pocas luces y a veces sin ninguna; los que, con 
la ayuda de los dichos faquines, sin cansarse en un oficio 
demasiado largo o solemne, en cualquier sepultura desocu-
pada encontrada primero lo metían. De la gente baja, y tal 
vez de la mediana, el espectáculo estaba lleno de mucha 
mayor miseria, porque éstos, o por la esperanza o la pobreza 
retenidos la mayoría en sus casas, quedándose en sus ba-
rrios, enfermaban a millares por día, y no siendo ni servidos 
ni ayudados por nadie, sin redención alguna morían todos. Y 
bastantes acababan en la vía pública, de día o de noche; y 
muchos, si morían en sus casas, antes con el hedor corrompi-
do de sus cuerpos que de otra manera, hacían sentir a los 
vecinos que estaban muertos; y entre éstos y los otros que por 
toda parte morían, una muchedumbre. Era sobre todo obser-
vada una costumbre por los vecinos, movidos no menos por el 
temor de que la corrupción de los muertos no los ofendiese 
que por el amor que tuvieran a los finados. Ellos, o por sí 
mismos o con ayuda de algunos acarreadores cuando podían 
tenerla, sacaban de sus casas los cuerpos de los ya finados y 
los ponían delante de sus puertas (donde, especialmente por 
la mañana, hubiera podido ver un sinnúmero de ellos quien 
se hubiese paseado por allí) y allí hacían venir los ataúdes, y 
hubo tales a quienes por defecto de ellos pusieron sobre 
alguna tabla. Tampoco fue un solo ataúd el que se llevó jun-
tas a dos o tres personas; ni sucedió una vez sola sino que se 
habrían podido contar bastantes de los que la mujer y el 
marido, los dos o tres hermanos, o el padre y el hijo, o así 
sucesivamente, contuvieron. Y muchas veces sucedió que, 
andando dos curas con una cruz a por alguno, se pusieron 
tres o cuatro ataúdes, llevados por acarreadores, detrás de 
ella; y donde los curas creían tener un muerto para sepultar, 
tenían seis u ocho, o tal vez más. Tampoco eran éstos con 
lágrimas o luces o compañía honrados, sino que la cosa 
había llegado a tanto que no de otra manera se cuidaba de 
los hombres que morían que se cuidaría ahora de las cabras; 
por lo que apareció asaz manifiestamente que aquello que el 
curso natural de las cosas no había podido con sus pequeños 
y raros daños mostrar a los sabios que se debía soportar con 
paciencia, lo hacía la grandeza de los males aún con los 
simples, desaprensivos y despreocupados. A la gran multitud 
de muertos mostrada que a todas las iglesias, todos los días y 
casi todas las horas, era conducida, no bastando la tierra 
sagrada a las sepulturas (y máxime queriendo dar a cada uno 
un lugar propio según la antigua costumbre), se hacían por 
los cementerios de las iglesias, después que todas las partes 
estaban llenas, fosas grandísimas en las que se ponían a 
centenares los que llegaban, y en aquellas estibas, como se 
ponen las mercancías en las naves en capas apretadas, con 
poca tierra se recubrían hasta que se llegaba a ras de suelo. 
Y por no ir buscando por la ciudad todos los detalles de nues-
tras pasadas miserias en ella sucedidas, digo que con un 
tiempo tan enemigo que corrió ésta, no por ello se ahorró 
algo al campo circundante; en el cual, dejando los burgos, 
que eran semejantes, en su pequeñez, a la ciudad, por las 
aldeas esparcidas por él y los campos, los labradores míseros 
y pobres y sus familias, sin trabajo de médico ni ayuda de 
servidores, por las calles y por los collados y por las casas, 
de día o de noche indiferentemente, no como hombres sino 
como bestias morían. Por lo cual, éstos, disolutas sus cos-
tumbres como las de los ciudadanos, no se ocupaban de 
ninguna de sus cosas o haciendas; y todos, como si esperasen 
ver venir la muerte en el mismo día, se esforzaban con todo 

su ingenio no en ayudar a los futuros frutos de los animales y 
de la tierra y de sus pasados trabajos, sino en consumir los 
que tenían a mano. Por lo que los bueyes, los asnos, las ove-
jas, las cabras, los cerdos, los pollos y hasta los mismos pe-
rros fidelísimos al hombre, sucedió que fueron expulsados de 
las propias casas y por los campos, donde las cosechas esta-
ban abandonadas, sin ser no ya recogidas sino ni siquiera 
segadas, iban como más les placía; y muchos, como raciona-
les, después que habían pastado bien durante el día, por la 
noche se volvían saciados a sus casas sin ninguna guía de 
pastor. ¿Qué más puede decirse, dejando el campo y volvien-
do a la ciudad, sino que tanta y tal fue la crueldad del cielo, y 
tal vez en parte la de los hombres, que entre la fuerza de la 
pestífera enfermedad y por ser muchos enfermos mal servidos 
o abandonados en su necesidad por el miedo que tenían los 
sanos, a más de cien mil criaturas humanas, entre marzo y el 
julio siguiente, se tiene por cierto que dentro de los muros de 
Florencia les fue arrebatada la vida, que tal vez antes del 
accidente mortífero no se habría estimado haber dentro tan-
tas? ¡Oh cuántos grandes palacios, cuántas bellas casas, 
cuántas nobles moradas llenas por dentro de gentes, de seño-
res y de damas, quedaron vacías hasta del menor infante! 
¡Oh cuántos memorables linajes, cuántas amplísimas heren-
cias, cuántas famosas riquezas se vieron quedar sin sucesor 
legítimo! ¡Cuántos valerosos hombres, cuántas hermosas 
mujeres, cuántos jóvenes gallardos a quienes no otros que 
Galeno, Hipócrates o Esculapio hubiesen juzgado sanísimos, 
desayunaron con sus parientes, compañeros y amigos, y 
llegada la tarde cenaron con sus antepasados en el otro mun-
do!  

Impresionante, ¿no? 
A partir de aquí la Peste queda atrás, y aparecen algunas 

referencias entomológicas francamente bellas o curiosas. 
Citemos algunas: 

En la Jornada 2ª narra: “Ambruogiuolo (joven mercader 
de Piacenza), el mismo día que fue atado al palo y untado de 
miel, con grandísima angustia suya por las moscas y por las 
avispas y por los tábanos, en los que aquel país es muy abun-
dante, fue no solamente muerto sino devorado hasta los hue-
sos; los que, blancos y colgando de sus tendones, por mucho 
tiempo después, sin ser movidos de allí, de su maldad fueron 
testimonio a cualquiera que los veía. Y así el burlador fue 
burlado”. 

Y la misma práctica repite en la 4ª jornada: “allí, en un 
lugar destacado y alto, ató a su hombre salvaje a una colum-
na, fingiendo que esperaba la caza, al cual las moscas y los 
tábanos, porque estaba untado de miel, daban grandísima 
molestia”.  

También en la 7ª Jornada (cuento 7º) refiere: “Un esco-
lar ama a una señora viuda, la cual, enamorada de otro, una 
noche de invierno le hace sentarse sobre la nieve esperándo-
la, a la cual él, después, por consejo suyo, todo un día de 
mediados de julio hace estar desnuda sobre una torre expues-
ta a las moscas y a los tábanos y al sol” que reiteran lo ante-
riormente anotado sobre los tábanos y en la 8ª Jornada nos 
dice: “Ciertamente confieso yo que con más fuerza sacuden 
ellos las pellizas; pero los de más edad, como experimentados 
saben mejor dónde están las pulgas”. Elementos que inciden 
sobre la presencia de estos insectos en la vida cotidiana de los 
florentinos. 

La segunda obra elegida como reseña entomológica de 
su época es La Divina Comedia (Divina Commedia), obra 
teológica escrita en verso por Dante Alighieri (no se conoce la 



  514 

fecha exacta cuando fue escrita, se sugiere entre 1304 y 1307 
para el Infierno, entre 1307 y 1313 para el Purgatorio y entre 
1313 y 1321 para el Paraíso, y otras fuentes anotan entre antes 
de 1313 y 1314 para el Purgatorio, entre 1307 y 1313 para el 
Infierno y entre 1314 y 1321 para el Paraíso). 

En la primera parte narra el descenso del autor al Infier-
no, acompañado por el poeta latino Virgilio, autor de La 
Eneida, a quien Dante admiraba, y describe el infierno en 
forma de cono con la punta hacia abajo y con nueve círculos 
en los que son castigados los condenados según la gravedad 
de sus pecados. En la segunda parte, Dante y Virgilio atravie-
san el Purgatorio (allí se despiden, pues a Virgilio como pa-
gano, no le estaba permitido entrar al Paraíso). El Purgatorio 
es una montaña de cumbre plana y de laderas escalonadas y 
en cada escalón se purga un pecado antes de entrar en el Pa-
raíso. Este tiene forma de una rosa inmensa en cada uno de 
cuyos pétalos se encuentra un alma, y en cuyo centro se en-
cuentra Dios. 

Cada una de sus partes está dividida en cantos, a su vez 
compuestos en tercetos. La composición del poema se ordena 
según el número tres (número que simboliza la Santísima 
Trinidad y el equilibrio), con tres personajes principales 
(Dante, que personifica al hombre, Beatriz, que personifica a 
la fe y Virgilio, que personifica a la razón), cada estrofa tiene 
tres versos y cada una de las tres partes cuenta con treinta y 
tres cantos. 

Sintetizamos ahora en un breve cuadro sinóptico la uti-
lización de los artrópodos o sus referencias en los tres grandes 
apartados de este entomológico viaje dantesco. 

 
 Infierno Purgatorio Paraíso 
Chinche - - - 
Gusano 4 2 - 
Peste 2 - 2 
Escorpión 1 1 - 
Mosca/Moscón 3 - - 
Seda - - 1 
Saltamontes/Langosta  - 1 - 
Pulga 1 - - 
Piojo - - - 
Abeja 1 1 1 
Avispa 1 1 - 
Libélula - - - 
Mariposa - 1 - 
Escarabajo - - - 
Cigarra - - - 
Mosquito 1 - - 
Tábano 1 - - 
Araña - 1 - 
Insecto - 1 - 
Garrapata - - - 
Mantis* - - - 
Ciempiés - - - 
Sarna/Sarnoso 1 - 1 
Cangrejo - - - 
Abejorro - - - 
Colmena 1 - - 
Polilla - 1 - 
Hormiga 1 1 - 
Enjambre      1 -  - 
Cera 1 4 4 
Luciérnaga 1 -    - 

 

*No la cita expresamente, pero sí indirectamente en el Purgatorio, 
Canto XXIII, 113: Vemos a aquella que mostró Langía, / a Tetis y la 
hija de Tiresias, / y a Deidamia con todos sus hermanos. Recordemos 
que la única hija de Tiresias (el adivino tebano que cita Estacio en 

la Tebaida) es Manto, adivina de Delfos, y de cuyo padre recibió el 
don de la profecía, y a la que Dante ha colocado junto a su padre en 
el círculo octavo (Infierno, Canto XX), y su cita aquí ha provocado 
multitud de comentarios, ya que Tetis y Deidamia son personajes de 
la Aquileida. En cualquier caso, esta potestad adivinatoria de Manto 
se trasladó a la mantis (en especial Mantis religiosa o Empusa penna-
ta, Insecta, Dictioptera), insectos muy populares y familiares, que tiene 
un enorme arraigo en los cuentos, leyendas y supersticiones de toda 
Europa, y cuyos demoniacos orígenes mesopotámicos nos remontan 
a los propios orígenes de nuestra historia (sin duda muy anterior a 
ella). Por ello la vinculación mágica, demoníaca y/o adivinatoria de 
este insecto no solo se da en Europa, sino otros muchos continentes, 
especialmente África y Asia, pero también en América, desde guiar y 
orientar a los niños perdidos en el bosque (“curiosamente” también 
orientan hacia la Meca a los musulmanes) a su capacidad de predecir 
y degollar a las gallinas que intenten comérselas (en el sur de Italia se 
las llama estranguladores de pollos), al margen de su más reciente 
vinculación con erotismo y la sexualidad femenina y que, bajo la 
influencia de Nietzsche, Sade, Georges Bataille o Roger Callois, 
asumieron los surrealistas. 

No es por ello extraño que aparezca una mantis entre las nu-
merosas imágenes asignadas a Manto y/o a Tiresias en alguna de las 
numerosas ediciones ilustradas de La Divina Comedia, y buen ejem-
plo es la contribución del mallorquín Miquel Barceló en una reciente 
edición (2003, 2005, 2008), donde utiliza numerosos artrópodos en 
las acuarelas que la ilustran, y por ejemplo en el Canto V, Círculo II 
del Infierno, dedicado a los lujuriosos, acompaña un expresivo dibujo 
de dos moscas en cópula y en el Canto XX, Círculo VIII, Bolsa IV 
dedicado a los adivinos incluye un espléndido dibujo de un personaje 
mántido representando a la citada Manto.  

 
Al margen de todo esto y de algunas referencias ento-

mológicas coloquiales que hallamos en este precioso texto 
(uso en 5 ocasiones términos como arañaperros = jabalí), 
mitológicas (Aracne, “... ya medio araña…”) o sobre el mote 
de algunos personales (el Mosca, del que más tarde hablare-
mos), y salvo alguna que se nos haya podido escapar, halla-
mos en la Divina Comedia 44 referencias artropodianas direc-
tas o indirectas, lo cual, a priori resulta bastante sorprendente 
en una obra poética de esta naturaleza.  

Sin embargo la temática del infierno (donde pagan por 
sus pecados las almas impías) y del purgatorio (donde expían 
las que sólo han sido medio malas y las dos referencias lepi-
dopterológicas se recogen en este temporal estadio de las 
almas a medio salvarse) hace que esta proporción de citas 
aumente enormemente según ahora explicaremos, y sea preci-
samente en los pasajes del infierno y el purgatorio (donde 
están los seres infernales del mal) donde precisamente se citen 
prácticamente todas las referencias artropodiadas en esta obra, 
como herencia medieval de la vinculación de lo artropodiano 
con lo maléfico, demoniaco e infernal (melis, 1958) y que 
ahora comentamos. 

Ya hemos analizado en ocasiones el origen de esta en-
tomofobia cristiano/occidental (Monserrat, 2009 a, b), pero no 
está de más recordar algunos elementos que nos permitan 
explicar esta frecuencia y la significación e intencionalidad de 
estos elementos artropodianos en este bello libro como ejem-
plo del contexto cultural e histórico occidental (europeo) en el 
que fue escrito. 

La idea de la supremacía del Hombre sobre la Naturale-
za y sobre los animales es permanente en los textos judeo-
cristianos, y la necesidad de someterlos y transformarlos una 
constante generalizada, que probablemente derivada de las 
demasiado taxativas palabras divinas del Génesis 1, 20 – 28 
que instan al hombre a someter la tierra y enseñorearse sobre 
todo ser viviente “Creced y multiplicaos; llenad la tierra, y 
sojuzgarla, y señoread en los peces del mar, en las aves de 
los cielos, y en todas las bestias que se mueven sobre la tie-
rra”. Divinas palabras que han tenido una enorme influencia 
y graves consecuencias sobre el Medio Ambiente, debido a la 



  515 

arrogancia y la prepotencia que, con asignación divina, se ha 
vestido el hombre occidental en su largo historial, mostrando 
una despiadada falta de respeto hacia la Naturaleza y los 
animales, muy diferente a lo que acontece/ció, por ejemplo, 
en otras Civilizaciones Occidentales previas, e incluso en el 
Islam o en las Culturas Orientales donde, consecuentemente, 
se dispone un mucho mayor respeto a los animales y a la 
Naturaleza en general.  

La necesidad de aportar imágenes (accesibles y com-
prensibles) al ignorante y pagano vulgo se remonta a Mesopo-
tamia y Egipto, y vía Grecia-Roma también se generó en la 
expansiva Cristiandad la utilización de elementos didácticos y 
moralizantes tomados de la Naturaleza que fueran fácilmente 
entendibles por todos. Con una visión bastante apocalíptica 
del Medio Ambiente, la mayor parte de los animales, y los 
artrópodos en particular, no salen muy bien parados en esta 
historia, quedando mayoritariamente asociados al mal, al 
demonio y al pecado (a veces con simbologías contradicto-
rias), y por ello suelen estar casi descartados de la iconografía 
medieval europea, o relegados a estos seres y temas inferna-
les. 

Dentro de la citada didáctica medieval cristiana, la difi-
cultad de trasmitir y representar ideas abstractas (ira, gula, 
envidia, pecado, traición, lascivia, etc.) que pudieran servir de 
mensaje a sus feligreses, hizo necesario que se ahondara en el 
simbolismo, generándose unas imágenes que pudieran ser 
fácilmente reconocibles, asimilables y entendibles por el 
vulgo ignorante. Obviamente se recurrió a lo que más cercano 
les resultaba, y por supuesto ahí estaba la Naturaleza, sus 
plantas y sus animales, y claro, como la cuestión era generar 
“temor de Dios”, no “quedó títere con cabeza” en esta neuró-
tica y enfermiza zoología medieval cargada (como el resto del 
universo) de culpas, miedos, amenazas y castigos. Muchos de 
los animales utilizados seguirán lógicamente esta simbología 
zoológica medieval cristiana que ha sido ampliamente recogi-
da en la bibliografía (Diekstra, 1985; Benton, 1992; Hicks, 
1993; Flores, 1996; Houwen, 1997, etc.), y en el caso de los 
artrópodos, recogíamos en Monserrat (2009 a, b, c).  

En general, dentro de la Cristiandad se consideraban 
animales relacionados con el bien, entre otros al pez, cordero, 
abeja, jilguero, gallo, águila, perdiz, paloma, pavo real, pelí-
cano, buey, liebre, león, grulla, rinoceronte, unicornio y poco 
más, dentro del enorme muestrario zoológico, y relacionados 
con el mal todos los restantes, en particular al lobo, rana, 
sapo, lagartija, escorpión, escarabajo, avispa, langosta, ciervo, 
macho cabrío, animales nocturnos, etc., y unos y otros son 
muy frecuentes en las representaciones del Arte Medieval, 
pero al margen de esta generalización, cada animal en particu-
lar portaba una serie de atributos específicos que fueron im-
portantes por la trascendencia que, por su simbología, van a 
aparecer en las representaciones artísticas, especialmente 
desde los bestiarios durante toda la Edad Media y el Renaci-
miento hasta el Barroco, cuando, con nuevas alegorías, esta 
simbología inicial alcanza un mayor desarrollo y una nueva 
concepción escenográfica invade lienzos, plazas e iglesias de 
toda Europa.  

Como hemos indicado, la mayoría del Reino Animal, y 
casi todos los artrópodos en particular, salieron muy mal 
parados y fueron marcadamente satanizados, y todo el bestia-
rio entomológico medieval los relaciona con el mal, el demo-
nio, el pecado, la brujería y otras tantas maldades. Dentro de 
los artrópodos se “salvaron”, en parte, la abeja: relacionada 
con la castidad, obediencia, buena comunidad, orden, pureza, 

coraje, prudencia, sabiduría, Jesús, virginidad, María, resu-
rrección, vida monástica; la colmena: con la maternidad, la 
esperanza, comunidad monástica, vida ordenada; el grillo: con 
la vigilancia, dicha, hogar; la hormiga: con el tesón, constan-
cia, prudencia, previsión, cualidades espirituales (que el Pue-
blo Judío carecía para los Cristianos), agitación de los clérigos 
al servicio de la Iglesia; indirectamente el icneumón: con los 
enemigos del diablo, Cristo; la langosta (crustáceo): con Cris-
to resucitado; la mantis: con oración, orientación; y la maripo-
sa: con la ligereza, inconstancia, alma, resurrección, salva-
ción, pureza, recato, Virgen María, y desde luego muy mala 
reputación tuvieron los demás, sea la araña, el cangrejo, el 
ciervo volante, la cigarra, el escorpión, el gusano (larva de 
mosca), la langosta (saltamontes), la libélula y la mosca, aso-
ciados a todo tipo de males, diablos, tormentos, Pasión de 
Cristo, dolores y con la precariedad de la vida y lo perecedero 
según pormenorizaremos al hablar de ellos en el apartado de 
la escultura. 

Aunque todo esto le suene al lector a historietas del pa-
sado, su herencia en Occidente perdura hasta nuestros días en 
una artropodofobia demasiado generalizada, y ejemplos (de 
los cientos que podrían ponerse) van desde los demonios con 
alas oceladas, como los del Milagro de San Benito de Spinello 
Aretino en San Miniato al Monte (Fig. 10) y a veces también 
con quelas/ quelíceros aracnoides, como los que aparecen en 
los mosaicos del Baptisterio de San Giovani de Florencia 
(Fig. 7-8), a la memoria cultural que hoy día permanece en 
cientos de manifestaciones populares o no, como los escor-
piones en las capas de los diablos de San Antón en Matarraña 
(Teruel) a los bichejos con los que cientos de programas y 
juegos que nos avisan del peligro de un virus informático con 
el icono de un artrópodo tipo piojo, escorpión o araña (¿son 
los malos, no?). 

Pues con estos antecedentes, quizás pueda comprender-
se mejor el porqué, el dónde  y el número de estas referencias 
artropodianas en la obra de Dante y el “peso” que estos ani-
males tenían en el tiempo que le tocó vivir. Pero, al margen de 
estos elementos, y como hemos indicado en la obra de Boc-
caccio, dejemos los fríos números y adentrémonos algo en el 
contexto literario o creativo en el que fueron utilizados. Para 
ello anotemos algunos pasajes de esta obra para deleite del 
lector:    

Sobre las abejas cita: 
 cual bandada de abejas que en las flores / tan pronto 
liban y tan pronto vuelven / donde extraen el sabor de su 
trabajo (Pa, Canto XXXI,9). 
  que en vosotros están, como en la abeja / el arte de 
hacer miel; y este deseo / no merece desprecio ni alaban-
za (Pu, Canto XVIII, 60).  
 Sobre la avispa se lee: 
 Luego creí que la tierra se abriera / entre ambas rue-
das, y salió un dragón / que por cima del carro hincó la co-
la; / y cual retira el aguijón la avispa, / así volviendo la cola 
maligna, / arrancó el fondo, y se marchó contento (Pu, Canto 
XXXII, 132).  
 Muy sugerentes estas referencias a la metamorfosis: 
 Mi contento no deja que me veas / porque brillando 
alrededor me oculta / como animal en su seda encerrado (Pa, 
Canto VIII, 54). 
 ¿no comprendéis que somos los gusanos / de quien 
saldrá la mariposa angélica / que a la justicia sin reparos 
vuela? (Pu, Canto X, 126). 



  516 

  ¿de qué se ensorberbecen vuestras almas, / si cual 
insectos sois defectuosos, / gusanos que no llegan a formar-
se? (Pu, Canto X, 129). 
  
 De las hormigas, y como no podía ser menos, refiere: 
 así por medio de su hilera oscura / una a la otra se 
hocican las hormigas, / por saber de su suerte o su camino 
(Pu, Canto XXVI, 36). 
 Sin duda Dante conocía la referencia que vinculaba las 
hormigas con la peste, y que cuenta Ovidio en su  Metamor-
fosis (VII, 523-657): Juno, celosa de la hija de Eaco, rey de 
Egina, mandó una peste que asoló toda la isla, por lo que el 
rey, único superviviente, rogó a Zeus que la repoblara convir-
tiendo en hombre a las hormigas, a lo que el Dios accedió. 
 Refiere la entomofagia de San Juan en el desierto, que 
citaremos más adelante, con: 
 Miel y langostas fueron las viandas / que en el yermo 
nutrieron al Bautista / por lo cual es tan grande y tan glo-
rioso / como en el Evangelio se demuestra (Pu, Canto 
XXII,153).  
 También preciosa es esta referencia zodiacal: 
 Dilación no admitía la subida; / puesto que el sol había 
ya dejado / la noche al Escorpión, el día al Toro (Pu, Canto 
XXV, 3). 
 Sobre la cera nos parece bella esta referencia: 
  Así la luz que a lo alto te conduce / encuentre en tu 
servicio tanta cera, / cuanta hasta el sumo esmalte necesi-
tes (Pu, Canto VIII, 114). 
 O estas: mas no todo sello / es bueno aunque la cera sea 
buena (Pu, XVIII, 39). 
  Y yo: Como la cera de los sellos,/ donde no cambia 
la figura impresa,/ por vos ya mi cerebro está sellado (Pu, 
Canto XXXIII, 81). 
 Muy ilustrativo este pasaje sobre la sarna: 
 como éstos se mordían con las uñas / a ellos mismos a 
causa de la saña / del gran picor, que no tiene remedio; / y 
arrancaban la sarna con las uñas, / como escamas de meros 
el cuchillo, / o de otro pez que las tenga más grandes (In, 
Canto XXIX, 84). 
  Y tantas otras podrían anotarse:  
 cuando a las moscas siguen los mosquitos, / luciérna-
gas contempla allá en el valle (In, Canto XXVI, 30). 
 como los perros hacen en verano, / con el hocico, con el 
pie, mordidos / de pulgas o de moscas o de tábanos (In, Canto 
XVII, 51).  
  iban desnudos y azuzados siempre / de moscones y 
avispas que allí había (In, Canto III, 66). 
 Vemos en estos versos el testimonio cotidiano de los 
artrópodos en el lenguaje y en la vida de estos hombres, y 
espero haber contribuido con esta “lección práctica de Ento-
mología Aplicada” a hondar sobre la real significación de los 
artrópodos en dos hombres florentinos que nos dejaron, con 
su obra, un retrato vivo de la incidencia de los artrópodos de 
su tiempo. 
 Para finalizar este apartado, y sin llegar a representar el 
problema que la Peste originó en la Ciudad de Florencia, no 
debemos acabar esta parte sin mencionar otros tipos de plagas 
entomológicas relacionadas con esta laboriosa y alegre ciudad 
(ya los primeros historiadores florentinos, Giovani, Mateo y 
Filippo Villani anotan para esta ciudad, entre 1300 y 1362, 
una renta de 300.000 florines de los que 58.300 provenían de 
la renta de vino al por menor) y ya es historia que obviamente 
tratamos una “relajada” por no decir licenciosa ciudad (como 
lo era la vecina Venecia) y que, como hemos mencionado, 

eran costumbres que enfermaban y acabaron siendo uno de 
los principales objetivos del moralizante Savonarola y del 
casto y oscuro Cosimo I, bajo cuyo mandato se aprobaron 
leyes contra la sodomía y el bestialismo en una ciudad donde 
la infidelidad y la promiscuidad estaban generalizadas (y 
ejemplo tenían en el inmoral papa Alejandro VI, quien fue 
extremadamente lujurioso, con uno y otro sexo, y no desde-
ñaba relaciones con su propia familia), pero al margen de este 
“bendito papa”, la homo-bisexualidad a la “griega” y el amor 
a los muchachos estaban a la orden del día, fueron buenos 
ejemplos Miguel Ángel, Leonardo, Donatello, Verrocchio o 
Pontormo (para otros muchos artistas artistas que “eligieron el 
celibato y renunciaron al matrimonio y a una vida familiar 
propia en interés de perseguir sus metas profesionales con el 
menor número de distracciones posibles, y en su lugar, como 
mucho, acoger un hijo adoptivo- como Brunelleschi con Ca-
valcanti- o, en caso necesario, cuidar de algún pariente más 
joven…” consúltese Wackernagel, 1977). 
 No es difícil imaginar que la pediculosis y en particular 
la pitiriasis debían estar generalizadas, y consecuentemente la 
población de Phithirus pubis (Insecta, Anoplura: Pediculidae) 
entre sus ciudadanos/as debió ser extremadamente elevada y 
directamente proporcional a la de su promiscuidad/ libertina-
je, y no hay más que leer algo de su historia para que quede 
reflejada sus apasionadas y ardorosas (idealizadas o relajadas) 
costumbres amorosas y de los cientos de ejemplos que po-
dríamos citar, pongamos uno gubernamental, como muestran 
las canciones licenciosas que el insaciable Lorenzo el Magní-
fico cantaba en Carnavales, uno literario como los que halla-
mos en Dante, Boccaccio y Petrarca, y uno artístico en Fra 
Filippo Lipi, pintor de inocentes y celestiales Madonnas que, 
tras muchas aventuras amorosas, al final se fugó con una 
monja (amén de multitud de elementos históricos sobre nume-
rosas conspiraciones, muertes y venganzas por afrentas amo-
rosas “consumadas” en los lechos y no luego en las iglesias. 
Sobre este particular, y ya que nos interesan los artrópodos, 
mencionemos a Mosca, personaje citado anteriormente cuan-
do hablábamos de la Divina comedia y que Dante cita (Canto 
XXVII, círculo 8º y Paraíso, XVI, 136 y ss.) aludiendo a los 
sucesos florentinos que contribuyeron a la guerra ente güelfos 
y gibelinos: Mosca dei Lamberti (+1243) aconsejó a la familia 
de los Amidei que mataran a Buondelmonte Buondelmonti 
(1215) para vengar la ofensa que éste les había hecho al no 
desposar a una muchacha de la familia, así como de todo tipo 
de vicios y corrupciones (“Vuestra vida la dedicáis por entero 
al lecho, … , a las horgías y al libertinaje. Vuestra vida es 
una vida de puercos” decía Savonarola de los Medici) y en 
1519 de sífilis murió Lorenzo II de Medici, Duque de Urbino 
y padre de Catalina de Medici, y en 1713 Ferdinando hijo y 
heredero de Cosme III de Medici, tras cuatro años de agonía 
dejando sin sucesión esta estirpe. No digamos qué pediculosis 
y la pitiriasis habría entre los que no dejaron sus nombres en 
la Historia. Esto, sumado a las escasas condiciones higiénicas 
de la mayoría de las casas (ver Perrens, 1946) y dentro de las 
más afortunadas sus complejos ropajes y más adelante sus 
elaboradas pelucas, eran terreno abonado para que también las 
garrapatas, las pulgas y los piojos campearan por sus fueros 
en esta alegre y envidiada sociedad, y el sugerente tema de la 
joven mujer semidesnuda buscándose una pulga entre sus 
ropajes resultará muy insinuante y fue recurrente en la pintura 
holandesa, flamenca, francesa o italiana entre los siglos XVI – 
XVIII, y veremos algún ejemplo que conserva la Galería de 
los Oficios. 



  517 

2.- La ruta de la seda acababa en Venecia,  
     pero no del todo 
 
Florencia debió su prosperidad sobre todo al original sistema 
cambiario y al comercio (Parks, 2005; McLean, 2007), espe-
cialmente en relación a su potente industria en la manufactura 
de la lana (y en menor medida de la seda), y no es raro que, 
también en Florencia, se creara el Tribunal de la Mercancía, 
que controlaba el comercio de estos preciados tejidos. Al final 
del s. XIII había en la ciudad 300 talleres (cuyo hacer llevaría 
magistralmente al lienzo el manierista Mirabello Cavalori en 
su obra Fábrica de lanas 1570-72 del Palazzo Vecchio). Su 
producción alcanzó 100.000 piezas de tela al año, daba ocu-
pación a un tercio de la población activa de Florencia, y el 
gremio de la lana (Arte della lana), el más rico de todos los 
Arti, cuya sede en el actual Palacio del Arte en la calle que 
aún conserva su nombre, empleaba a más de 30.000 trabaja-
dores directos (sin contar los indirectos) y poseía en 1338 más 
de 200 tiendas, fabricando de 70.000 a 80.000 piezas de tela 
por valor de 1.200.000 florines, un tercio de las ganancias 
industriales florentinas (Perrens, 1946; Renard, 1980).  
 De menor importancia, pero también uno de los tres Arti 
más poderoso (junto aquel y al de Calimala) ha de citarse el 
Arte della Seta, dentro del Arte di Por Santa María (junto a 
los ritagliatori o revendedores y orefici, farsettai y pennioli: 
orfebres, bordadores, fabricantes de justillos y mercaderes de 
plumas, que según las pestes o la prosperidad se independiza-
ban o asociaban) y que fue especialmente próspero desde 
finales del s. XV a mediados del XVI, y especialmente impor-
tante en las relaciones internacionales florentinas. Gestado por 
lucaneses expulsados de su patria, estuvo muy vinculado a la 
familia de los Velluti, creadores por cierto del terciopelo.  
 Introducido desde el norte de África por los árabes en el 
sur de Europa (España y Sicilia) y con cierta tradición bizan-
tina, el gusano de la seda acabó llegando a Toscana, y en 
1423 hicieron su aparición en Florencia, y poco después cada 
campesino estaba obligado a tener moreras de forma que 
pronto acabó el vasallaje con la China productora. El Arte 
della Seta, bajo protección de la Virgen, generó sus propios 
estatutos (lamentablemente destruidos por el fuego en 1563 y 
drásticamente reducidos en 1580 en plena decadencia floren-
tina). Este Arte constaba de cuatro conventi o barrios, cuatro 
cónsules y dieciséis consejeros asistidos por tesorero, notario, 
síndicos, mensajeros y representantes extranjeros (offiziali 
forestieri), con diez florines de comisión de acceso por entrar 
a pertenecer en él, sometidos todos, de arriba abajo, a férreas 
normas, y en 1463 sus telares crecieron en preciosismo mer-
ced a la importación de técnicos, especialmente venecianos 
como Luighi Bianco. 
 Para que nos hagamos una idea de su poder y función 
de su mecenazgo (sin olvidar sus apañados donativos que 
recibieron y citamos en el anterior apartado sobre la peste), 
mencionemos, como ejemplo, que este gremio fue encargado 
de fundar, dotar y sostener el hospital de Santa Maria della 
Scala, bajo las órdenes iniciales de Andrea di Ciope (Orcag-
na), y comisionó en 1337 a los arquitectos Neri di Fioravante, 
Benci di Cione y Francesco Talenti para la construcción de la 
Nueva Logia (Loggia del grano, hoy Iglesia de Orsanmichele 
de 1343) en sustitución de la existente anteriormente (1287) y 
que había sido destruida por un incendio en 1340 y en cuyo 
milagroso lugar se hallaba el Oratorio de San Michele in 
Orto. En este edificio, cerca de su sede y a modo de taberná-
culo en plata, mármol y mosaicos, fue terminado en 1359, 

estratégicamente ubicado en el urbanismo de la ciudad (a 
medio camino entre los edificios del poder religioso y civil) y 
tenían su sede las confederaciones de trabajo, industria y 
comercio y también tenía como fin el abastecer de grano a la 
ciudad en caso de necesidad, asedio o sitio (mas tarde los 
vendedores de grano serían expulsados del recinto) y en las 
terracotas y ventanas de este soberbio ejemplo del gótico 
florentino aparece su emblema (su escudo de armas sería una 
puerta cerrajada) y encargaron a Baccio de Monteluppo el 
bronce (1515) de su patrón San Juan Evangelista, cuyo marco 
también lo porta (Fig. 60, 64). Se sabe que el Gremio de la 
Seda obtuvo permiso para decorar trece de las catorce pilas-
tras exteriores con patrones protectores del Partido Güelfo y 
de las doce Artes Mayores. Un bando de la Signoria de 1404 
obligaba a cada gremio a colocar una estatua de su santo 
patrón en los nichos exteriores de este edificio (los zapateros 
San Felipe, los herreros San Eloy, los carniceros San Pedro, 
los tejedores de lino San Marcos, los armeros San Jorge, 
Calimala San Juan Bautista, el Cambio San Mateo, la Lana 
San Esteban, los peleteros Santiago, etc.) en bronce las de los 
gremios principales (banca, lana), y en mármol las restantes, 
así como en medallones (tondo) sus emblemas (Fig. 66), con 
lo que se generaba el primer museo al aire libre y los encargos 
artísticos florecieron. Por primera vez se le daba al hombre 
(mortal) la iniciativa y la voluntad sobre su realidad terrenal, 
algo similar a la romana libertas, que fue foco de la elevada 
moral florentina y el germen del Renacimiento (en pleno 
Renacimiento se sustituyó el San Juan Evangelista en mármol 
de los tejedores de la seda por una en bronce de Baccio di 
Montelupo en 1515) hecho que demuestra su pujanza. Su 
escudo aún se conserva en la casa gremial del Arte de la seda 
(Via del Capaccio, tras el Mercato Nuovo) con un círculo de 
ángeles, obra probable de Andrea della Robbia, y cuyo tondo 
en mármol (obra de Giovanni Rustici) de su sala de magistra-
dos, está en el Museo de Berlín. 
 También este poderoso gremio comisionó los frescos de 
Santa Croce y Santa Maria Novella, promovió en 1419 la 
construcción del Hospedale degli Inocenti tras la compra del 
solar y que encargó a Filippo Brunelleschi (se trata del primer 
edificio renacentista) que inició en 1421 y acabó en 1444, con 
un desembolso de 30.000 florines al que siguieron las decora-
ciones de sus estancias, también bajo la supervisión de este 
Arte con encargos Baldovinetti, Giovanni di Francesco (1457-
1459) o Ghirlandaio (1488). No en vano, y aunque hoy nos 
resulte curioso, el aprecio a los tejidos de seda era tal que el 
gremio de la seda estaba más vinculado al de los orfebres y 
plateros que al de los otros textiles, y ambos gremios asocia-
dos realizaron mejoras y encargos en el Convento de San 
Marcos bajo su protección (desde 1427).  
 A diferencia del Arte della lana, que estaba destinada a 
todos (cubrirse y protegerse del frio), el de la seda estaba 
destinado a las minorías más pudientes (ornato y ostentación), 
y también poseían opuestos puntos de obtención de materias 
primas y exportar sus productos (occidente/oriente, orien-
te/occidente). Una morirá ante la competencia inglesa, y la 
otra, ya en el s. XVII, por la francesa, que ya había exportado 
las técnicas (vía papado de Aviñón) y posteriormente se ex-
tendería su fabricación por el valle del Ródano, especialmente 
Valence y Lyon, y más tarde Tours, que acabaron con el 
esplendor de las sedas florentinas entrado ya el s. XVII.  
 Recordemos que la seda era importada de oriente como 
un producto reservado a los más poderosos, y que adoptó 
diversos nombres según su procedencia y tipo. Satén chino, 



  518 

Rafetán persa, Mauré árabe, Baldaquino de Bagdag y Damas-
co, Spaniscum de España (desde Córdoba los árabes habían 
desarrollado sus fábricas (tiraz) a otros centros de Almería, 
Baeza, Granada, Guadix, Baza, Málaga, Murcia, Játiva, Va-
lencia, Toledo o Lérida), y copiaron sus sedas adamascadas y 
brochadas que acabaron siendo especialidad florentina. La 
industria de la seda importada hacia el 552 a Europa en épo-
cas de Justiniano estaba monopolizada y su secreto guardado 
en Constantinopla desde donde se extendió por el imperio, 
siendo Tebas un importante centro de producción de mantos, 
casullas o dalmáticas, de uso exclusivo para príncipes de la 
Iglesia y de la Realeza y en Florencia se importaban estas 
telas (holosericum = todo de seda).  
 Importada la técnica de Oriente por Roger de Sicilia en 
1148, primero Lucca, luego Venecia y Nápoles inician la 
fabricación, y Florencia lo hizo después, siendo de 1200 la 
primera referencia citada en Florencia de un mercader de 
sedas napolitano, instalado cerca de Porta Santa Maria, que 
daría nombre a su Arte, que de meros bazares acabó siendo 
una floreciente industria y que tras enfrentamientos y rivali-
dades en 1288, acabaría como Arte della seta. Los artesanos 
traídos de Lucca en 1315 dieron un gran auge a esta industria 
y la bonanza económica hizo prosperar sus talleres (en 1492 
ya había en Florencia 83 fábricas de seda), y la opulencia y la 
ostentación hicieron el resto, y la seda generó mucho de lo 
que hoy admiramos en esta bella y sedosa ciudad. 
 Como es sabido, la seda se extrae a partir de los capu-
llos que produce la oruga de la mariposa Bombyx mori (Insec-
ta, Lepidoptera: Bombycidae), insecto hoy completamente 
doméstico que ya no se halla en estado silvestre, y cuya oruga 
se alimenta de la morera (Morus alba), aunque otras especies 
de los géneros Antherea y Philosamia, cuyas orugas se ali-
mentan de otros árboles como Terminalia tomentosa o Shorea 
robusta, han sido utilizadas para obtener sedas de inferior 
calidad, y corresponde a los chinos su descubrimiento. Aun-
que es posible que originariamente este insecto proviniera de 
zonas altas de Asia Central, se tienen referencias del uso del 
gusano de seda y de la seda por los chinos hacia el 4700 a. C., 
alcanzando ya una enorme importancia entre los años 4000 – 
3000 a. C. y del cultivo intensivo de la morera desde el 1200 
a. C. Se tiene la primera referencia escrita en el libro Can – 
jing (c. 2650 a. C.) donde se refiere a la Reina Huang-Di 
como la iniciadora de esta práctica, aunque es casi seguro que 
el cultivo de este insecto se remonte con anterioridad, incluso 
a tiempos prehistóricos, siendo las clases más pudientes chi-
nas las que la utilizaban, y a los chinos los que ostentaran 
durante siglos el completo monopolio en su cultivo a verdade-
ro nivel industrial y comercialización (piénsese que se necesi-
tan de 200 a 500 capullos para obtener menos de medio kilo 
de seda y cada capullo viene a estar formado por unos 3.657 
m de hilo de seda). Poco a poco se introdujo en otras zonas 
como en Corea, y desde allí la producción de seda se introdu-
jo clandestinamente en Japón a principios del siglo III y algo 
más tarde en India y Persia que fueron poco a poco haciendo 
desaparecer este monopolio.  
 Las primeras referencias de seda fuera de las fronteras 
chinas y sus zonas limítrofes se remontan a restos hallados en 
una momia en una tumba de Tebas perteneciente a la XXI 
Dinastía (hacia 1000 a. C.), y en Europa corresponden al 
enterramiento del Túmulo de Hohmichele en Baden-
Wurttemburg del inicio de la Edad de Hierro (hacia el siglo 
VI a. C.), lo que demuestra su temprana expansión. Hacia el 
siglo V a. C. el tipo de obtención de tan delicada fibra textil 

fue conocido y se extendió por el Mediterráneo Oriental (Me-
sopotamia, Egipto, Fenicia, Islas Cicladas, Creta, Grecia 
Micénica y entre los Etruscos) donde usaron otras especies de 
mariposas: Saturnia pyri o Pachypasa otus (Insecta, Lepidop-
tera: Saturnidae, Lasiocampidae) que proporcionaban seda de 
muy inferior calidad. Más recientemente y en el 81 a. C., 
Pompeyo llevó a Roma unos paños de seda desde Persia a su 
vuelta de la Campaña de Asia y presentó este curioso tejido 
en el Imperio. En el año 550 d. C. fueron presentados al Em-
perador de Bizancio los primeros huevos de esta especie 
conocidos en Occidente traídos por monjes de forma clandes-
tina. Tras la caída del Imperio, se extendió, también de forma 
clandestina, a otros lugares, y la mariposa de la seda fue in-
troducida en España con los árabes primero y después en 
Sicilia en 1130, resto de Italia y sur de Francia hacia el siglo 
XV.  
 Todos estos elementos entomológicos llegaron a ser 
muy cotizados para las farmacias de los monasterios que los 
demandaban como tributos y prebendas y fomentarán un 
ávido comercio que ha influido enormemente en la apertura 
de rutas comerciales y casi el único contacto e interrelación 
entre diversos pueblos y culturas muy distantes. La Ruta de la 
Seda representó el principal medio de contacto entre Oriente y 
Occidente durante muchos siglos (se añadirá más adelante la 
Ruta de las Especias entre Holanda y el S.E. asiático), y estas 
rutas comerciales partían desde China por tierra al Turkestán 
y desde allí hacia Persia, Siria, Arabia y el Mediterráneo o 
bien por mar desde China por Asia Central al Caspio y Mar 
Negro por un lado o a India y desde allí a Alejandría por otro. 
En Florencia se organizaban las rutas en busca de seda cruda 
y algodón que se reunían en Erzerum, donde partían una a 
Trebisonda (Mar Negro) y otra a Aizo o Alejandreta, y vía 
Tana (Azoff) arribaban a Catay, Cambalú, en el mismo co-
razón de China, en un viaja en caballo, camello, carruaje o 
barco (que costaba 300 – 400 florines + peajes) con ida y 
vuelta de más de dos años, en los que las ganancias eran 
cuantiosas, la heroicidad también. De nuevo un “insignifican-
te” insecto influyendo y enriqueciendo el devenir del Hombre 
y el contacto y florecimiento de sus pueblos. 

Tras el saqueo (1148) de Tebas, donde Bizancio tenía el 
centro de su mediterránea industria de la seda, fueron traspor-
tadas a Palermo las artesanas judías que se encargaban de su 
manufacturación, y a medio camino entre centro artesanal y 
harén, se creó en esa ciudad la Fábrica de Sedas. En cualquier 
caso, tanto este, como casi todos los puntos de arribo de la 
Ruta de la Seda eran controlados por Venecia y sus comer-
ciantes, y tras el saqueo de Constantinopla en 1204 por los 
venecianos durante la Cuarta Cruzada y su posterior hege-
monía comercial en la zona, acabarían por ser receptores 
exclusivos de este entomológico tejido en Europa. 
 Ya vimos que Venecia y su esplendor fueron deudores 
de este lejano insecto (Monserrat, 2009 a), y también a través 
del comercio de este tejido muchos comerciantes florentinos 
amasaron inmensas fortunas que contribuyeron a generar 
parte del patrimonio artístico que hoy podemos admirar en 
esta ciudad, en el que esta humilde mariposa tuvo “mucho que 
ver”. Las industrias de la lana y de la seda florentinas fueron 
prósperas (doblaban las de Venecia y Génova juntas) y dis-
ponían de 270 tiendas-taller para la lana y 80 para la seda y 
vendían sus tejidos no sólo en toda Italia, sino en Aviñón, 
Amberes o Londres, siendo dueños de 33 grandes bancos, 23 
almacenes, 84 talleres de marquetería, 54 de marmolistas, 30 
de batidores de oro y hacedores de figurillas de cera, 24 tien-



  519 

das de orfebrería, 66 boticarios, 70 carniceros, 8 polleros, etc., 
que demuestran su poderío. Este esplendor acabará con el 
desprecio renacentista de lo manufacturado sobre lo intelec-
tual, con la citada competencia inglesa y francesa, y con los 
cambios de rutas comerciales hacia el Nuevo Continente, 
cuyo descubrimiento y paradójicamente Florencia contribuyó, 
con los consejos a Cristobal Colón del astrónomo y florentino 
Toscanelli y también florentino era Americo Vespucio quien 
le dio nombre. 
 Otros gremios (mercaderes, jueces y notarios, curtido-
res, carniceros, carpinteros, arquitectos y escultores, armeros, 
cambistas, herradores, lineros, peleteros, médicos y botica-
rios, etc.) hicieron lo propio compitiendo entre ellos y contri-
buyendo, no solo a la pujanza y riqueza, sino al arte, ornato y 
belleza de esta ciudad, y ejemplo son las Puertas del Paraíso 
encargadas en 1325 al florentino Lorenzo Ghiberti (1378-
1455) por el Arte de Calimala y tantos otros edificios promo-
vidos por particulares. 
 Para acabar este capítulo relacionado con la seda y lo 
textil citemos un último apunte entomológico relacionado con 
el proceso de tinción de los tejidos florentinos. En las opera-
ciones relacionadas con la tintura, los talleres florentinos 
habían adquirido una maestría legendaria y cuyo secreto se ha 
perdido, pero que acababan exportando paños de lana ya 
procesados a los países de origen (cuando Flandes, Inglaterra 
o Francia aprendieron a teñir sus propias lanas llegaría el 
citado auge florentino de la seda). Este arte de tinción estaba 
basado en un mineral, el alumbre, que permite fijar el color 
sobre la tela. Florencia lo utilizaba por medio de los genove-
ses, que poseían la exclusiva de su venta en Europa y lo im-
portaban de Focea (Asia Menor), pero tras la caída de la zona 
en manos turcas a principios del siglo XV, se buscaron nue-
vos yacimientos. En 1461 se hallaron unos en Tolfa, cerca de 
Roma, y los Medici consiguieron durante un tiempo adueñar-
se de esta explotación, pero la concesión de este privilegio a 
la familia rival de los Pazzi, en 1476, fue tomada como una 
agresión por parte de Lorenzo el Magnífico, contribuyendo a 
enconar aún más las tensiones entre ambas sagas y que acabó 
con la Conjura de los Pazzi en 1478, con el asesinato de Ju-
lián y casi de Lorenzo y tras una feroz purga, fueron confis-
cados los bienes de esta rival familia y los Medici ganaron 
prestigio y poder.  
 Al margen de esto, los tintes utilizados eran frecuente-
mente de origen vegetal (añil: Indigofera tinctoria, granza: 
Rubia tinctorum, gualda: Reseda luteola, pastel: Isatis tincto-
ria, y un largo etc.), algunos de lejana procedencia, pero otros 
tintes eran de origen animal, como moluscos (Murex) y tam-
bién cochinillas (Insecta, Homoptera: Coccoidea, Coccus 
ilicis) que fueron descubiertos por los fenicios (Púrpura de 
Tiro) para teñir sus fibras textiles de un violeta intenso los 
primeros y de un rojo escarlata y su gama los segundos (ker-
mes = carmín/carmesí deriva del sánscrito krmidsch, nombre 
que se daba al insecto Kerria lacca, nombre que pasó al persa 
kirmiz para Porphyrophora hameli y de allí al árabe kermes 
para Kermes vermileo). De otros insectos como las agallas 
producidas sobre especies de Quercus por Cynips tinctoria 
(Insecta, Hymenoptera: Cinipidae) se obtenían taninos para 
oscurecer las piezas (y marcar a los delincuentes). 
 De los fenicios, estas tinciones las heredaron griegos y 
romanos, y dieron símbolo a la realeza en todo el orbe cono-
cido extendiéndose en sus togas como color nobiliario hasta 
alcanzar las tintorerías medievales de Florencia. Como otras 
artes, estuvo extremadamente regulada (número de cubas, 

dosis de ingredientes, prohibición de trabajar de noche alum-
brado por velas bajo secuestro de los deficientes trabajos, 
expulsión del gremio, multas y hasta cortarles las manos si no 
las pagaban), donde por su dificultad en obtener tintes perma-
nentes de este color lo hacían costoso y por ello, caros y signo 
de ostentación (imitando a los senadores romanos, de seda 
carmesí se vestían los condottiere). Son conocidas las pala-
bras del gran Cosme, que con gran sentimiento de la mentali-
dad de la época decía: “Con ocho varas de tela escarlata, se 
hace un hombre honrado”. Dentro de la infinita jerarquiza-
ción de los niveles laborales de cada gremio, el de los tintore-
ros se subdividía en categorías (de glasto/azul, de 
azafrán/amarillo, de agalla /negro, de índigo, de liquen, de 
palo de Brasil, etc.). El de la grana /rojo escarlata ocupaba el 
segundo puesto en esta jerarquía de tintoreros, y solo se teñían 
con los derivados de este insecto lanas caras y lujosas proce-
dentes de Inglaterra. 
 Hasta el descubrimiento de América y de las técnicas de 
tinción de los Indios Zapatecos con cochinillas americanas 
(Dactylopius spp.) por parte de los españoles, y el posterior 
monopolio en su comercio, sea por españoles (los Simón Ruiz 
de Medina del Campo) u holandeses/alemanes (los Fuggaer 
de Hamburgo), los talleres florentinos fueron maestros 
hegemónicos en el uso de estos elementos entomológicos en 
la tinción de sus apreciados tejidos, contribuyendo al enrique-
cimiento de su ciudad, sus comerciantes y sus edificios, y 
como hemos citado a la lucha y el reparto de su poder políti-
co, y con ello, de nuevo humildes insectos, influyendo en el 
curso de la Historia, y de la historia de la ciudad de Florencia. 
 La influencia del mundo oriental (principalmente a 
través de las Cruzadas primero y del comercio después) es 
bien conocida en la Europa de esta época. Respecto a los 
textiles, mucha influencia oriental había llegado a través de la 
citada seda china y también con tapices, alfombras y telas de 
colorido y diseño oriental (otomano, persa, egipcio, etc.) que 
el comercio llevó hasta Occidente, y éste quedó fascinado por 
su calidad y por el uso de elementos florísticos y animalísticos 
de vivos colores que dieron un nuevo impulso colorista a los 
grisáceos objetos medievales europeos, desde los bordados 
que efectuaban las damas de la nobleza hasta los textiles, los 
tapices o las alfombras que se manufacturaban o en los que se 
importaban y usaban como modelo, y en ellos hallaremos 
elementos artropodianos.  
 Aunque estos soportes han perdurado en muy contadas 
ocasiones, sí han dejado constancia en pinturas donde fueron 
representados, ya que como objeto suntuario de altísimo coste 
en el mercado, eran proclives a ser representado al pie de 
Jesús, la Virgen y santos o de reyes y mandatarios que con 
ellas exponen su estatus social. Autores como Moretto da 
Brescia, Domenico di Bartolo, Hans Holbein, Jan van Eyck, 
Lorenzo Lotto, Hans Memling, Paris Bordone, Gentile Bellini 
las incluyeron en algunas de sus frescos o tablas y los inventa-
rios de los Medici (tapedi o tappeti) muestran la avidez en 
poseerlas. A veces hay referencias artropodianas en estos 
tejidos, y tal es el caso de una de las tablas del Retablo del 
Altar Mayor de San Marcos en Florencia, pintadas por Fra 
Angélico (c. 1395 – 1455) entre 1438 – 1443. De entre ellas, 
en la llamada Virgen con el Niño, ángeles y santos, la escena 
se desarrolla en un recinto sobre cuyo suelo hay una alfombra 
con motivos geométricos representando animales, y alguno es 
particularmente artropodiano. La morfología articulada de los 
artrópodos es muy aplicable a estos diseños, donde además de 
aves o mamíferos, frecuentemente aparecen figuras asignables 



  520 

a arañas y cangrejos, de forma similar a la que aparecerá en 
otros tejidos de otras culturas especialmente amerindias. 
También en algunas piezas textiles y tapices aparecen insec-
tos como elementos decorativos o escenas que representan 
pasajes donde se citan. Conocido es el caso del Tapiz de Lady 
Calverly (1727) del National Trust de Wallington en Nort-
humberland, donde aparecen enjambres y colmenas corres-
pondientes a poemas y pasajes de Virgilio. En relación con 
Florencia también podemos citar algún ejemplo, y así, aunque 
en las Sagradas Escrituras no se citan expresamente, se da por 
hecho que también Noé “salvó al menos una pareja de los más 
de seis millones de especies de artrópodos que se estima exis-
ten” y algo así sintieron los autores del tapiz sobre la Entrada 
de los animales en el arca de Noé de los Uffizi de Florencia 
que muestra un inusual interés por los “bichos” en este bíblico 
pasaje (Fig. 16). 
  
3.- Influencia iconográfica de las rutas comerciales y de 

los viajantes y aventureros en la ciudad de Florencia. 
Nuevos relatos, nuevos animales.  

 
Conforme la navegación militar y especialmente la comercial 
ampliaban su radio de acción, desconocida información sobre 
nuevos países, costumbres y relatos llegaban a los puertos 
europeos (incluida flora y fauna), y los nuevos datos (más o 
menos fabulados o exagerados) anotados por los enviados en 
misiones diplomáticas, viajantes y aventureros aportarían 
nuevos conocimientos sobre estos lejanos países. La flora y la 
fauna de tierras lejanas, sólo eran muy parcialmente conoci-
das a través de la Antigüedad Clásica o de las contribuciones 
islámicas durante la Edad Media.  
 Estos relatos fascinaban a los ávidos receptores de tal 
información, siendo para los florentinos los puertos de Pisa, 
Génova y de Venecia los focos de esta nueva información, y 
especialmente a través del veneciano Marco Polo (1254 – 
1324), quien en 1271 había viajado durante 24 años hasta el 
Asia remota (Persia, Oxiana, Gobi, Birmania, Ceilán, Malaca, 
Indochina y la China del Gran Khan mongol Koubilaï) apor-
tando nueva información (de veracidad puesta en duda, en 
muchas ocasiones y no en vano su carácter exagerado le valió 
en mote de Milion, pues siempre hablaba en millones) y cuyos 
relatos aparecieron en su Libro de las Maravillas, Viajes o 
Descripción del Mundo, que se publicó en Venecia por Gio-
vanni Battista Sessa (1496) y que pronto se tradujo a otros 
idiomas y que fue uno de los libros más leídos en la época, 
probablemente el libro de viajes que más haya influido y con 
él, nuevos elementos zoológicos se irán incorporando a la 
iconografía artística italiana primero, europea después, y a 
veces a su simbología de carácter moralizante o doctrinal y, 
sobre todo, con elementos provenientes de lugares de los que 
no se volvería a tener información en Europa hasta el siglo 
XIX. 
 En lo que a nosotros respecta, a los animales y también 
algunos insectos (al margen de las citadas abejas, el grillo, las 
hormigas, etc., de los que hemos hablado), van a acabar aso-
ciados con alegorías y frases moralizantes. Estos relatos apor-
taron nuevos iconos animales desconocidos en el Occidente 
de esas fechas: cebú, elefantes asiáticos, oso blanco, tigres, 
cibelinas, rinocerontes, etc., que se sumaban a la zoología 
fantástica medieval que Europa había desarrollado enorme-
mente durante el Medioevo y de la que la ciudad de Florencia 
no había sido ajena (en los calabozos de la ciudad solía haber 
leones cuyo comportamiento se utilizaba en augurios) y ejem-

plos son el friso tallado y dorado en 1691 por Pier Maria 
Baldi de la Sala Luca Giordano del Palazzo Medici Ricardi 
que ofrece un elefante pintado hacia 1571 por Giuseppe Ar-
cimboldo (1527 – 1593), donde también aparecen paneles 
moralizantes con el uso de las abejas (Fig. 63) o el que apare-
ce en Sifax recibiendo a Escipión de Alessandro Allori del 
Salón de León X de la Villa Medicea de Poggio a Caiano 
(1571-582). 
 A través del comercio y de la búsqueda de nuevas rutas 
comerciales, y especialmente gracias a los descubrimientos de 
las Coronas de España y Portugal, poco a poco va conocién-
dose la flora y fauna africana, asiática y americana. El aporte 
de nueva información etnográfica o biológica sobre otras 
faunas y floras a partir del incremento de los viajes y expedi-
ciones puso en contacto a Occidente con costumbres, floras y 
faunas absolutamente desconocida por ellos hasta entonces. 
En muchos casos el relato de nuevos viajes alcanzaron mucha 
popularidad, las obras de Hans Staden publicadas en Alema-
nia en 1557 y Jean de Léry en Francia en 1578 o las aporta-
ciones gráficas de Theodore de Bry en Anveres en 1592 (Pai-
ses Bajos) incrementó esta curiosidad y afición general por 
los relatos de viajes, frecuentemente manipulados o influidos 
por la herencia de los clásicos (Nearco de Creta, general de 
Alejandro aseguraba en el S. IV a. C. haber visto las pieles de 
la mítica hormiga-león entre el Indo y el Tigris) y los modos 
europeos (Fray Jordano mencionó el unicornio de la India y 
Juan de Hese “lo vió con sus propios ojos” en Tierra Santa y 
Marco Polo vio cinocéfalos en la Isla de Andamán, Odorico 
en la de Nicobar, Fray Jordano en las islas entre África e 
India, Ibn Battuta en Birmania y hasta Fray Benedicto Polo-
nio en Rusia ¡!).  
 Ya vimos en el caso de la ciudad de Venecia, especial-
mente vinculada con el mundo Greco-Bizantino, la influencia 
orientalizante (exótico) en su acervo zoológico (Monserrat, 
2009 a), y a través de esta ciudad y del comercio esta influen-
cia también llega a Toscana y a Florencia, donde la imagen de 
animales exóticos como pavos reales, elefantes, rinocerontes 
o camellos era relativamente familiar en sus ciudades desde 
muy temprano (al margen de todo tipo de animales fantásticos 
medievales que hunden sus raíces en Mesopotamia y Persia 
como los leones alados, perros bicéfalos, harpías, esfinges, 
basiliscos, cíclopes, centauros, grifos, tritones, langostas, 
parcas, hidras, sirenas, hipogrifos, lémures, aquerontes, taras, 
pájaro-serpiente, rémoras, silfos, lamias, quimeras, escilas, 
gárgolas, gorgonias, mantícoras, serpiente de mar y un largo 
etc., algunos con elementos artropodianos, principalmente 
cola de escorpión) y que eran bien conocidos en la Florencia 
medieval, y no hay más que asomarse a su Baptisterio (Fig. 1 
– 2) o pasear por los Uffizi y ver, por ejemplo, la Virgen de las 
harpías de Andrea del Sarto (con marcado acento de las lan-
gostas del capítulo noveno del Apocalipsis de San Juan y la 
Leyenda Mayor de San Buenaventura), y también en esta 
ciudad habían adquirido, poco a poco, la simbología moralis-
ta-religiosa (el pavo real con la Resurrección de Cristo, el 
pelícano con la Crucifixión de Jesús, el elefante con Cristo 
soportando el peso de los pecadores, el rinoceronte con virtud 
de la paciencia (Fig. 64), el unicornio con la castidad y la 
Virgen María, etc.). 
 Sabemos que muchos de estos elementos existían en 
muchos edificios que se han transformado o perdido, y aún 
quedan en algunos pavimentos, y por ejemplo en Florencia 
los grifos o arpías no solo aparecen en los suelos (Fig. 1-2), 
sino en la decoración exterior y en la pintura mural, y ejem-



  521 

plos son los que aparecen en el frontón de San Miniato al 
Monte (s. XII), el Monumento ecuestre a Sir John Hawkwood 
de Uccello (1436) en Santa María de las Flores o en el 
mismísimo mantel de la Última Cena de Domenico Ghirlan-
daio en el florentino Cenáculo de Ognissanti, o flanqueándo 
esta escena en los frescos de Andrea del Castagno (1423-
1457) del Refectorio de Santa Apolonia o en la Virgen de las 
harpías (1517) de Andrea del Sarto, lo cual demuestra lo 
familiar que resultaban estos elementos y lo asumido de su 
significación. Elementos de estas características aparecen en 
Florencia por doquier, sean generados con teselas en mosai-
cos, tallados en piedra, fundidos en bronce o pintados. 
 En cualquier caso, al observar estos elementos fabulo-
sos medievales, hemos de olvidar nuestro actual concepto 
racionalista-taxonómico y, en nuestro caso, de lo que hoy día 
entendemos por insecto, lagartija, escorpión o escarabajo, y 
dejar paso y abandonarnos a la mentalidad que regía el Me-
dioevo Europeo, cuando eran casi la misma cosa y no siempre 
equiparables a nuestra concepción actual, de hecho insectos y 
reptiles suelen ir juntos en la misma categoría en los estudios 
de iconografía medieval y Klingender (1971) y Ruskin (2000: 
54, 63) nos dan fe de ello, con lo que hallaríamos artrópodos 
donde ”aparentemente” solo vemos bichejos reptilianos. 
 Un último apunte entomológico ha de anotarse para 
cerrar este apartado medieval. Nos referimos a los Libros 
iluminados, Salterios y Libros de Horas, primordio de la lec-
tura íntima y, de alguna forma, de la literatura entomológica, a 
la que dedicamos el próximo apartado. 
 En Florencia la producción de libros sobre pergamino 
estaba en manos de los monjes desde siempre, y asumió las 
novedades que fueron imponiéndose en la Edad Media euro-
pea. Desde el siglo VIII la pluma sustituyó a la caña y el 
pincel que usaban los antiguos, los rollos fueron sustituidos 
por hojas que se cosían y guardaban entre dos planchas de 
madera o metal, y los libros de pequeño formato eran casi 
inexistentes. En los conventos, estos enormes libros estaban 
instalados en pupitres giratorios y estaban encadenados para 
impedir su traslado (Petrarca fue herido en una pierna por la 
caída de uno de estos libros). El pergamino era raro y en el s. 
X apareció el papel de seda y de algodón venidos de oriente. 
Desde 1209 existió en Florencia un cuerpo de pergamineros, 
papeleros y encuadernadores (asociados a medici, spaziali y 
merciai) y se potenció la fabricación de enormes libros para la 
contabilidad y el comercio, y como curiosidad y reminiscen-
cia de la antigüedad, se vendían con una tablilla de cera, a 
modo de agenda portátil (se conserva una con anotaciones de 
un viaje a Flandes de Felipe el Hermoso).  
 La tradición entomológica italiana y en particular la 
florentina (y de las regiones periféricas a la Toscana) ya se 
vislumbra desde muy temprano, y ejemplo nos ha quedado en 
el arte de producir Libros iluminados, joyas literarias que 
tanta repercusión tuvieron durante la Edad Media y que fue-
ron de los pocos elementos artísticos que dieron cierta libertad 
a sus hacedores respecto a las férreas normas iconográficas 
impuestas. Sus talleres más célebres se hallaban en Pavía y 
Milán y más tarde en Perugia, Pisa, Bolonia y Florencia, de 
donde se han conservado ejemplares del s. XII, y ya en algu-
nas de sus obras destacan con asombrosa fidelidad numerosos 
elementos entomológicos, y merece citarse el realizado entre 
1100 a 1200 en Bebevento, Italia, donde aparecen nueve 
colmenas con abejas, y posterior, y también relacionado con 
las abejas, citemos la miniatura Voyage de Gênes de Jean 
Marot, que muestra a Luis XII (1462-1515), quien había 

tomado como emblema el ciervo volante de Carlos V (1338 – 
1380) con atuendo decorado con abejas y panales.  
 También de la Escuela Italiana, y en esta misma línea y 
como reseñas florentinas, podemos citar el llamado Libro de 
horas de Visconti de Balbello de Pavia (1412- 1430) y en 
particular en La Creación del cielo y de la tierra, que se con-
serva en la Biblioteca Nacional (Florencia). De algunos de 
estos bellos libros conocemos su autoría, y ejemplo es La 
Anunciación, Folio 20 (con mariposas y a la derecha de la 
Virgen, una araña, quizás Lycosa tarentula, cazando una 
chinche, probablemente Pyrrhocoris apterus) que encontra-
mos en el Libro de Horas atribuido a Zebo da Firenze, tam-
bién al Maestro de las Iniciales de Bruselas (c. 1405 - 1410). 
De esta misma supuesta autoría se ha atribuido el Ms 29433, 
del British Museum y que, por cierto, ofrece la primera fide-
digna representación de esta chinche Pyrrhocoris apterus, que 
aparecerá con cierta frecuencia en otros textos y lienzos pos-
teriores, como el Libro de Horas de Carlos el noble, Rey de 
Navarra (c. 1405) o en La Piedad del Canónigo Luis de Bar-
tolomé Bermejo (1490) sita en la Catedral de Barcelona, y 
que parecen sugerir una cierta relación de este insecto con la 
simbología del infierno. Podríamos seguir poniendo muchos 
más ejemplos de esta incipiente “literatura entomológica”, 
pero conviene abandonar ya el Medioevo y avanzar y abrirnos 
paso al Renacimiento Florentino. 
  
4.- Florencia como foco del saber científico y entomológico 
 
A pesar de haber pasado casi mil años de oscuridad, ostracis-
mo y supersticiones, en Europa las cosas estaban cambiando. 
En el campo científico, y zoológico en particular, todo el 
acervo del ideario zoológico y del imponente bestiario medie-
val heredado mantendría su impronta en el incipiente nuevo 
saber renacentista, pero una nueva forma de ver las cosas iba 
poco a poco calando, y también iba necesariamente a afectar 
al conjunto que supuso la revolución ideológica renacentista. 
 Todo ello, unido a periodos de menos belicosidad y 
mayor estabilidad, iba a incentivar aún más el cambio de las 
cosas, especialmente el interés por el medio natural. Tras la 
caída de Constantinopla (1453) muchos científicos emigraron 
a Italia, y Venecia y Florencia se convirtieron en un importan-
te centro cultural. Empezaron a editarse nuevas versiones de 
antiguos textos traducidos del griego original (aunque muchos 
ya habían sido traducidos al árabe) y lógicamente con la in-
clusión de sus láminas, donde el mundo animal (y entomoló-
gico) estará bien representado. En principio se sigue fidedig-
namente la herencia aristotélica, como es el caso de la edición 
veneciana (1476 – 1498) de la obra de Aristóteles o Naturlis 
Historiae Libri Tricesimiseptimi et Ultimi Finis de Plinius 
Secundus, Caius, el Viejo (23 - 79 d. C.), publicado en Vene-
cia por Christophoro Landino (1472) bajo el florentino mece-
nazgo de Lorenzo de Medicis, que abre las puertas del Rena-
cimiento, y por R. de Novimagio en 1483 o De materia medi-
ca de Dioscórides (c. 40 - c. 90 d. C.) por A. Soceri en 1518 y 
por Piero Andrea Mattioli en 1565, con numerosas referencias 
artropodianas, y se generaron numerosas ediciones arrastran-
do las “clasicas” mal-interpretaciones, errores y equivocacio-
nes. Con la expansión de la imprenta se generó una literatura 
zoológico/entomológica cada vez más habitual entre las clases 
acomodadas y se fomentó la afición entomológica entre ellas, 
y en las imprentas de Florencia llegarán a ver la luz obras de 
la categoría de Esperienze intorno alla generazione 
degl’insetti de Francesco Redi, publicado en esta ciudad por 



  522 

Francesco Onofri en 1674. Iniciada esta tendencia, partir de 
allí se llegará a multitud de nuevas ediciones durante el Ba-
rroco y la Ilustración, y a la actual Entomología Científica. 
Para autores relacionados con Florencia y zonas próximas que 
trataron la entomología en particular puede recomendarse 
Conci (1975), Conci & Poggi (1996) o Aldini (2007). 
 Esta costumbre y afición entomológica fue haciéndose 
cada vez más “popular”, aunque en principio estuvo circuns-
crita a las clases acomodadas, que incluso tomaron de los 
Artrópodos referencias, como aparecen en el Árbol genealó-
gico de los Medici (1699) del Museo degli Argenti de Floren-
cia. De esta saga florentina Lorenzo de Medicis amplió el 
círculo humanista fundado por Cosimo, y atrajo filósofos de 
Constantinopla como Gemisto Pletone (1438) comandando la 
Accademia Platonica, y muchos otros llegaron tras la caída de 
esta ciudad en manos turcas (1453). Filósofos y pensadores 
como Ficino, Mirandolla, Landino se unían en sus discusiones 
con artistas como Miguel Ángel, Battista o Pulci, creando una 
atmósfera que propiciaba el avance intelectual (Cortés Arrese, 
1985; Chastel, 1991). Se estimularon las escuelas para el 
aprendizaje del griego y la traducción de textos como La 
Iliada a hexámetros latinos (1470), y nuevos debates se abrie-
ron entre el Cristianismo y la pagana Grecia (Giannot-
ti, 1997). Ya hablamos de Cosme I y su afición a la Botánica 
y de Francesco I al que citábamos más un hombre de ciencia 
que un hombre de estado, y de su conocido interés por la 
alquimia y la farmacia, creando su propio “laboratorio” en el 
Palazzo Vecchio y en el Casino de San Marco, experimentan-
do con insectos venenosos y escorpiones para buscar reme-
dios (que parece que le causaron su muerte y a la de su se-
gunda esposa). Son ambos mandatarios ejemplos evidentes de 
este despertar de la ciencia y de las nuevas “vocaciones” 
renacentistas y la afición por la Naturaleza, especialmente de 
los últimos Medici, donde fue manifiesta (Fernando II, Leo-
poldo, Cossimo III etc.), y viajantes ingleses del s. XVIII 
como Addisson y Evelyn quedaron fascinados por los zooló-
gicos gran-ducales florentinos. 
 El aire que nacía en Florencia llegaba a Roma (ya ve-
remos que principalmente por razón de linaje) y se extendía 
por todo el norte de Italia llamando a las puertas de Europa, y 
éstas no tardaron, unas antes y otras después, en abrirse para 
ventilar paisajes, espacios, palacios y cerebros. De manos 
florentinas llegará el triunfo del resurgido pensamiento sobre 
la implacable hoguera, de la observación y el análisis sobre la 
ira y la obcecación y, en definitiva, la opinión sobre la impo-
sición, y gracias al Renacimiento se logrará reubicar al Hom-
bre y a su más bellos quehaceres en un lugar mucho más 
digno dentro de la Historia de la Humanidad.  
 Lamentablemente, este precioso periodo no podía 
durar mucho, y el saqueo de Roma por parte de Carlos V 
(1527), el Concilio de Trento (1554), la Reforma protestante 
(1560) y la Contrareforma jesuítica (1562) volvieron a po-
ner las cosas “en su sitio” y el mecenazgo mediceo con-
cluyó. Luego, y desde el s. XVII, el dinero, que había sido 
mecenas del arte y del talento, pasó a comprar el talento y a 
ser mercadear del arte, y la nueva y renacida alianza poder 
de los estados-Iglesia crearán sus nuevos dogmatismos y 
harán el resto, y de la luz humana se pasa a las guerras de 
religión, los genocidios coloniales y el racionalismo carte-
siano. Se alcanza la “modernidad”, pero una vez más se 
abandona al hombre a su suerte y a su mediocre existencia. 
Aún así, como veremos, Florencia siguió siendo aquella 
Florencia por algunos años más. 

 Florencia consiguió poseer una de las bibliotecas más 
importantes de Italia (hoy la Biblioteca Nazionale Centrale, 
que alberga aproximadamente 4 millones de libros, facsímiles 
y miles de manuscritos, mapas y cartas), pero otras bibliotecas 
importantes son la Biblioteca Laurenciana, que contiene una 
inestimable colección de libros y manuscritos reunidos por 
Cosme, Pedro y Lorenzo de Medici, la Biblioteca Marciana, 
en el Convento de San Marco y la Biblioteca Moreniana, que 
fundada en 1444 por Cosme I (de la que derivaría la Bibliote-
ca Vaticana establecida por Clemente VII que antes fue bi-
bliotecario de la medicea) conserva mucha información sobre 
la historia de la ciudad. En los archivos estatales se conservan 
miles de documentos de Florencia y de Toscana.  
 A pesar de su decadencia posterior, y aún habiendo 
acabado como una ciudad provinciana más, Florencia aún 
mostraba cierta vitalidad que se expresó en el campo de la 
música, de la cultura y en el fenómeno de las Academias, 
cuyo germen humanista se gestó en Florencia con la funda-
ción de la Academia de las Artes y el Dibujo por Cosme I en 
1563. A partir del final del s. XVI y durante el s. XVII, cuan-
do los mecenas compraban sus obras en el extranjero, se 
crearon numerosas Academias. La Accademia della Crusca 
fue fundada en 1582 para la compilación del diccionario 
(primera edición en 1612), y de gran importancia para las 
ciencias fue la actividad del Accademia (científica y literaria) 
del Cimento, fundada por Leopoldo de Medici en 1657 y 
sostenida por su hermano, Ferdinando II, donde trabajó Ga-
lieo y la famosa Accademia, fundada en 1784. La actual Uni-
versitá de Florencia, que se creó en 1923, es sucesora de la 
institución docente fundada en 1321, siguiendo el ejemplo de 
otros Colegios, Escuelas y Universidades que desde la Baja 
Edad Media se habían venido fundando (Praga, Salerno, 
Montpellier, Bolonia, París, Orange, Perugia, Siena, Pavía, 
Lucca, Alcalá, Salamanca o Padua). Su Museo de Ciencias de 
Specola, conserva la Cátedra de Galileo Galilei, y el más 
reciente el Museo de la Ciencia su famoso anteojo. 
 La agrupación de estudiosos y la posibilidad de crear 
lugares de encuentro y discusión dentro de las normativas 
oficiales existentes generó la citada creación de las Acade-
mias que estimularon la observación y la experimentación, y 
conllevaron la base del Método Científico. La primera se 
funda en la universitaria ciudad de Padua (1520) a la que 
siguen la Accademia dei Lincei en Roma (1590/1603) y la 
citada Accademia del Cimento en Florencia como primeras 
que dieron pie a la experimentación, y a una pléyade de ellas 
en la posterior Europa de la Ilustración (la Royal Society de 
Londres (1645/1662), la Académie Royale des Sciences y el 
Jardin du Roy de París (1666/8), la Academia Naturae Curio-
sorum de Erfurt, los Collegia de Hamsterdam y Copenhague, 
etc.), que junto a las Universidades fueron conformando otra 
visión del Mundo Natural, cada vez más desligado de su 
interés moral, médico o etnográfico, con monográficas obras 
sobre el Mundo Natural de la mano de los nuevos avances en 
óptica y obras de autores como el anteriormente citado Gali-
leo. Con él, se abre una nueva forma de ver los animales y la 
primera de ver los animales pequeños, entre ellos muchos 
artrópodos, y entre otros muchos insectos parásitos que fueron 
motivo de estudios en el norte de Italia, como De animalibus 
insectis libri VII (1602) de Aldrovandi (1522– 1605) que sería 
el primer texto exento de Entomología y el que incluye la 
primera clave dicotómica conocida, Apiarium ex frontispicios 
naturales theatri de Francesco Stelluti (1577 – 1646) sobre la 
abeja publicado por Federico Cesi en Roma (1625), con mar-



  523 

cado e intencionado mecenazgo e influencia de Urbano VIII, 
la Dissertatio epistolica de bombycyde (1669) de Marcello 
Malpighi (1628 -1694) sobre el gusano de la seda, además de 
muchos otros puntos de Europa (Micrographia: or some 
physiological descriptions of minute bodies made by magnif-
ying glasses with observations and inquiries thereupon 
(1665) de Robert Hooke (1635-1703), Arcana Naturae detec-
tae ope Microscopiorum (1695) de Antony Leewenhoec 
(1632-1723) o Historia Insectorum Generalis (1669) de Jan 
Swammerdam (1637 – 1685) con un tomo sobre la biología y 
morfología de las abejas y sus castas, siendo quien asignó 
sexo femenino al, hasta entonces rey de las abejas, y que, al 
margen de sus contribuciones morfológicas y anatómicas, 
debemos el hallazgo de los eritrocitos, técnicas de preserva-
ción de especímenes con inyección de cera caliente, etc., y 
que contribuyeron a erradicar muchos errores arrastrados 
desde Aristóteles, como la generación espontánea que rebatió 
William Harvey en 1651 con su “omne vivum ex ovo” y Fran-
cesco Redi (1626 – 1697/8) en su obra Esperienze intorno 
alla generatione degli insetti precisamente publicada en Flo-
rencia (1667/8) como hemos indicado, y que corroborará A. 
Vallisnieri (1661– 1730) y más adelante Lazzaro Spallanzari 
(1729 – 1799), obras que abrirán el mundo a la Ciencia, a la 
experimentación y a la observación metodológica, y con esta 
observación mucho más objetiva de las especies de artrópo-
dos, empiezan a verse desde otra perspectiva más real (hechos 
que influirán y veremos reflejado en su pintura) y que nos han 
llevado a la Entomología de hoy día. 
 Con los Habsburgo, nuevos elementos se añaden a la 
ciencia florentina, y digno es citar el Gabinete de Física e 
Historia Natural (1775) o el Observatorio astronómico (1780). 
Vemos pues como Italia, y también Florencia, merecen nues-
tro reconocimiento en su aportación a la Ciencia y la Entomo-
logía y que, en el caso de Florencia, sin llegar a lo que nos 
legó la entomológica Universidad de Bolonia, no es en abso-
luto despreciable. 
  
5.- Los artrópodos en el arte de Florencia 
 
Una vez centrado el tema entomológico en el contexto euro-
peo, y en particular en relación con la Ciudad de Florencia, 
veamos cómo todo este acervo entomológico se reflejará en 
sus manifestaciones artísticas, y haremos un pequeño viaje 
entomológico por su arquitectura, incluyendo sus bajorrelie-
ves, sus pavimentos, sus mosaicos y su decoración con pie-
dras duras, y también por su escultura, su heráldica y su pintu-
ra mural y de caballete, aunque a veces es difícil desligar unas 
de otras actividades, muy íntimamente asociadas, y veremos 
que desde su origen hasta su decadencia, incluso en la actua-
lidad, son numerosas las referencias entomológicas que esta 
bella ciudad alberga o produjo. 
  
ARQUITECTURA 
Por sus proporciones y corte clásico, y por el cromatismo 
característico de sus mármoles, la Arquitectura Florentina ha 
dado impresionantes ejemplos. San Miniato (s. XIII) y las 
posteriores e impresionantes Santa Maria Novella, Santa 
Croce y el Duomo en lo religioso y el Palazzo Vecchio o della 
Signoria (1299 – 1314), Palazzo del Barguello, de los Lanzi, 
de los Medici, y muchos más, son suficientes ejemplos, sien-
do Filippo Bruneleschi (1377-1446) su máximo exponente, al 
que seguirán autores de la talla de Alberti, Michelozzo o de 
Maiano, y obras posteriores como el Palazzo degli Uffizi, 

construido a finales del siglo XVI con el fin de albergar las 
oficinas del gobierno y los tribunales, hoy museo, y el Palaz-
zo Pitti, encargado por Luca Pitti a Brunelleschi en la segunda 
mitad del Quattrocento y adquirido por Cosme I en 1549 para 
albergar a su esposa Leonor de Toledo, que sucesivamente 
transformado, aloja su inmensa pinacoteca. 
 El románico, y especialmente el gótico florentino es 
mucho menos tosco y es aparentemente más elaborado, y su 
pieza de identidad no es solo la talla de imágenes en arcadas, 
arquivoltas, fustes o capiteles bellamente labrados en piedra, 
sino que en Florencia la base es tosca, a veces de ladrillo, 
pero su fuerte es la decoración exterior a base de láminas de 
colores de diferentes mármoles (frecuentemente blanco de 
Carrara, verde de Prato y rojizo del Maremma), preciosamen-
te encastrados que generan efectos estéticos y ópticos de 
enorme originalidad y belleza. Por otra parte el poder civil 
hace que los recursos económicos de los seglares acaben por 
sobrepasar con creces los de las órdenes religiosas y del pro-
pio papado (que acaba por ser deudor de los banqueros floren-
tinos) y no hay más que comparar la gravedad, sobriedad y 
pobreza decorativa del severo interior del Duomo (sin contar 
con añadidos y pastiches posteriores) y la desbordada decora-
ción de las dependencias del Palazzo Vecchio.  
 Por todo ello la Arquitectura Medieval que se ha con-
servado en Florencia dista mucho de la que hallaremos en 
Francia, Alemania, Inglaterra o España, y por ello, la inclu-
sión de los típicos elementos religiosos con carácter decorati-
vo y didáctico que es permanente en la Arquitectura Medieval 
Europea (con escenas del Antiguo y especialmente del Nuevo 
Testamento que adornan románicos capiteles, arquivoltas, 
tímpanos, etc., junto a otros elementos vegetales o geométri-
cos) apenas aparece o queda mucho más diluida en Florencia, 
y especialmente la profusión de Zodiacos y/o las actividades 
del hombre a lo largo del año en los que pueden aparecer los 
símbolos de Cáncer y Escorpio en multitud de arquivoltas y 
capiteles de iglesias y claustros europeos, particularmente 
frecuentes en Francia (Saint Austremoine D´Issoire o Saint 
Lazare en Autun, Sainte Madelaine en Vézelay o Notre-
Dame de Amiens y de París, por citar algunos) o Italia (capi-
teles inferiores decimoctavo y vigésimo del Palazzo Ducale 
de Venecia, por ejemplo), son menos frecuentes en Florencia, 
aunque lógicamente los hallamos implícitos en su arquitectu-
ra, como en el gnomon construido por Toscanelli en 1460 en 
la cúpula del Duomo y especialmente en el gnomon de 
mármol y la esfera armilar de bronce colocadas como adorno 
en la fachada de Santa Maria Novella y que fue encargado 
por Cosimo I a su astrónomo Ignazio Danti, o el reloj de Lo-
renzo, que señalaba las horas, días, movimientos del sol y los 
planetas y las constelaciones.  
 Como es lógico los zodiacos están también presentes en 
otras actividades no arquitectónicas (y no solo en la descrita 
por Dante durante la semana de Pascua de 1300 cuando Dante 
se encuentra con el glotón Ciacco en el Infierno de la Divina 
Comedia), sino en otras Artes Visuales, como en la cupoletta 
azul de la Capella d´Pazzi en la Santa Croce, obra atribuida a 
Giuliano d´Arrigo “Pesello”, que representa los zodiacos del 
cielo florentino la noche del 4 de julio de 1442 (Fig. 54), o la 
Sala de los mapas del Palazzo Vecchio. Aún así, hablaremos 
de los zodiacos al hablar de los pavimentos que hallamos en 
el suelo del Baptisterio, y hallaremos otras referencias artro-
podianas en sus mosaicos, y aunque hoy día los veamos como 
elementos zodiacales meramente decorativos o astronómicos, 
ha de recordarse que la sucesión de las constelaciones a lo 



  524 

largo del año, no solo marcaba el ciclo de las actividades del 
hombre medieval, sino que recordaba e implicaba la total 
sumisión del destino de los hombres a la precisa voluntad de 
Dios, que los había creado. Quizás por eso en la levantisca y 
racional Florencia no son tan frecuentes (Fig. 3, 4, 14). 
 Entre los elementos arquitectónicos más singulares que 
se conservan de la Florencia Medieval destaca el conjunto de 
la Piazza del Duomo, con el Baptisterio y la Catedral de San-
ta Maria del Fiore entre otras construcciones, y que tras las 
remodelaciones y demoliciones del s. XIX, aún perduran. 
Detengámonos en ellas por su belleza y su sorprendente regis-
tro entomológico. 
 Del Baptisterio (de San Juan) ya se tiene constancia en 
el siglo V-VI, probablemente a partir de un templo pagano, y 
lo era de la anterior catedral de Santa Reparata, de la cual 
separaba un pequeño cementerio y que resultaban demasiado 
pequeños para una ciudad, ya de su calibre. Su forma octogo-
nal (probablemente motivada por la construcción previa erigi-
da por Flavio Estilicón para conmemorar su victoria sobre el 
bárbaro Radagaiso en el 406) fue hábilmente aludida en refe-
rencia al 8º día en el que Cristo resucitó. A partir del siglo XI, 
conforme la ciudad florecía económicamente y adquirió la 
capitalidad de Toscana primero y su independencia del Sacro 
Imperio después, comenzó a remodelarse y recubrirse con 
mármoles (lapidibus pretiosis), muchos procedentes de lejos o 
de edificios paganos, de forma similar a como se hiciera des-
pués con la portada destruida de Santa Reparata, de San 
Miniato, San Salvatore Vescovo, San Donato, etc. Durante los 
s. XII y XIII se amplía con el ábside y la cúpula y entre los S. 
XII y XVI fueron añadiéndose las famosas puertas, la más 
antigua (sur) con paneles de Andrea Pissano acabados en 
1336 e imágenes de la vida de su titular. La segunda, de la 
que hablaremos profusamente (norte), ejecutada por Lorenzo 
Ghiberti (con apoyo de su padre Bertoluccio) entre 1402 y 
1424 con escenas del Nuevo Testamento y otros personajes, y 
por último la llamada Puerta del Paraíso (según Vasari así 
llamada por Miguel Ángel), también realizadas por Ghiberti 
entre 1425 y 1450 en diez paneles de bronce con escenas del 
Antiguo Testamento, rodeados de guardas con nichos con 
alegorías del trabajo, las artes, pámpanos y corimbos decora-
tivos y frutas, animales exóticos y flores y óculos con perso-
najes, virtudes, etc. Hallaremos multitud de elementos artro-
podianos en estas puertas, de tanta naturalidad que parecen 
seguir las propias palabras de su autor: “he querido imitar la 
naturaleza al máximo”. Desde aquí, y como entomólogo, 
ofrezco, allí en las galaxias donde él se encuentre, mi recono-
cimiento a este autor que inició su obra como un joven de 23 
años y las acabó como anciano de 73. ¿Quién sería hoy capaz 
de una obra así? Un artista seguro que no, un trepa tampoco, 
un entomólogo-taxónomo seguro que sí, y aún queda más de 
uno. Mi reconocimiento también a ellos y a su poco reconoci-
da labor de toda una vida de constancia entomológica. 
 Al margen del baptisterio, destaca desde luego la Cate-
dral “gótica” de Santa Maria del Fiore, iniciada en 1296, 
consagrada en 1412 y decorada en el exterior con mármol 
rojo, verde y blanco, que comenzó a ser construida por auspi-
cios de la municipalidad en 1296 por el arquitecto florentino 
Arnolfo di Cambio, con aportes de Talenti, Dami o Ristori, y 
concluida con algunas modificaciones respecto al plano origi-
nal entre 1420 y 1461. Filippo Brunelleschi, a quien debemos 
la aplicación de las leyes matemáticas a las artes visuales 
(perspectiva) y que junto con Ghiberti diseñó la gran cúpula 
(41 m de diámetro) que corona la construcción de este impo-

nente templo, que más parece una obra en honor a los hom-
bres ilustres de la ciudad con figuras ecuestres obras de Paolo 
Uccello y Andrea del Castagno, entre otros y claro, con ele-
mentos religiosos de la mano de Gaddo Gaddi, Donatello, 
Ghiberti, Vasari o Zuccari que mezclan el carácter humanista 
con el honor a Dios. La fachada, aunque se realizó a finales 
del siglo XIX según proyecto Emilio de Fabris (1887), sigue 
el estilo arquitectónico original medieval (insólitamente de-
molida en 1587 tras la carestía de 1586). Junto a ella se en-
cuentra el campanario del siglo XIV, que comenzó a construir 
Giotto en 1334 y que a su muerte (1337) continuó entre 1340-
1343 Andrea Pisano y terminó Francesco Talenti entre 1351 y 
1357. El campanile o campanario, de 85 m de alto es uno de 
los más hermosos de Italia, decorado con exquisitos bajorre-
lieves, uno de los cuales, atribuido a Giotto, muestra al mítico 
Dédalo, constructor del laberinto de Creta que, para huir de la 
isla, fabricó alas para él y su joven hijo Ícaro con plumas, 
hilos y cera. También en esta iglesia hallamos numerosos 
elementos artropodianos y aparentemente “profanos”, pero 
con una enorme intencionalidad, y su presencia se repetirá 
según el estilo de los siglos posteriores sobre multitud de 
soportes, desde la pintura mural a la heráldica. En uno y en 
otro edificio hallaremos multitud de elementos entomológi-
cos, por ello nos detendremos más adelante en ellos, en su 
origen, desarrollo y características cuando hablemos de la 
escultura. 
 Sobre la Arquitectura florentina, y aunque nunca se ha 
tenido en cuenta, conviene citar un elemento entomológico, y 
nos referimos a que sus hacedores no olvidaron la atroz pre-
sencia estival de los mosquitos y, a diferencia de otras ciuda-
des como Siena, Venecia, Bolonia o Roma, su arquitectura 
(civil) tiende a ser más severa, con edificios más encerrados 
que expuestos, y armados de persianas y postigos, con ventas 
sin doble vano, que ha sido citada como “más al gusto del 
recato íntimo florentino” (y que, de paso, así evitaban los 
mosquitos). 
 Para acabar con este bloque temático relacionado con la 
Arquitectura, hablemos de los grotescos. A lo largo del Rena-
cimiento, se van incorporando nuevos elementos decorativos 
en fachadas, principalmente dinteles, pilastras y/o columnas 
planas, donde la imaginación del artista encuentra nuevas vías 
de expresión, y los insectos, con bastante menos significación 
moralista o simbólica y algo más de realismo, les acompañan 
(Zamperini, 2007). Son especialmente frecuentes entre los 
gruteschi que iban apreciándose en toda Europa conforme 
veían la luz nuevas excavaciones y hallazgos con la arquitec-
tura romana y sus decoraciones (el término proviene de las 
grutas de las Termas de Tito en Roma con ornamentaciones 
fantásticas y donde las tomó como modelo el Domus Aurea 
romano -literalmente del latín 'Casa de Oro'-, grandioso pala-
cio construido por el Emperador Nerón tras el gran incendio 
del año 64) y que encajaba perfectamente con la herencia 
reciente del fantasioso Medioevo, tan aficionado a los grotes-
co y antinatural.  
 En estos bajorrelieves aparecen motivos mitológicos, 
paganos, rosetas, escudos de armas, animales híbridos, criatu-
ras metamórficas y seres fabulosos, junto a multitud de ele-
mentos vegetales, acantos, flores y frutas, que trepan por 
arquitecturas imposibles, lacerías y candelieri (verticales), y 
se acompañan de un rico repertorio de animales mitológicos 
y/o reales como delfines, aves, reptiles, bucranios, águilas, e 
insectos (principalmente abejas, moscas y libélulas), y se 
extienden desde el Quatrocento y Cinquecento con autores 



  525 

como Filippino Lippi (1457 – 1504), Pietro Vannucci (c. 
1445-1523), Bernardino di Betto (1454-1513), Luca Signore-
lli (c. 1445-1523), Giovanni Bazzi (1477-1549), Gaudenzio 
Ferrari (c. 1475-1546), Perino del Vaga (1501-1547) y otros 
aún más reputados como Miguel Ángel (1475 - 1564), Bra-
mante (1444 - 1514) o Palladio (1508 - 1580) entre los más 
conocidos, y su marca se extenderá desde Florencia, Siena, 
Parma, Mantua, Roma o Venecia por toda la Europa Rena-
centista (Plateresco en España), perdurará en el Barroco y 
llegará hasta el Rococó y el Neoclásicismo con nuevas in-
fluencias pompeyanas y palatinas (Casas de Augusto y de 
Livia o Villa Farnesio en Roma) e irán adquiriendo la signifi-
cación semántica con que hoy entendemos lo grotesco (extra-
vagante, bizarro, ridículo, exagerado, etc.).  
 Podríamos poner decenas de ejemplos sobre la presen-
cia de insectos en estos elementos arquitectónicos florentinos, 
en los que las mariposas, las libélulas y las abejas (mosca?, 
según aparente tener 2 o 4 alas) aparecen por doquier, y por 
ejemplo los hallamos en la capilla del Hospedale di San Pao-
lo dei Convalescenti (usado en 1944 por los nazis como pri-
sión para deportar a los prisioneros a los campos de concen-
tración) decorada por Ludovico Buti en 1591 o en la capilla 
del Palazzo Salviati de Calenzano, decorada por Giovanni 
Butteri (1540-1606) donde hallamos similares elementos, y no 
es infrecuente la permanencia de estos grotescos entre los 
gustos de varios Medici, que los llevaron a sus aposentos 
vaticanos/romanos al ser elegidos papas y las Logias Vatica-
nas (1517-1519) de Juan de Medici (que sería León X) o la 
Logia de Villa Madama (1518-1525) del Cardenal Julio de 
Medici (que sería Clemente VII) son bellos ejemplos de este 
gusto florentino, donde multitud de estos insectos fantásticos 
y docenas de míticos y fantásticos seres con cola de escorpión 
o con alas de insecto pueden hallarse en ellos. Esta estética 
afectó obviamente a todo los elementos decorativos, inclu-
yendo la arquitectura, la pintura, la cerámica, orfebrería o los 
tapices, y especialmente a los frescos de los que hablaremos 
en el apartado sobre Pintura. 
  
PAVIMENTOS Y MOSAICOS  
Íntimamente relacionados con la arquitectura, y formando 
parte de ella, no podemos dejar de citar, en una ciudad como 
Florencia, los preciosos pavimentos de muchos de sus edifi-
cios y, desde luego sus mosaicos, que sin llegar a la profusión 
que citábamos en la bizantina Venecia (Monserrat, 2009 a), 
merecen mencionarse. En unos y otros hemos hallado elemen-
tos sobre el tema que nos interesa.  
 Tanto en los pavimentos como en los mosaicos se dará 
la fusión de elementos romanos/paganos, greco/bizantinos, 
orientales/árabes que saldrán de las manos de artesanos, mu-
chos de ellos procedentes de Venecia, y a su vez, de Alejan-
dría y de Constantinopla (especialmente tras la persecuciones 
iconoclastas promovidas por León III en 726 y la Controver-
sia Icónica del 843), y que debían representar unos de los 
tesoros mejor guardados de la ciudad de Florencia, de los que 
pocos ejemplos nos quedan.  
 Con respecto a los pavimentos de iglesias y palacios, 
son extremadamente variables en sus materiales, técnicas, 
diseños y estilos, aunque en todos ellos predomina el gusto 
por el color y cierta sobriedad inicial que se desborda entrado 
ya el siglo XVII. Desde los primitivos y toscos (opus tessella-
tum), la mayoría perdidos, sobre los temas y motivos geomé-
tricos sencillos y sin fin, en alusión a la eternidad, e imagines 
inicialmente tomadas del ideario pagano tardo-romano, se 

introducen motivos carolingios-normandos y más adelante 
bizantinos-orientalizantes-árabes (geométricos mucho más 
complejos y elaborados, junto a arabescos, vegetales y anima-
les mitológicos o fantásticos) que trajeron sus artesanos bizan-
tinos (sin duda junto a los mismos hacedores de los primeros 
mosaicos), y que aún conservan parcialmente algunas iglesias, 
siendo el pavimento del Baptisterio (Fig. 1-4) uno de los 
mejores ejemplos, donde se aprecia aún un escaso gusto por el 
color, y poco a poco se fueron introduciendo nuevos elemen-
tos florales y animales (reales) con nuevos simbolismos desde 
la interpretación cristiana de la iconografía pagana, que per-
manecerán hasta la influencia iconoclasta, junto a signos y 
referentes heráldicos con un marcado carácter luminoso (cla-
ritas: divina de Jerusalén) y nuevos materiales de mármoles 
de muy diversas procedencias y colores, y frecuentemente 
piedras semipreciosas se irán añadiendo, alcanzando en los 
siglos XVI - XVII formas y figuras geométricas y caleidoscó-
picas cada vez más elaboradas que consiguen trazados impo-
sibles en la Capilla de los Medici (iniciada en 1604) y un 
grado de perfección en su encastre al que dedicaremos un 
apartado dedicado al preciosismo de las típicamente florenti-
nas Piedras duras (Pietre dure) en el Arte Mobiliario de la 
época, donde también hallamos numerosos ejemplos de insec-
tos entre flores y aves. Debido a la actual masificación de 
visitantes, muchos pavimentos no siempre están expuestos o 
son accesibles al público en general. 
 Los animales que aparecen en los suelos corresponden 
al animalario simbólico medieval, al inicio son semejantes a 
los toscos dibujos que adornan sus ventanas y paredes, siendo 
aves, delfines, grifos junto a motivos vegetales y geométricos 
los más aparentes, posteriormente se añadirán los simbólicos 
pavos reales, perdices, corderos, ciervos, leones, buitres, 
gallos, águilas, pelícanos, que también se verán reproducidos 
en los mosaicos.  
 Junto a estos elementos no faltan los grifos con cola de 
escorpión y los ancestrales Cáncer y Escorpio del Zodiaco 
que aún permanecen en los suelos del Baptisterio de Santa 
Maria del Fiore (Fig. 3, 4) en la línea de lo acontecido en 
toda Europa, donde temas paganos como los zodiacos se 
seguían empleando en la decoración de suelos de capillas 
romanas que pasarían a convertirse en iglesias o sinagogas 
(Guisti, 1994). La mayoría de los ejemplos de épocas iniciales 
se han perdido, pero casi con seguridad seguirían esta heren-
cia, aún así encontramos restos o buenos ejemplos en la Igle-
sia del Santo Sepulcro de Jerusalén (335), San Pedro Antiguo 
(c. 333), Santa Constanza (c. 345) o Santa Sabina (c. 422) de 
Roma, y se conservan en buen estado los de San Clemente 
(1128).  
 La “afición” por los astros supuso una constante (más 
bien una necesidad ante la casi total ignorancia del por qué 
acaecían las cosas) en toda la Edad Media, con una marcada 
vinculación con la adivinación-predicción (casi mesopotámi-
ca) que favoreciera las actividades para obtener alimentos o 
con su quehacer en los campos a lo largo del día, del mes y de 
las estaciones del año y este acervo clásico fue aceptado y 
”cristianizado” como mensaje sobre la voluntad de Dios que, 
desde el cielo todo lo regulaba y disponía, siendo los zodiacos 
motivos clásicos en el Saber y el Arte Medieval, desde la 
agricultura a la medicina, y especialmente visible en la arqui-
tectura y en las miniaturas de sus Libros Iluminados, y como 
ocurre con los grotescos, también los zodiacos invaden pala-
cios y salones (Fig. 14) decorando sus salas y la Sala de los 
Zodiacos del Palacio de Julio Gonzaga de Giovanni Maria 



  526 

Falconetto, del Palacio Thiene de Vicencia de Bernardino 
India o del Skelmorlie Aislede Largs (1630) son preciosos 
ejemplos de los muchos que podrían ponerse. 
 Con respecto a los mosaicos, hemos de remontarnos al 
propio Imperio Bizantino del que inicialmente Florencia 
formó parte. Como había iniciado el propio Alejandro Magno 
y después imitarían los Emperadores Romanos, es sabido que 
también Justiniano (c. 485 – 565) entendió el Arte como un 
arma propagandística personal, y de su mandato son las obras 
bizantinas más impresionantes: la Basílica de Santa Sofía en 
Constantinopla (532 – 537, destruida en el terremoto de 557, 
reconstruida en 562 y enormemente alterada durante el Impe-
rio Otomano), la de Santa Catalina en el Monte Sinaí (550 - 
551) y la de San Vital en Ravena (548). En ellas, paredes, 
techos y muros serán decorados con mosaicos, que reciben la 
herencia pagano/romana junto a posteriores influencias orien-
tales/árabes. En la primera son escasos los elementos figurati-
vos coetáneos, aunque sí posteriores, y aún se conservan 
escenas de los Reyes Magos, del Nuevo Testamento, patriar-
cas y emperadores junto a adornos con motivos vegetales y 
geométricos, en Santa Catalina se ofrecen mosaicos con 
escenas de Moisés y figuras o alusiones a Jesús, María y Juan 
Bautista, y en San Vital se refleja un marcado carácter propa-
gandístico donde la imagen del Emperador (y la Emperatriz) 
están vinculados y participan del propio culto del dogma y es 
uno de los mejores ejemplos del costoso mecenazgo de esta 
persistente simbiosis.  
 Desde la Controversia Icónica del 843, el Arte Bizanti-
no cede paso en la representación del poder y del prestigio 
imperial y dirige sus esfuerzos para ser eminentemente Arte 
de la Iglesia, y otras obras posteriores como la Capilla Pala-
tina de Carlomagno en Aachen (792 - 805) o San Marcos 
(830) de Venecia no le irán a la zaga. 
 Tras esto, la iconología medieval se va imponiendo y 
los diablos, las penas, los castigos y las culpas llegan a los 
templos, y con ellos los “maléficos” artrópodos. En la Escuela 
Italiana hay numerosas referencias artropodianas en estos 
elementos diabólicos e infernales seres que aparecen en multi-
tud de escenas apocalípticas, satánicas o condenatorias, como 
es el caso las Alegorías Franciscanas: Alegoría de la castidad 
(c. 1330) de Giotto en la Iglesia de San Francesco en Asís o 
en los artropodianos demonios de la Capella Scrovegni de 
Padua. De hecho, este tipo de imágenes no serían demasiado 
ajenas en los gustos italianos (Martino di Bartolomeo, Agnolo 
Gaddi, Sassetta, Bernardo Parentino, Giovanni Canavesio, 
etc.) y aún más cercanos en los bellos frescos que Taddeo di 
Bartolo realizó en 1396 para la Colegiata de Santa Maria 
Assunta (1148) de la vecina San Gimignano, donde no sólo 
hallamos los sempiternos cangrejos y escorpión zodiacales, 
sino también escorpiones asociados las penalidades que su-
frirán en el infierno los pecadores que hayan caído en la men-
tira y falso testimonio (Fig.5), y en Florencia no podrían fal-
tar, y ahí están los mosaicos del Baptisterio (siglo XIII) obra 
de Baldovinetti (Fig. 7-8), o los frescos de Arentino, Milagro 
de San Benito de la sacristía de San Miniato al Monte, donde 
los demonios, aunque “humanoides”, tienen alas oceladas y 
quelas de escorpión entre otras horripilantes caracterizaciones 
(Fig. 8, 10). Anotamos que no es baladí el gesto de estos 
ocelos, aunque ya hemos adelantado algo al hablar de la fa-
bricación de la seda, ya comentaremos más adelante el por 
qué y se entenderá perfectamente por qué aparecen oceladas 
aquí. Recordemos como adelanto que lo que “se cuece” en los 
infiernos medievales eran las almas condenadas y las almas y 

las mariposas poseen larga vinculación clásica y que los es-
corpiones se relacionan con los castigos divinos desde el 
Apocalipsis de san Juan. 
 Al margen de estas escenas, el pequeño tamaño de 
nuestros animales puede conllevar que pasen desapercibidos, 
pero podemos hallarlos en otros mosaicos con temas relacio-
nados con La Creación, El Paraíso, El Arca ded Noé, El Bau-
tismo de Jesús, La Pesca Milagrosa, etc., así como referencias 
en los atributos de algunos santos y ciertos pasajes de sus 
vidas. Ejemplos de esto son los magníficos mosaicos de la 
Creación de Adán y de la Creación de los animales de San 
Marcos de Venecia (siglo XIII) o Adán dando nombre a los 
animales recién creados de San Nicolás de Theophanis Stre-
litzas (siglo XVI) en Meteora o el Bautismo de Cristo del 
Monasterio de la Transfiguración (siglo XIV) también en 
Meteora. En Florencia, con menor influencia bizantina, estos 
temas serán tratados en otros soportes y los veremos en la 
escultura y la pintura. 
 
PIEDRAS DURAS 
Muy relacionado también con la arquitectura y sus superfi-
cies, aunque progresivamente fue adquiriendo independencia, 
hagamos, ya que hablamos de Florencia, un breve apartado en 
el Arte de las Piedras Duras, arte decorativo del que Florencia 
fue maestra (Guisti, 1989), y cuya impronta entomológica fue 
estudiada por Monserrat (2010).  
 En relación con los pavimentos y la técnica de pulir y 
encastrar piedras de diferentes colores merecen citarse los 
pavimentos y paredes en multitud de sus palacios e iglesias, 
siendo las Capillas de los Medici, iniciadas en 1602, el más 
bello ejemplo en la ciudad, y en intima relación con esta 
técnica decorativa hay que citar las florentinas industrias 
llamadas de las Piedras duras (dell’ Officio delle Pietre Dure), 
cuyo centro fue fundado en 1588 por Fernando I de Medici 
(decreto de 3 de septiembre) en Florencia, y que aún hoy día 
mantiene su actividad y puede visitarse. Sus artesanos, mayo-
ritariamente florentinos, fueron famosos y reclamados por 
otras cortes europeas, especialmente la francesa de Luis XIV 
y la española de Carlos III, y Florencia exportó sus piezas 
(armarios, escritorios, mesas, bargueños, etc.) a todas las 
cortes europeas. 
 Esta técnica se llevó a otros muchos objetos de lujo, y 
no debía faltar en cualquier casa privilegiada (primero real y 
luego burguesa pudiente) y que mereciera ostentar estos dis-
pendiosos objetos como decoración y adorno que se pusieron 
muy de moda durante el Barroco y el Rococó, enlazando con 
los arabescos y salones de porcelanas, y cuya permanencia se 
prolongó hacia el s. XIX con el Neoclasicismo y el Estilo 
Napoleónico e Imperio enlazando con el gusto por lo japonés 
y el Art Nouveau europeo. Entre los objetos mobiliarios reali-
zados con esta técnica es frecuente la decoración en base a 
temas florales con flores, frutos o guirnaldas de diferentes 
tipos de piedras de bellos colores y con mucha frecuencia 
aparecen animales particularmente coloreados, especialmente 
aves o insectos, y dentro de ellos mariposas generalmente 
imaginarias (Fig. 68) asociados a otros motivos decorativos.  
 Conforme la Ciencia y la Entomología avanzan (permí-
tanme citar de nuevo a Dante quien narra que Ulises, en vez 
de volver a Ítaca, exorta a su tripulación un bello pasaje lleno 
de lo que habría de llegar y aún es válido para los tiempos 
actuales en los que vivimos: “Considerad vuestro nacimiento: 
no os crearon para vivir como los brutos, sino para ir en 
busca de la virtud y la ciencia”).  La observación de la Natu-



  527 

raleza también en estas manifestaciones artísticas deja su 
impronta en este oficio, y en algunos casos pueden intuirse, 
sugerirse o afirmarse ciertas familias o especies, que a veces 
llegan a ser reconocibles, bien sean cicádidos, acrídidos, 
neurópteros o lepidópteros como satúrnidos, esfíngidos, ge-
ométridos, etc., que podrían simular especies como Euroleon 
nostras, Saturnia pavonia, Vanesa atalanta, Acherontia atro-
pos, Papilio machaon, Inachis io, Aglais urticae, Abraxas sp., 
Zygaena sp., o Callimorpha quadripunctaria (Insecta, Neu-
roptera: Myrmeleontidae; Lepidoptera: Saturnidae, Nym-
phalidae, Sphingidae, Geometridae, Arotidae, Papilionidae, 
Zygaenidae, etc.) (Fig. 68). 
 Tras un último impulso durante la Dinastía de los Habs-
burgo, que sucedió a los Medici, la producción de estos talle-
res entró en declive dejándonos multitud de elementos ento-
mológicos en estas apreciadas manifestaciones artísticas que 
pueden disfrutarse en museos y palacios europeos (Monserrat, 
2010). 
  
ESCULTURA 
No creemos que haya libro o tratado de Escultura que no haga 
referencia a la escultura florentina, que antes que la pintura 
abrió el camino desde el último Gótico al incipiente Renaci-
miento, y como principal medio propagandístico del poder, 
prestigio y bien hacer mediceo, dió al mundo sus mejores 
escultores, siendo Donatello (1386-1446) su máximo expo-
nente, al que seguirán discípulos como Bertoldo, Desiderio de 
Settignano, Pissano, Sangallo, Mino de Fiésole y otros de la 
talla de Giambologna, Ghiberti, Verrochio, de la Robbia, 
Taca, Fedi, Ammannati, Vacca, Miguel Ángel (1475 - 1564), 
Vasari, Cellini. De entre todos ellos citaremos a Lorenzo 
Ghiberti (1378/81-1455) de cuyas entomológicas puertas del 
Baptisterio ahora hablaremos. 
 En principio poco cabría esperar sobre la presencia 
animal en las manifestaciones artísticas relacionadas con la 
escultura (salvo los animales y objetos simbólicos de los 
santos, profetas y evangelistas, escenas bíblicas, etc.), y me-
nos aún sobre la presencia de los “canijos” artrópodos en ella, 
pues su pequeño tamaño relativo hace muy poco factible su 
inclusión (y muy frecuentemente nuestra propia detección y 
visualización), en obras donde la figura humana es omnipre-
sente. Sin embargo, veremos que no es así, y también halla-
remos numerosos ejemplos de artrópodos en la escultura 
florentina. 
 El historial entomológico en la escultura florentina 
parece tener lejanas raíces. Ya desde tiempos pre-romanos 
hallamos reminiscencias “artropodianas” entre los mieleros 
Etruscos de la zona (lepidopterológico ejemplo en la llamada 
hacha bipennis que aparece en la estela con soldado Avele 
Feluske del Museo Arqueológico de Florencia), y ya desde su 
fundación por Roma hallamos elementos entomológicos en la 
estatuaria romana y que podemos admirar en alguno de sus 
museos, y ejemplos son las abejas de la Estela romana en la 
Galeria de los Uficci (Fig. 18), cuya estética servirá como 
ejemplo a la multitud de insectos que hallaremos en los ara-
bescos, grotescos y la pintura decorativa renacentista florenti-
na y europea (Fig. 55-62). 
 En relación con la abeja y sus derivados, sabemos que 
la recolección de la miel como alimento y elemento edulco-
rante fue primordial desde fases muy tempranas de la Huma-
nidad y los primeros datos gráficos constatables se remontan 
al Neolítico Levantino (España), y esta práctica recolectora 
estaba muy extendida por muchos pueblos, asentamientos y 

culturas europeas, y hay evidencias muy tempranas del uso de 
miel en yacimientos arqueológicos del Neolítico como el del 
Runnymede Bridge a orillas del Támesis y hay pruebas de 
rituales religiosos y de deidades femeninas neolíticas asocia-
das a la abeja en Proto Sesklo en Grecia, en Starçevo en 
Hungría, en los Cárpatos en Rumania o en yacimientos del N. 
O. de Ucrania datados entre el 4.000 – 3.000 a. C. y ya de la 
Edad de Bronce (hacia el 1.000 a. C.) en el de Ashgrove en 
Escocia. Todo esto sin extendernos en su domesticación y 
cultivo que desde los hititas se extendió por el oriente medi-
terráneo, y es bien conocido de Egipto, Creta, Grecia y desde 
luego Roma, que potenció su cultivo y comercio a nivel in-
dustrial y generó magníficos tratados de apicultura. Sin duda 
los precursores de los florentinos, los Etruscos, aportaron 
muchos elementos a la apícola y floreciente Roma. Así hay 
referencias entre los etruscos del consumo de miel en medici-
na y para endulzar los alimentos (Plinio 11, 14-15) y de una 
pasta muy popular en la zona de Pisa-Florencia realizada con 
miel, sémola y vino, y hay referencias de los clásicos que 
gustaban de comida especiada y dulce. 
 Las propiedades de la miel (y de la cera) hizo que, 
además de alimento y edulcorante, formara parte de una de las 
bebidas favoritas entre los Romanos, el mulsum, brebaje 
hecho de cuatro medidas de vino y uno de miel, y una mezcla 
de agua y miel permitía que fermentaran juntas dando una 
bebida que se llamó el mulsa. Las famosas aqua mulsa, mul-
sum, hidromiel o el vino melado fueron muy populares bebi-
das entre griegos (en la celebración de los sympósia) y roma-
nos no se quedaron atrás, pues la mezclaban con vino mosca-
tel (vino apianum) con el que perdían con frecuencia los 
papeles (parece que también los perdían los etruscos, y sus 
herederos florentinos…), aunque es cierto que son escasas las 
referencias escritas (ej. Pasaje de Varro y Appio). Plinio el 
Viejo cita una salsa (oximiel) hecha de miel y vinagre que era 
utilizada en prácticas iniciáticas y del melikraton griego here-
daron la costumbre de proporcionarla a los recién nacidos. 
Palladio nos refiere técnicas de fabricación y tipos de bebidas 
a base de miel (rodomiel con rosas, hidromiel con agua fer-
mentada, omphacomiel con jugo de uva, el citado mulsum con 
vino añejo o aenomiel con mosto) y Columella nos da recetas 
para manufacturar la aqua mulsa, e incluso Platón se aventura 
con las propiedades de sus moléculas. También merece citarse 
la referencia de Pollio Romulus que a sus 100 años fue pre-
guntado por el intrigado Augusto confesándole que su longe-
vidad se debía a que sólo se mantenía con mulsum por dentro 
y aceite de oliva por fuera.  
 El aprecio por la miel de los griegos llevó en los roma-
nos a las abejas de Zeus a Júpiter y con ello a los templos y 
las aras romanas y a sus rituales religiosos, libaciones y orá-
culos en los que hay cientos de referencias donde se mencio-
nan elementos relacionados con la miel y la cera. Abejas y 
colmenas fueron emblemas de los bastones coronados de 
Melonia y Nantosvelta, así como frecuentemente asociadas a 
Sucellos, que aparecen en bajorrelieves romano-germánicos.  
 De ellas aparecen evocaciones en el Arte escultórico y 
arquitectónico religioso romano y podemos citar como remi-
niscencias délficas la presencia de abejas en las rosetas ta-
lismán de la Vila Cassius en la Tívoli y la estela florentina 
que ahora citamos (Fig. 18), donde hallamos abejas esculpi-
das que representaban elementos mensajeros entre los Dioses 
y los Hombres, de forma similar que ocurría en Mesopotamia. 
 También cera y miel eran empleadas en infinidad de 
costumbres y rituales relacionadas con la medicina, como 



  528 

ungüentos para el aseo, la escritura, la perfumería, la vida 
cotidiana, que se remontan a Mesopotamia, y como es lógico, 
frecuentemente asociadas a la fecundidad, a la riqueza, la 
hospitalidad y la prosperidad. 
 Evidentemente, y ante todo esto, los Romanos no po-
dían de dejar de legislar sobre la miel, las colmenas, la cera y 
todo lo relacionado con la apicultura, y quizás a algún perso-
naje relacionado con ello (legislador o mielero) pudiera perte-
necer la estela hallada en la región de Sarrebourgo (Francia). 
Existen multitud de referencias legislativas al respecto que se 
recogen en los Códigos Germánicos y Slavo (siglo V) así 
como otros mejor datados como el Códico Gótico (466), la 
Ley Sálica (486 – 496), el Código Bajuvariano (744 – 748) o 
de Dracon (624 a.C.) que heredará Carlomagno y que las hizo 
vigentes en Florencia en el Periodo Carolingio a través de su 
capitulario de Villis (799). En estas apícolas leyes medievales 
hallamos referencias bastante divertidas: “las colmenas de-
bían ubicarse a 300 pies de las del vecino” y que “cada gran-
ja tendrá un hombre elegido para cuidar de las abejas… Si 
alguien robase hasta seis colmenas, que sea declarado cul-
pable y pague 600 denarios más el precio del objeto y sus 
intereses” o el mismo Justiniano que en sus Digestas indicaba 
que “el enjambre que abandone vuestra colmena es vuestro 
en tanto que permanezca bajo vuestra vista y su acoso sea 
posible, si no, pasará a ser propiedad del primero que lo 
ocupe”.  
 Naturalmente Florencia, y a pesar del azúcar introduci-
do por la Serenísima República de Venecia, no dejó de co-
merciar con la miel, y la traían de muchas calidades y clases 
de otros tantos lugares, principalmente del Egeo, Dalmacia y 
Egipto (también tenemos constancia que comerció y obtuvo 
cera de Mallorca, seda de Málaga y Almería, y Grana de 
Cádiz, como ejemplos de algunos elementos entomológicos 
en el comercio medieval-renacentista florentino). La comer-
cialización y venta de la miel, junto a otros productos alimen-
ticios (cereales, legumbres, pescado, castañas, etc.) estaba 
muy reglamentada para fijar precios y evitar abusos o adulte-
raciones.  

Toda esta información, aparentemente ajena a Floren-
cia, nos centra en su apícola acervo, y entenderemos mejor 
por qué la abeja estará tan frecuentemente representada en el 
Arte Florentino (Fig. 23, 25, 30, 51, 63), dentro ya del contex-
to heráldico/iconográfico europeo, con estas raíces clásicas y 
origen greco-romano.  
 Hemos citado a los artrópodos mayoritariamente vincu-
lados con el mal y el demonio dentro del Cristianismo, y 
quizás convenga retomar y recordar algunos elementos artro-
podianos al respecto que hallaremos en la escultura y que 
citábamos de pasada al hablar de la arquitectura florentina.  
 Las criaturas demoníacas se pierden en el origen de los 
tiempos, pero más recientemente, y circunscribiéndonos a las 
que aparecen en el Cristianismo, aparecen citadas en los tex-
tos sagrados como el Apocalipsis de San Juan y así recogen 
Los Beatos, que se basan en leyendas y relatos mucho más 
antiguos. Por citar algunas de estas criaturas mencionemos las 
Quimeras (y las Sirenas) citadas en los libros sexto de La 
Iíada y La Eneida, las descritas por Hesiodo en su Togonía o 
las Mantícoras de Etiopía que, citando a Ctesias, menciona 
Plinio (VIII, 30), y todos estos seres tienen reminiscencias 
artropodianas en su cola de escorpión que comparten con las 
langostas, también con destructora cola de escorpión. Como 
herencia romana (donde las langostas eran consideradas ani-
males maléficos y que fueron empleadas en exorcismos y 

conjuros) los cristianos mantuvieron esta tradición y tuvieron 
su santoral asociado a ellas (San Teodosio, especialmente 
entre los s. V-VI, y S. Esteban, S. Serafino, San Gregorio, 
etc., después) y a través de los Moralia del papa Gregorio 
Magno, acabarán simbolizando la Conversa gentilitas o los 
paganos que se unen a Cristo y se agrupan en enjambres con-
tra Satán (algo de esto veremos al hablar de sus esculturas). 
Pruebas de ello son el capitel del Monasterio Benedictino de 
Vézelay, donde aparece enfrentada a un basilisco o la que 
lleva el Niño en la Madonna atribuida a Giovanni Baronzio 
de Rímini llamado Maestro de la Vida de San Juan Bautista y 
en cuya Madonna con el Niño y ángeles (c. 1330/1340) porta 
un saltamontes (langosta) en sus manos. Igual ocurrirá con el 
maléfico y pecador escarabajo, que curiosamente San Ambro-
sio de Milán lo acabará asociando simbólicamente con Cristo, 
y San Agustín y San Cirilo de Alejandría mantendrán esta 
asociación. 
 Pero al margen de los elementos “paganos” y poste-
riormente cristianizados/satanizados, y entrando ya en el más 
genuino Cristianismo, no podemos acabar este apartado del 
capítulo sin hacer referencia al conjunto escultórico más en-
tomológico de Florencia, de Italia y del Renacimiento, y nos 
referimos al conjunto Batisterio - Duomo de Santa Maria del 
Fiore de Florencia, que no deja de asombrarnos por la profu-
sión entomológica que hallamos en el lácteo mármol de las 
arquivoltas, dinteles y columnas del Duomo (Fig. 19 - 21), y 
especialmente en los añejos bronces de las puertas de su Bap-
tisterio (Lám. 3), hechos que, desde luego, pueden resultar 
sorprendentes (veremos ahora que no lo son tanto), y por ello, 
asomarse a la Plaza del Duomo de esta ciudad es casi como 
entrar en un museo entomológico que merece una más deta-
llada exposición, aunque es preciso advertir al entomólogo 
lector que, en cualquier caso, estos entomológicos elementos 
no están ahí para el deleite del aficionado entomólogo coetá-
neo o contemporáneo, sino para aterrorizar y aleccionar al 
“cristianito” medieval de turno que, desbordado por tanta 
belleza y majestuosidad (que aún hoy día a nosotros, pobres 
internautas del ciber-espacio, nos deja boquiabiertos y sin 
habla) leían, sin saber leer, estos mensajes. Detengámonos en 
ellos. 
 Ya hemos comentado la descripción del románico Bap-
tisterio (s. XI) en cuyo suelo y mosaicos encontramos elemen-
tos artropodianos, de carácter pagano, zodiacal o demoniaco 
(Fig.1-4, 7-8). Por ello nos circunscribiremos ahora a otros de 
sus elementos como son sus puertas, que desde el Gótico 
Tardío se adentran en el pleno Renacimiento, y que fueron 
muestra y ostentación del poder económico y cultural que se 
había ganado esta ciudad, y en particular nos referimos a los  
 
 
►Lám. 3: Elementos entomológicos en la escultura del Baptiste-
rio y Duomo de la ciudad de Florencia. Fig. 34 - 35: Ubicación de 
las cenefas donde se hallan. 34: cerambícido. 35 - 39, 48: acrídi-
dos. 40: grillotálpido. 41: mántido. 42 - 43: cicádido. 44 - 45: 
lucánido. 46 - 47, 49: mariposas. 50 - 52: moscas/abeja. 53: can-
grejo. Fotografías del autor (abril, 2004, octubre, 2009). 
 
►Plate 3: Entomological elements on the sculptures placed at the 
Baptistery and Dome of the city of Florence. Fig. 34 - 35: Trim-
ming where the following elements can be found. 34: longhorn 
beetle. 35 - 39, 48: grasshoppers. 40: mole cricket. 41: mantid. 42 
- 43: cicada. 44 - 45: stag beetle. 46 - 47, 49: butterflies. 50 - 52: 
flies/bee. 53: crab. Photographs by the author (April 2004 and 
October 2009). 
 



529



  530 

elementos decorativos que acompañan a sus paneles principa-
les y más admirados, con una gran profusión entomológica 
(Lám. 3). En la Puerta Sur, obra realizada por Andrea Pisano 
entre 1330 y 1336, y en sus jambas, realizadas entre 1452 y 
1562 por Victorio Ghiberti, ya aparecen elementos entomoló-
gicos acompañando los motivos florales que en bronce la 
adornan y limitan sus paneles, especialmente por las ento-
mológicas referencias del pasaje de Juan Bautista en el desier-
to, pero es especialmente en la Puerta Norte o della Croce, 
obra del gótico tardío realizada en bronce dorado por Lorenzo 
Ghiberti entre 1403 y 1424, con colaboradores de la talla de 
Uccello, Donatello, Bruneleschi o Jacopo della Quercia, o en 
el Altar Mayor de San Giovanni, encargado por el Arte de 
Calimala, en el que trabajaron a lo largo de más de cien años 
Michelozzo, Pollaiuolo, Verrocchio, etc., donde vamos a 
hallar multitud de nuevos y números elementos artropodianos, 
en este caso sobre hojas de hiedra y racimos de frutillas alre-
dedor de paneles con escenas del Nuevo Testamento, Evange-
listas y Doctores de la Iglesia. Rodeando estos paneles halla-
mos unas cenefas donde están los elementos que citamos y 
que confluyen en círculos portadores de cabezas, generalmen-
te masculinas. Son las cenefas de las hileras más inferiores, y 
por ello más visibles no sólo a nosotros (Fig. 39, 50, 52) sino 
a los fieles a quienes iba dirigido mensaje (la de los Evange-
listas, la de los los Doctores de la Iglesia y la de escenas del 
Nuevo Testamento: Anunciación, Natividad, Presentación en 
el Templo y Cristo entre los doctores), donde hemos encon-
trado una mayor cantidad de elementos entomológicos y 
algún cangrejo (Fig. 53), pero especialmente insectos esculpi-
dos con primor, detalle y naturalidad extremadamente fre-
cuentes. 
 Aún mucho menos toscos y mucho menos idealizados 
que los citados anteriormente en la Puerta Sur, son los que 
hallamos en la Puerta Norte, y nos muestran que, antes que en 
cualquier otra ciudad, en Florencia el Renacimiento (y nunca 
mejor dicho) estaba llamado a sus puertas (Lám. 3). Encon-
tramos en estas bellas puertas casi los mismos elementos 
artropodianos/maléficos que hemos citado antes, muestra de 
la persistencia en su significación, pero ahora no basta con 
hablar de “bicho”, de saltamontes o de escarabajos, sino de lo 
que luego se llamó Mantis religiosa (Fig. 41), Cicada (Fig.42, 
43), Lucanus cervus (Fig. 44, 45), Oryctes nasicornis, Acrida 
turrita (Fig. 36), Schistocerca gregaria o Anacrydium aegyp-
cium (Fig. 37, 38), Saga pedo (Fig. 35), Grillotalpa grillotal-
pa (Fig.40) (Insecta, Dictioptera: Mantidae, Homoptera: Ci-
cadidae, Coleoptera: Lucanidae, Scarabeidae Orthoptera: 
Acrididae, Tettigoniidae, Grillotalpidae), etc., muchos de 
ellos por primera vez representados, o que no lo habían sido 
desde el Antiguo Egipto, y en ellos el preciosismo y detalle en 
su ejecución demuestra una indudable observación previa y 
un marcado interés sobre los propios elementos naturales, 
formas, proporciones, posturas y movimientos que, en este 
caso, resultan más que evidentes (Lámina 3). 
 Sobre alguno de ellos, no hace falta recordar, por ejem-
plo, la tradición y presencia del escarabajo sagrado en la Civi-
lización Egipcia, cuyas creencias al respecto son de todos 
conocidas y que se extendieron por el Mediterráneo, espe-
cialmente entre fenicios y greco-romanos, y ciertas reminis-
cencias de él podríamos encontrar en el citado Oryctes nasi-
cornis que aparece en estas puertas. Pero el escarabajo cono-
cido como ciervo volante (Lucanus cervus) es de larga tradi-
ción europea. Entre los clásicos representaba a los pastores 
Cerambo y Terambo, y era muy temido en las culturas nórdi-

cas porque se le atribuía la capacidad de extender los incen-
dios al propagar brasas y también de dispersar al ganado. 
Desde finales del s. XIV empieza a aparecer en miniaturas, 
códices y Libros de Horas con connotaciones negativas aso-
ciado al mal y al diablo - ej. Breviario Holandés (1520/1530) 
de la Bayerische Staatsbibliothek de München- aunque, y 
como es normal en todo el Medioevo, también tiene la conno-
tación contraria y está vinculado al triunfo de Dios sobre el 
mal. Así hallamos a veces este insecto asociado a Dios o a 
ángeles en obras de Giovannino de Grassi (Offiziolo Visconti, 
1370) en la Biblioteca de Florencia y otras obras de pintores 
alemanes como Stephan Lochner del Altar de la Catedral de 
Colonia (1440-1445) o de Michael Wolghemut (Jesús orando 
en el Monte de los Olivos 1479) del Retablo de Santa María 
en Zwickau (Alemania), así como en numerosas obras de 
Durero (por ejemplo en la entomológica Adoración de los 
Magos de 1504, de la Galería de los Uffizi de Florencia), y 
que, a veces, no podemos intuir con claridad si es “mala o 
buena” la connotación sobre su presencia en alguna de estas 
obras (una de las muchas contradicciones medievales en la 
simbología bien-mal que se arrastran hasta el Renacimiento 
europeo). Parece no obstante fuera de toda duda que al menos 
en estas bellas puertas éste (estos) escarabajo/s (Lucanus 
cervus, Oryctes nasicornis, Cerambyx cerdo, etc. Fig. 34, 44, 
45) y demás “bichejos” representen, no la figura de Jesús, 
sino toda suerte de peligros para el alma de los que las crucen, 
y por su intencionada orientación, quizás más al salir que al 
entrar por ellas. 
  Salvo éstos, la mayoría de los artrópodos que encon-
tramos poseen una significación alegórica bien reconocida en 
la iconografía y simbología de la Cristiandad o en la tradicion 
Medieval de la que ya hemos hablado, como es el caso de la 
abeja (Apis mellifica Fig. 51) con la laboriosidad y el orden, la 
cigarra (Cicada Fig. 42, 43) con la resurrección, la mariposa 
con la resurrección del alma y la vida eterna (Fig. 52), la 
mantis (Mantis religiosa Fig. 41) con la oración, la mosca con 
el demonio y la muerte (Fig. 50, 52), o los saltamontes símbo-
lo de la irresponsabilidad y de la imprevisión (Fig. 35-38), 
que abundan por doquier con un enorme naturalismo. 
 Podría parecer que otros elementos artropodianos ha-
brían sido elegidos por mero valor estético, ya que no estaban 
habitualmente “catalogados” (o que más probablemente esta-
ban metidos en un mismo “saco taxonómico”) y desde luego 
su naturalidad demuestra unas excelentes dotes de observa-
ción y, sin duda, una cierta afición entomológica. Algunas 
figuras de insectos poco representados hasta ahora o no repre-
sentados hasta entonces en el Arte de Occidente, como el 
alacrán cebollero (Grillotalpa grillotalpa Fig. 40), el grillo 
(Grillus campestris), el ácrida (Acrida turrita Fig. 36), e in-
cluso la enigmática Saga pedo (Fig. 35) que también aparecen 
en estas tallas. Esto demuestra que el zoólogo Aristóteles 
volvía a ser leído, y sobre todo entendido y valorado, y que la 
naturaleza y sus habitantes ya estaban siendo observados y 
diferenciados de otra incipiente manera, que empezaban a 
percibirse como diferentes unos de otros a un nivel morfoló-
gico, pero quizás que aún eran tomados, como saltamon-
tes/langostas, sin más distingos pedagógicos/morales y espe-
cialmente taxonómicos, que el desarrollo de la Zoología y la 
Entomología luego nos traerían.  
 Tampoco junto a todos ellos faltan otros “peligros” de la 
salvación, pero bastante lejos quedan ya los grifos, los drago-
nes alados, los centauros, los basiliscos y las sirenas que re-
tiene su propia Iglesia arrastrando el peso de sus medievales 



  531 

piedras (Fig. 20, 21), y como nueva prueba de la lenta evolu-
ción humana desde su abusiva concepción medieval a la ra-
cionalidad renacentista, hallamos peligros sí, pero mucho más 
realistas y terrenales, como son todos estos insectos junto a 
caracoles, ranas y lagartijas que arrastran, eso sí, su “adecua-
da” simbología. 
 Al margen del Baptisterio, y ya en el Duomo o iglesia 
de Santa Maria del Fiore propiamente dicha, esta profusión 
artropodiana se repite. Empezando por los ejemplos más 
toscos y primitivos citemos la Puerta de los Canónigos, obra 
de Lorenzo de Giovanni d’Ambrogio y Giovanni Tedesco 
(1402) con aportaciones de della Robbia y Donatello, así 
como en las imitativas adiciones que se efectuaron en el s. 
XIX sobre la fachada principal (tras el estéril concurso de 
1490 y los proyectos de Brunelleschi y Ghiberti de 1429 y 
posteriores de Miguel Ángel y Sansovino) realizadas por 
Emilio de Fabris entre 1871 y 1887, y en particular en la 
Puerta Principal Izquierda obra de Passaglia, realizada entre 
1897 y 1903, y la Puerta Principal Derecha obra de Cassiolo 
(1899), entre en cuyos vegetales dinteles con hojas de higue-
ras (tras la cristianización de los elementos paganos heredados 
la higuera de Ática se asoció con el saber y la abundancia y el 
higo de Saturno con el bienestar y la felicidad), y sobre este 
idílico tejido vegetal los nuevos seres humanos vienen desnu-
dos al mundo donde el mal acecha y ahí llega la iconografía 
medieval de la que tantas veces hemos hablado (Monserrat, 
2009 a, b, c) y junto a estas criaturas infantiles, no sólo aso-
man multitud de seres mesopotámicos como grifos, dragones 
alados, centauros, basiliscos, junto a otros más “terrenales” 
(aunque alguno también mesopotámico) como leones, drome-
darios, zorros, ardillas, ratones, caracoles, aves, culebras o 
lagartijas, que poseen una marcada simbología desde el Mun-
do Clásico y el Medioevo, sino escorpiones (Fig. 19) y sobre 
todo muchos insectos labrados en caliza primero y en bronce 
después entre los que, de nuevo, hallamos ciervos volantes, 
multitud de mariposas, y en menor número cigarras y salta-
montes (Fig. 19-21, Lám. 3), a veces amenazadas, acosadas o 
perseguidas por ciervos volantes y escorpiones que, junto a 
los monstruitos anteriormente citados, constituyen todo un 
ejército del mal y que repiten la simbología anteriormente 
mencionada.  
 Sobre las mariposas hagamos un breve apunte rogando 
al lector que compare la mariposa de la figura 21 y las de las 
figuras 46-49 para apreciar el avance en la “entomología”, 
aquí en piedra y bronce talladas y, en cualquier caso, merece 
la pena (de nuevo) incidir sobre la imagen fijada de las mari-
posas en Occidente, ya que casi siempre poseen las alas oce-
ladas (Fig. 21, 46, 61, 65, 67) - como reflejo de la herencia 
clásica (ancestralmente Micénica), probablemente Saturnia 
pyri (Fig. 62) - y que, vía Grecia-Roma, se mantiene ocelada 
a lo largo de la Cultura Occidental como un elemento perma-
nentemente vinculado a la imagen generalizada de la maripo-
sa, a pesar de ser escasas este tipo de mariposas en la fauna 
europea, pero que se mantienen en el ideario zoológico euro-
peo hasta nuestros días (Monserrat, 2008, 2009 a, b, c).  
 Todo lo anteriormente indicado representa una auténtica 
entomológica sorpresa en la bella ciudad del lirio que hoy día 
se nos antoja como un Museo de Entomología al aire libre de 
los siglos. 
 Sabemos que la mayor parte del zoológico medieval fue 
satanizado (y casi todos los artrópodos con ellos), y por solo 
citar los aquí hallados mencionemos el significado medieval 
de algunos de ellos. Entre los reptiles-anfibios, “reptiloides” 

mitológicos al áspid: mal, pecado; el basilisco: Satán; el ca-
maleón: Satanás, engaño; el cocodrilo: infierno, hipocresía, 
asesinato, ignorancia, duplicidad, contradicción, demonio, 
vicio; el dragón: pecado, Satán, mal, tinieblas; la hidra: per-
versión, pecados capitales, vicio, mal; el/la lagarto/ ija: alma 
que busca la luz, resurrección, renacimiento, fe, mal, sucie-
dad, pecado, vicio, pereza, indolencia, demonio; la quimera: 
mal; la rana: vicio, lujuria, avaricia, envidia, resurrección, 
infierno, pecado; la salamandra: castidad, purgatorio, fuego, 
fe, honestidad, coraje; el sapo: mal, vicio, sexo, glotonería, 
envidia, pecado, impudicia, Satán, falsos profetas (a los Cató-
licos en el Luteranismo), resurrección, fealdad, torpeza, avari-
cia, poseídos por el demonio; la serpiente: mal, peligro, peca-
do, Satanás, herejía, tentación, signo visual del amor de Jesús, 
prudencia; la tortuga: castidad, recato, pudor, silencio, pereza, 
mal, infierno, sabiduría de los ancianos, longevidad, reticen-
cia, ambigüedad, estabilidad, prudencia, virtudes domésticas, 
modestia; y entre otros invertebrados, el caracol: cosas terre-
nales, renacimiento, resurrección, privacidad, pereza, fertili-
dad, luna, vulva, etc. (¡Vamos, una pena!). 
 Entre los mamíferos, humanoides e híbridos citemos el 
león: valor, valentía, fuerza, majestad, resurrección, miseri-
cordia divina, anticristo; el camello: temperanza, dignidad, 
humildad, docilidad, frugalidad, templanza, sobriedad; la 
mantícora: oscuridad, infierno, pecado; la sirena: muerte, 
doblez, engaño y la harpía: avaricia, envidia, mal.  
 Entre los artrópodos citemos el escorpión: mal, desastre, 
tinieblas, falsedad, hipocresía, engaño, traición, perfidia, 
paganismo, diablo, muerte, (Sinagoga, Judas Iscariote o Pue-
blo Judío para los Cristianos), envidia, odio, codicia, tormen-
to; la araña: vinculada al esoterismo, diablo, engaño, habili-
dad, avaricia; el ciervo volante: mal, diablo; la cigarra: alter-
nancia, dualidad, negligencia, imprevisión; el grillo: vigilan-
cia, dicha, hogar; el cangrejo: avaricia, engaño, pecado, in-
constancia, mala vecindad, crueldad, tentación; el escarabajo 
(en general): inmortalidad, resurrección, Cristo, demonio, 
pecado; la langosta – saltamontes: templanza, paganos que se 
unen a la fe, destrucción, diablo, irresponsabilidad, imprevi-
sión; la libélula: pecado, mal, demonio; la mantis: oración, 
orientación; el gusano (larva de mosca): suciedad, podredum-
bre, muerte, pecado, y después de tanto “espanto” por último 
la esperada y dichosa mariposa: ligereza, inconstancia, alma, 
resurrección, salvación, pureza, recato, Virgen María. Con 
herencia Greco-Latina, la mariposa en el cristianismo repre-
senta la Resurrección de Cristo y más aún en el caso que se 
haye posada sobre un cardo que simboliza la Pasión de Cristo 
que nos redime del pecado, del dolor y de los males terrena-
les, oponiéndose al otro gran demonio entomológico, la mos-
ca: diablo, tormento, Pasión de Cristo, mal, dolor, precariedad 
de la vida, lo perecedero. (¡Vamos, otra pena!). 
 No nos cansaremos de manifestar que nos llama pode-
rosamente la atención, desde nuestra perspectiva contemporá-
nea, la profusión de maldades vertidas sobre el bello y casi 
siempre inerme Mundo Animal y la gran cantidad de peligros 
morales que representaban la mayor parte de los animales 
asociándolos al vicio, al pecado, a la muerte y a la oscuridad, 
frente a una escasísima representación de significaciones 
iconológicas y alegorías más “amables” que los relacionaran 
con la belleza, el bien y la luz, hechos que, junto a otras mu-
chas desgracias generó una mentalidad indolente, enfermiza, 
paranoica, neurótica y psicótica creando un mundo lleno de 
imágenes de culpas, castigos, penas y angustias, un mundo 
triste, oscuro, temeroso y, sin duda, muy infeliz (también para 



  532 

los animales), cuya herencia y consecuencias aún sufrimos y 
sufre la Naturaleza. (¡Vamos, otra nueva pena!). 
 Algunas de estas “cualidades” fue variando con el tiem-
po, o alguna otra se añadía a este penoso historial zoológico 
(algo aliviado en el reencuentro con el mitológico Mundo 
Clásico tras el Renacimiento, especialmente en alegorías y 
emblemas), pero su persistencia se mantuvo vigente durante 
siglos, y alcanzó el s. XVIII en toda su extensión. Ejemplos 
de ello podrían ponerse cientos. El Emblema LVI con un 
escarabajo asociado a Júpiter del Animus nobilitat de Floren-
tius Schoonhvius, 1618 es uno de los muchos ejemplos alegó-
rico/pagano/mitológicos de retorno a la herencia clásica que 
podrían mencionarse, pero en el tema religioso persisten con 
la misma cuna, y se mantiene la medieval intención morali-
zante mucho tiempo después, e ilustrativo resulta el fresco La 
Iglesia Militante y Triunfante (1705) de Antonio Palomino en 
el coro de la Iglesia de San Esteban de Salamanca, donde 
entre otras alegorías, se representan con animales los siete 
pecados capitales: oso / ira, avestruz / gula, pavo / soberbia, 
lobo / avaricia, cabra / lujuria, perro / envidia y tortuga / pere-
za, que dan fe de la importancia y persistencia en el tiempo 
que tuvieron estas atribuciones “zoológicas”. 
 Como hemos visto, y no necesitamos recordar pues los 
artrópodos estaban dentro de la misma “categoría taxonómi-
ca” medieval (digamos Animalia peccatorum), los animales 
de carne y hueso no resultaban suficientes, ni suficientemente 
maléficos para el maligno Satanás omni-circundante, y por 
ello la imaginación se abre paso a nuevos seres monstruosos. 
Seres fabulosos y por ende monstruos que existieron desde 
que el mundo es mundo, especialmente en Mesopotamia, 
Grecia y las civilizaciones precolombinas y asiáticas. En 
Europa además, pueblos llegados desde el este de los Cárpa-
tos a través de Siberia y Manchuria traerán nuevas y ancestra-
les creencias y manifestaciones zoológicas que se relacionan 
con Ur, Uruk en Mesopotamia o con el Luristán de los Kasi-
tas (que nos dejaron bellos animales en bronce), quedando su 
influencia en otros pueblos como los pueblos de las estepas de 
Altai en Siberia, y que a través de las guerras y del comercio 
con Oriente (y Florencia era receptora), contribuyeron a la 
adquisición de elementos orientalizantes en la iconografía 
medieval europea, que ya de por sí heredaba una “fauna” 
greco-romana que no había “tenido ningún reparo” en asumir 
y producir todo tipo de mostruitos mitológicos.  
 Algunos de estos seres eran “buenos” como el Pegaso, 
el Centauro, el Unicornio o el Ave Fénix, pero la mayoría 
eran “malos”, y en ellos se hayan muchas referencias orienta-
lizadas con seres fantásticos policéfalos como antílopes de 
seis patas, asnos con tres, perros con dos cabezas y demás 
monstruitos babilonios, árabes, hebreos o persas. Así halla-
mos esfinges, sirenas, cronos, anfisbenas, basiliscos, cíclopes, 
catoblepas, cancerberos, lamias, quimeras, arpías, dragones, 
escilas, gárgolas, gorgonas, mantícoras, minotauros, tritones, 
parcas, hidras, harpías, sátiros, grifos, hipogrifos, lémures, 
aquerontes, taras, pájaro-serpiente, rémoras, silfos, serpiente 
de mar y un largo etc., seres que hunden sus raíces en el ori-
gen de las civilizaciones y por ello son frecuentes en algunas 
muy alejadas, son bien conocidas en el Arte Cristiano, y lógi-
camente los hallamos en la Florencia medieval (Fig. 1, 2, 20, 
21, 59). Todas ellas se sumarán, sin distinción, a los animales 
reales que el hombre medieval hallaba a su alrededor y que 
hoy día nos cuesta, con nuestra mentalidad cartesiana, pensar 
que fue así (piénsese por ejemplo que los viajeros se proveían 
de gallos para alejar a los basiliscos en sus viajes por comar-

cas desconocidas) y que su veracidad estaba tan admitida que 
incluso aparecen grifos, sirenas, arpías, unicornios, hombres-
escorpión y otros animales fantásticos en escenas de La Crea-
ción, como en el Marfil de la Escuela de Amalfi (s. XI-XII) 
del Metropolitan de Nueva York o en la escena de Adán y 
Eva en el Paraíso del Díptico Areobindus del Valle del Loira 
del Louvre, que muestran una evidente influencia mesopotá-
mica. Los mismos elementos y con el mismo significado, los 
hallamos en Florencia por doquier, sea en la fachada de San 
Miniato al Monte, sea en frescos y techos adornando los fres-
cos de las salas, sea la heráldica, o en infinidad de en numero-
sas tablas de la época, y no hay que caminar mucho para ver 
un unicornio en el anónimo (s. XVI) Ulises en la Isla de Circe 
en la Galería de los Uffizi o grifos sobre el propio mantel de la 
Última Cena (1480) de Ghirlandaio en la Capilla del Altar 
Mayor de la Iglesia de Ognissanti.  
 A algunos de estos animales fantásticos se les había 
hallado un componente material físico (real) y tal es el caso, 
por poner un ejemplo, del mítico unicornio. La afición colec-
cionista de muchos reyes, príncipes, nobles y mecenas a acu-
mular todo tipo de objetos que, al margen de alguna determi-
nada cualidad terapéutica o supuestamente “mágica” de algu-
no de ellos, su intención poseía más ánimo curioso de propor-
cionar placer contemplativo que científico o clasificatorio 
(casos conocidos son los de Piero di Cosimo o Leonardo, o el 
de Ucello, que antes de su enajenada vejez y de morir en la 
penuria, tenía su casa llena de animales y le fascinaba escu-
driñar la naturaleza y comparar, llegando a asociar la armadu-
ra de los caballeros con la de los insectos), y desde luego, 
como objetos de alta cotización, se añadían como parte de sus 
patrimonios o como elementos estéticos y se acumulaban con 
tamaña afición que en más de un caso acabaría por llevarles a 
la ruina, como es el conocido caso Rembrandt. Se reservaban 
fuertes sumas para incrementarlos y dotar de personal para 
cuidarlo y estudiarlo, y es conocido algún ejemplo que dice 
mucho al respecto. Tal es el caso del inventario de los famo-
sos, influyentes y acaudalados Medici que, aficionados desde 
el s.XV, habían pagado 6.000 florines por un cuerno de nar-
val, creyéndolo de unicornio, mientras que se pagaban 24 
florines a Castagno por su Altar de la Assunta, 40 florines a 
Filippo Lippi por su Altar Barbadori de Santo Spiritu (Louv-
re), se adquirió La adoración de los Reyes Magos o el Ta-
bernáculo de la Virgen de Fra Angélico por 100 y 190 flori-
nes, el David de Miguel Ángel se pagó a 400 florines, un Van 
Eyc por 30 florines o 3 florines al mes a Brunelleschi durante 
los 14 años que tardó en construir la cúpula del Duomo y el 
mismo sueldo a Ghirlandaio para la ejecución de La adora-
ción de los Reyes Magos, y dos florines al mes (más manu-
tención) para la ejecución del Apóstol para la Catedral a Mi-
guel Ángel, lo cual dice mucho sobre el precio que llegó a 
pagarse por muchos de estos objetos. Ya desde la Edad Me-
dia, se pagaba hasta diez veces su peso en oro por uno de sus 
“cuernos”, y que materializaba parte de este mítico animal 
que, lógicamente está muy representado en manuscritos y 
bestiarios medievales (Miniatura Boloñesa de la Schilling 
Collection, siglo XIV o el Bestiario Rochester del British 
Museum, o el del Corpus Christi College de Cambridge del 
siglo XIII, etc.), y a finales del Medioevo, y ya entrando el 
Renacimiento aparece en esculturas, tapices, dibujos y cua-
dros como el Jardín de las delicias de El Bosco (donde apare-
cen otros animales exóticos como elefante o jirafa) o el de 
Bernardino Luini (c. 1520) y que fue un animal mitológico 
profusamente utilizado como animal simbólico de la castidad 



  533 

y de la Virgen, desde los Mosaicos de Rábena (siglo XII) o El 
triunfo de la Castidad de Francesco di Giorgio Martini de la 
Paul Getty de Los Ángeles, al Retrato de Rafael de la Galle-
ria Borghese de Roma o La Creación de Tintoretto de la 
Academia de Venecia, así como muchos otros autores desde 
Anibal Carracci a Gustave Moreau y cuya relación con el 
narval marino ya empezará a sugerirse en el siglo XVII en el 
Bestiario de Rodolfo II. 

En función de su significación moralizante, todos estos 
seres estaban mezclados con los “artrópodos del mal” en un 
totus revolutum que casi no distinguía uno de otros, porque 
todos tenían la misma “categoría taxonómica”: el pecado, y se 
regían por el mismo “código de nomenclatura moral” y todos 
ellos tenían como “sinónimo anterior” al diablo-mal-pecado 
del cual eran, la misma cosa (taxón). Por ello y con el ojo 
medieval, no con el nuestro, hemos de ver artrópodos medie-
vales no sólo como hoy los exponemos e “identificamos” 
como tales, sino en todo tipo de sabandijas y monstruitos 
varios (Fig. 19 - 21).  
 La Edad Media, especialmente durante el Románico, 
fue el mejor caldo de cultivo para aceptarlos, desarrollarlos y 
generar todo tipo de diabólicas combinaciones, eso sí, siempre 
asociados al peligro, a lo desconocido, al mal, al pecado, y en 
definitiva al demonio. Así, por ejemplo, el macho cabrío o el 
cerdo (asociados con Lucifer), los anfibios y reptiles conver-
tidos en todo tipo de basiliscos y dragones (relacionados hasta 
la saciedad con lo maléfico) son los más comunes y extendi-
dos en prácticamente todas las culturas. Su origen puede estar 
relacionado e influenciado por el concepto sumerio de animal 
= adversario, y es conocido que Apolo, Perseo, Sigfrido o 
Cadmo vencieron al dragón, y consecuentemente, su asocia-
ción con la lucha contra el mal y su asociación diabólica era 
inminente, y serán San Jorge y San Miguel Arcángel los en-
cargados en la Cristiandad de vencerlo. También los indefen-
sos murciélagos (asociados a los demonios en contraste con 
alas de aves en los ángeles) y los artrópodos (principalmente 
moscas y quelicerados como arañas y escorpiones) han sido 
objeto de atención y utilización permanente en su simbología 
y con sus mensajes en escenas apocalípticas, relacionadas con 
la muerte o en las escenas de la Crucifixión o del Juicio Final 
o de idolatría. La araña era por ejemplo el símbolo del diablo 
que crea trampas a los pecadores y los escorpiones no le iban 
a la zaga, pues además del mal se les añadió el sentimiento 
antisemítico y se los asoció con el Pueblo Judío, la mentira, la 
falsedad y el engaño (Fig. 5). La representación de este tipo 
de animales como la serpiente y de animales policéfalos aso-
ciada a lo demoníaco parece enlazar con los etruscos (como 
ej. la Cámara Funeraria de Cerveteri, s. III a. C.) y de ellos 
pasa a los romanos a través de los cuales se heredará a mu-
chas manifestaciones religiosas y simbólicas en Occidente.  
 Llama la atención cómo elementos marcadamente 
orientalizantes y “ajenos” acabaron formando parte de la 
cosmología medieval y lógicamente todo esto, dicho para la 
arquitectura/ escultura, habrá que aplicarlo cuando hablemos 
de la heráldica/ pintura, pues los mismos elementos (y con el 
mismo significado) hallados en la escultura aparecerán y 
veremos en la Pintura Florentina de la época que más adelante 
citaremos, y no hay que caminar mucho para ver la Madona 
con el niño (c. 1480) de Memling en los Uffizi y comprobarlo. 
 Por citar algún otro ejemplo (al margen de la zoología 
fantástica) mencionemos la cantidad de pavos reales, came-
llos, dromedarios o elefantes que encontramos por doquier en 
pavimentos, mosaicos, frescos, escudos florentinos, y que ya 

en el siglo XII debían resultar tremendamente “habituales” o 
familiares, y ejemplos son los mosaicos del Baptisterio, que 
hallamos en el Museo de San Marco y desde los bellos fres-
cos de la Colegiata de Santa Maria Assunta (1148) en la 
vecina San Gimignano (Fig. 5) al Viaje de los Magos de Goz-
zoli, o los pavos reales que pintó Andrea Mantegna en el 
Oculus de la Camera degli Sposi (1465) en Mantua. Nuevos 
animales, como el rinoceronte, del que más tarde hablaremos 
(Fig. 64), se irán añadiendo posteriormente. Por dar algún otro 
dato sabemos que hay referencias de los elefantes en los tex-
tos sagrados, bien antiguos o más recientes que configuran lo 
que fielmente seguirá la Cristiandad (Phil. 2:7, Libro I a los 
Macabeos 6: 43- 46 o en el Libro de los reyes I: 40, 22), así 
como en clásicos como Aristóteles (II.I, 498ª, 3 f), y ya lejos 
quedaban la Armada de Porus contra Alejandro, la de Hanni-
bal cuando cruzó con ellos los Alpes en el 218 a.C. o la de 
Julio César que los llevó a la conquista de Britania, y aunque 
sabemos que el primer elefante del que se tiene constancia en 
la Europa Medieval fue un regalo del Califa de Bagdad Harun 
al Rasid a Carlomagno en el 797, y Federico II (1194-1250) 
llegó a tener más de uno en 1231 en su palacio de Rávena. A 
pesar de esto, sólo referencias lejanas quedaban de ellos, y 
con estas referencias artistas, artesanos y miniaturistas hicie-
ron lo que estaba en sus manos para representarlos, y errores 
como los elefantes sin orejas que ni doblaban las rodillas ni 
tenían deseos de copular (por eso aparecen con frecuencia en 
escenas de la Creación de Eva) son frecuentes (ver la tabla de 
La Creación de El Jardín de las delicias de El Bosco). Natu-
ralmente cualquiera de estos animales adquirió su “utilidad 
moralista” al servicio de la Cristiandad, y el elefante se asoció 
con poder, inteligencia, fidelidad, paciencia, mansedumbre, 
pesadez, torpeza, bautismo, religiosidad, templanza, Cristo, 
castidad, y benevolencia (Monserrat, 2009 b). 
 Es interesante constatar cómo animales, desconocidos 
en Europa hasta entonces, entren en su iconografía artística y 
adopten una simbología específica, con la inclusión de algu-
nos artrópodos, pero especialmente de vertebrados, algunos 
de los cuales empiezan a ser bien conocidos merced a graba-
dos o lienzos, como las jirafas de Pierre Belon (1553) o An-
drea del Sarto (1520) (sin duda conocidas por los dones ofre-
cidos a Lorenzo el Magnífico por el Sultán de Turquía y Egip-
to), el jerbo de Jacopo Ligozzi (1547 – 1632) o los citados 
elefantes de Cristóbal de Acosta (1578) que, aun con todos los 
errores que arrastraban desde sus narrativas descripciones, 
hicieron necesarias la revisión y fijación muchas de las des-
cripciones de Aristóteles o Heródoto.  
 Un ejemplo aún más novedoso es el caso del “florenti-
no” rinoceronte, cuya imagen parecía haber llegado a ser más 
familiar a la vista de que no resulta infrecuente, y que podría 
proceder de viajantes o de los comentarios de Orta sobre 
primer rinoceronte indio que se vio en Europa y que fue en-
viado a Lisboa al Rey Manuel I en 1513, quien, a su vez, lo 
ofreció al Papa León X (este rinoceronte murió en 1517 du-
rante el naufragio que lo portaba a Roma), y posteriormente 
fue enviado otro ejemplar a Felipe II de España cuando era 
rey de Portugal y que llegó a Lisboa en 1586, sirviendo de 
modelo al grabado de Philippe Galle. En la ciudad de Floren-
cia posee una pronta aparición, y muestra es la obra de Fran-
cesco Granacci, José presenta al faraón a su padre y sus 
hermanos, en la Galería de los Uffizi (Florencia). Posterior-
mente este curioso animal fue asociado a la virtud de la pa-
ciencia y a temas moralizantes tales como “Hinc Tvtela” 
según aparece en el friso de la Sala Luca Giordano (1691) del 



  534 

Palazzo Vecchio de Florencia (Fig. 79), y como muestra de 
sorpresa y admiración ante el ejemplar que llegó hacia 1751 a 
Venecia recoge El Rinoceronte (c. 1751) de Pietro Longhi 
(1702– 1785) del Museo del Settecento de Venecia, e incluso 
son reproducidos en objetos de loza y porcelana. La posesión 
de animales exóticos en jardines de fieras dentro de los espa-
cios palaciegos fue una costumbre que se extendió en todas 
las cortes europeas, y esta excentricidad se extendió poste-
riormente a otros miembros de las cortes, mercaderes o ban-
queros, de los que existen referencias del uso de muchos 
animales, incluso rinocerontes en fiestas y agasajos, e incluso 
emular el mundo romano realizando luchas de unos contra 
otros como aparece en el cuadro de Francis Barlow (c. 1626 – 
1704) Lucha entre rinoceronte y elefante de la UIT Collection 
de Londres.  
 Otro ejemplo mucho menos conocido es el caso del 
guepardo, y para ello citemos al florentino Benozzo Gozzoli 
(1421– 1497) quien incluye numerosos animales en muchas 
de sus obras. Merece citarse La cabalgata de los Reyes 
Magos (1459 – 1461) del Palazzo Medici Riccardi de Flo-
rencia por su primeva inclusión de guepardos en la pintura 
renacentista europea. De este animal existen dibujos del 
lombardo Antonio Pisanello en el Louvre y la Biblioteca de 
Bérgamo (c. 1400) y que, conocidos desde antiguo como 
animales de ayuda en la caza en las cortes egipcias, indias y 
pesas, según atestiguan sus escritos y miniaturas, aparecen 
luego en decoraciones de tumbas etruscas y de textos cris-
tianos. Traídos desde la India, ya eran animales de compañ-
ía y de caza habituales en algunas cortes europeas durante el 
Medievo, como es el caso del Norte de Italia, Francia y 
Navarra, y aparecen en tapices (Cluny) y en algunos manus-
critos y apuntes de modelos para taller como los de Giovan-
ni de Grassi (+ 1398) de la Biblioteca Civica de Bérgamo, 
que muestran una evidente observación al natural de esta 
época gótica tardía en los umbrales del Renacimiento, y 
también quedaron reflejados en algunos Libros de Horas 
como el Salterio de Tenison (c. 1283) del British Museum 
de Londres o el la escena de la Creación de Eva del Libro 
de Horas de Visconti (c. 1430) de la Biblioteca Nazionale 
de Florencia, y será un animal que durante la Edad Media 
adquirirá nobles atributos que (naturalmente) lo asociarán 
con Cristo salvador de los pecados, e incluso con María y 
por ello aparecerán posteriormente con cierta frecuencia 
asociado a escenas de santos como San Jerónimo en obras 
escultóricas o pintura de Mino da Fiesole, Jacopo Bellini, 
Civerchio, Angelo Maccagnino o Giovanni Mansueti, así 
como en obras posteriores de Ticiano, George Stubbs o los 
prerafaelitas. 
 Todo esto viene a cuento porque la herencia clásica 
reanima viejas costumbres conforme nuevos elementos veían 
la luz. Así, en los sellos personales empleados para lacrar la 
correspondencia, se conservó (heredada de Grecia y en menor 
medida de Roma) una alta presencia de animales en ellos, 
algunas veces algunos artrópodos. El mismo Emperador Au-
gusto eligió como emblema un cangrejo que pinzaba con sus 
quelas una mariposa junto al texto “festina lente” (date (haz 
la) prisa despacio) y más tarde lo asumiría Cosme de Medici 
asociándolo a su emblemática tortuga, que aparecerá por 
doquier hasta mediados del siglo XIX en frescos, pinturas y 
objetos como la Mesa en Piedras duras de la Galería Palati-
na de Florencia y ya hemos citado las abejas (Fig. 23, 25, 30, 
63), las de Carlos V o de Urbano VIII o el escarabajo asocia-
do a Júpiter. 

 En otros elementos de la iconografía religiosa, y en la 
escultura en particular en cuyo apartado estamos, también 
podemos hallar artrópodos. Tal es el caso de los pasajes bíbli-
cos donde se citan o en los atributos iconográficos que los 
santos portan para su identificación. 
 Entre éstos segundos citemos algunos de los grandes de 
la Iglesia como San Ambrosio de Milán (340 – 397), San 
Jerónimo (340/7 – 420), San Agustín (354 – 430) o San Gre-
gorio Magno (540 – 604) y otros “menos grandes” como San 
Gregorio de Nisa, San Clemente de Alejandría, San Atanasio, 
San Gregorio Nazianzus, San Juan Crisóstomo o San Juan 
Damasceno, quienes acercan el Cristianismo a personas más 
instruidas y compendian su saber zoológico que será base de 
la iconografía medieval, descartando o afirmando todo tipo de 
mitos y seres. Sobre estos santos encontramos algunas refe-
rencias entomológicas que explícitas o sugeridas pueden 
hallarse en algunas de sus representaciones estatuarias o 
pictóricas. 
 Tal es el caso de San Ambrosio (340 – 397) Obispo de 
Milán desde 374, quien bautizó al mismísimo San Agustín, y 
uno de los Cuatro Grandes Doctores de la Iglesia. Por la eti-
mología de su nombre: la ambrosía, como néctar de la inmor-
talidad reservado a los dioses, diosas, héroes (y a sus caba-
llos) y a los ángeles, y aunque no estaba permitido a los grie-
gos mortales (y el castigo de Tántalo es un ejemplo), con 
permiso de los dioses podían tomarla algunos mortales que 
los elevaría a una condición sobrehumana (el caso de Aristeo, 
hijo de Apolo es buen ejemplo) y la ambrosía se asociará a la 
Eucaristía y la Palabra de Dios que dará inmortalidad a los 
creyentes. Sobre este santo, nacido en Tréveris, pero criado en 
Roma, patrón de los canteros y obviamente protector de las 
abejas y patrón de los cereros y los apicultores, aparece en la 
iconografía medieval representado con ellas, con sus panales 
o sus colmenas. Cuenta la Leyenda dorada cómo las abejas 
“entrando y saliendo de su boca, como si quisieran hacer miel 
allí” depositaron la miel del conocimiento teológico en sus 
labios mientras que él, aun en la cuna, dormía en el patio de 
su casa paterna. Esta leyenda pagana ya la contaban los grie-
gos sobre Píndaro y Platón y, como ocurrió con Platón y otros 
personajes famosos por su elocuencia, se le identifica con 
frecuencia con las abejas o colmenas, y ejemplos tenemos en 
el altar mayor de su Basílica de San Ambrogio en Milán (s. 
IX), en su estatua en la Portada de los Confesores en la Cate-
dral de Chartres (s. XIII), en la tabla de la Escuela Lombarda 
(s. XV) del Museo de Basilea, en el Púlpito de la Catedral de 
San Esteban en Viena (s. XV), los frescos de Masolino de 
Panicale (S. XV), los de Venray (Holanda) y de Gorsem (en 
Truiden, Bélgica) (s. XV-XVI), de San Clemente de Roma o 
en el Retablo de Bartolomeo Vivarini de la Academia de 
Venecia son algunos ejemplos, pero recordemos que precisa-
mente Milán fue una de las grandes competidoras de Floren-
cia, y por ello poca devoción (y representaciones) de este 
entomológico santo han de esperarse en esta ciudad, aunque 
tenemos ejemplos donde se representa aún sin estos atributos 
(Fig.9), o con ellos, como en bronce en la puerta norte del 
Baptisterio y dudamos si la terracota de Luca della Robia de 
la Iglesia de Orsanmichele se trata de una colmena o no, y si 
San Gregorio no es en realidad San Ambrosio, de modo seme-
jante a la Capilla Española o del Políptico (en la National 
Gallery de Londres) de Andrea da Firenze, en cualquier caso 
Florencia utilizó otros recursos para reivindicar su afición 
apícola (y lo veremos ahora en su heráldica) y así aparece la 
reina de las abejas en las esculturas alegóricas del techo de 



  535 

la Sala Venere del Palazzo Pitti y veremos ejemplos en su 
pintura. 
 Igual ocurre con San Juan Bautista, del que ya hemos 
citado su dieta muy entomológica, pues comió saltamontes en 
el desierto junto a miel silvestre, por lo que se le asocia con 
panales, y junto a otras escenas de su vida es representado en 
veinte paneles de bronce en la puerta sur del citado Baptiste-
rio, y haremos alguna referencia de los escorpiones en la 
escultura florentina cuando hablemos de San Jerónimo en el 
apartado de la Pintura. 
 También en relación con los artrópodos en la escultura 
debemos citar la multitud de escudos, anagramas, emblemas o 
atrubutos en alegorías y en escudos de armas de nobles, reyes 
y papas que harán de estos emblemas heráldicos una seña de 
identidad allí donde hubieran tenido efecto la ostentación de 
su poder. Aunque los mencionaremos al hablar de la heráldi-
ca, citemos entre los más conocidos el emblema con las tres 
abejas del escudo de armas del Papa Urbano VIII y la repre-
sentación de la reina abeja rodeada de su enjambre que man-
tuvo Fernando I de Medici (1549 – 1609) como emblema de 
su reinado y que acompañarán sus monumentos y palacios 
como alegoría de su buen trabajo como soberano, y así apare-
ce en el basamento de su estatua ecuestre obra de Giambolog-
na y Tacca (1608) en la Piazza Santissima Annunziata de 
Florencia junto al texto “Maiestate Tantvm (Fig. 25).  
 Con todo lo que anteriormente citábamos, parece que no 
les era extraña la abeja a muchos artistas florentinos, y es bien 
conocido que muchos de los escultores florentinos citados, 
especialmente en sus trabajos en bronce, utilizaban bien el 
barro o bien la cera para sus bosquejos y estudios iniciales de 
sus obras (bozzetto). Buen ejemplo son las puertas de Pisano y 
Ghiberti (algunos de cuyos paneles se han citado como pre-
viamente talladas en madera o en cera), Gaetano Zumbo mo-
delador de esculturas en cera, muy admirado por Cosimo III, a 
pesar de sus temas algo macabros, u Orsini y Verrocchio, a 
quienes se les encargó la realización de tres figuras de tamaño 
natural en cera de Lorenzo, para ser colocadas como exvotos 
en algunas iglesias florentinas, y también Vasari (VII: 154) 
nos refiere varios bocetos en cera de Miguel Ángel para su 
David y de San Cosme y San Damián para la Capilla Medici 
(uno en su propiedad y otro pasó a manos de Pietro Aretino) 
que no se han conservado, e incluso algunos pintores encar-
gaban modelos en cera (móviles) para sustitruir a los modelos 
humanos (Sansovino para Andrea del Sarto y para Perugino, o 
Bugiardini para Pontormo, etc.) y los primeros modelos arti-
culados está documentado por primera vez en el taller de 
Filarete y en el inventario de Fra Bartolommeo (Vasari 
IV:195), también se citan entre los bienes de Verrocchio 
cabezas y miembros modelados en cera (Wackernagel, 1997). 
Estos primeros bocetos en cera no eran normalmente conser-
vados, pero sí era costumbre de guardar estatuas de cera de 
personajes ilustres (especialmente en la iglesia de la Annun-
ziata) y vestirlas con ricos vestidos en días de fiesta y alguna 
de estas estatuillas fue testigo de la tiranofobia de los florenti-
nos cuando en 1528 destrozaron las de dos papas Medici y las 
de Lorenzo y otras de su linaje. La pieza Cristo ante Pilatos 
(c. 1579-1580) de Giambologna en cera roja del Victoria & 
Albert Museum de Londres o los estudios en cera para la 
entomológica Estatua ecuestre de Ferdinando I de Ferdinan-
do Tacca son buenos ejemplos. Tras Giambologna otros 
discípulos florentinos utilizaron estas técnicas de forma gene-
ralizada, destacando Francesco Moschino (1523-1578), preci-
samente apodado Il Mosca por su preciosismo (los florentinos 

eran/son muy dados a poner motes que muchas veces han 
derivado en apellidos que aún se conservan y en nuestro caso, 
Mosca de´Lamberti, al que Dante encontró en el octavo círcu-
lo del infierno junto a otros sembradores de la discordia, es 
otro ejemplo), y otros como Giovani Sisuni (c. 1585-1653) o 
Ferdinando Tacca (1616/19-1686), alguna de cuyas obras es 
especialmente entomológica y citaremos más delante.  
 El uso de la cera en la escultura como elemento básico 
para realizar un modelo que pudiera llevarse posteriormente a 
piedra, madera, etc., es conocida desde la antigüedad, pero 
debido a la mayor fragilidad de este material y que se trataba 
de estudios provisionales, pocas obras originales nos han 
llegado (sí muchas referencias de su utilización, desde el 
caballo para la Estatua ecuestre de Colleoni (1483) en Vene-
cia de Verrochio a las figuras que le servían como modelo a 
El Greco), pero pocos ejemplos reales nos han quedado de 
este soporte. El Busto de Flora (c. 1510) de Leonardo da 
Vinci del Staatliche Museen de Berlin, la Madonna con Niño 
(1511-18) de Jacopo Sansovino, del Museum of Fine Arts de 
Budapest o el Perseo con la cabeza de la Medusa de Benve-
nuto Cellini que puede admirarse en el Museo Nacional del 
Bargello en Florencia (su edificio es el más antiguo edificio 
público de la ciudad, iniciado en 1250, testigo de luchas entre 
güelfos y gibelinos, blancos y negros, e incendiado por los 
ciompi = cardadores de la lana, en una de las primeras reivin-
dicaciones sociales conocidas, presidio, receptor de donacio-
nes particulares, etc.) son buenos ejemplos, y la propia ciudad 
de Florencia es un museo al aire libre para comprobarlo. 
  Estas técnicas en cera seguirán empleándose en siglos 
posteriores por multitud de escultores. También en cera se 
hacían los miles de exvotos consagrados a la Virgen y los 
santos y los reclamados Agnus Dei bendecidos por el Papa 
para las multitudinarias peregrinaciones que eran realizados 
por los fabricantes de efigies de cera vinculados con los orfe-
bres, marfileros, artífices de terracota, rosarieros y demás 
artesanos de objetos religiosos, y cuyas férreas normas obli-
gaba a la originalidad de cada pieza, transformando poco a 
poco a artesanos en artistas. Entre las muchas anécdotas de la 
historia de Florencia en relación con la cera citemos de la 
multitud de festejos populares, religiosos y oficiales y en los 
efímeros y fastuosos montajes y representaciones escenográ-
ficas de esta hospitalaria ciudad y donde han de citarse las 
ofrendas y donaciones de cera que, según cita Vasari, se de-
positaban, a modo de enormes cirios colosales (ceri) decora-
dos con pinturas, en la Plaza del Baptisterio, para el servicio 
religioso de la Catedral y las de San Giovanni con los edifizi, 
bien tallados en madera, modelados en cera o pintados, y que 
representaban las ciudades bajo su dominio. La mayor parte 
de la cera ofrendada para velas del altar se reconvertía en 
dinero (para la obra del Baptisterio) en un tipo de tributo 
voluntario en especie. En algunas pinturas de Bargello (c. 
1430) se representan estas ceri de colores. También es cono-
cida la anécdota sobre Miguel Ángel, ya solitario anciano, en 
su casa de Roma gustaba trabajar por la noches con una vela 
encendida sujeta a su gorro sobre la Pietà para su propia 
tumba y a martillazos por él destruida y que restaurada se 
conserva en una capilla del Duomo. Curiosa coincidencia con 
Tiziano que murió de peste cuando trabajaba en un mismo 
empeño y la misma pulsación de trabajar a la luz de las velas 
que hallábamos en Goya (Monserrat, 2009 c). 
 La técnica de la cera perdida para el vaciado de los 
definitivos en bronce estaba generalizada, y el uso de las 
diferentes partes permitía reutilizarlas para componer nuevas 



  536 

piezas variantes de la original ya existente o mejorarlo, hecho 
que permitía aumentar la producción y abaratar los costes, 
extendiendo los encargos principescos a una mayor clientela. 
 El uso de la cera como lacre en la procedencia e invio-
labilidad de la correspondencia y los documentos es sobrada-
mente conocido desde la antigüedad, y aparece en multitud de 
obras y documentos conservados en archivos, museos e insti-
tuciones florentinas (sustituido por plomo en documentos 
oficiales merced a la concesión del papa León X tras su visita 
en 1515 a su ciudad natal). También en este periodo y hasta el 
s. XVIII, se había puesto muy de moda la ceromancia, que 
arrastra toda una herencia pagana en el uso de la cera en ritua-
les religiosos, mágicos o maléficos que se remonta a los babi-
lonios, y tiene una larga tradición en occidente. Esta práctica 
adivinatoria que se practicaba desde Francia a Turquía, con-
sistía en deducir presagios y augurios en función de la forma 
que adquirían las gotas de cera fundida al solidificarse en el 
agua donde eran vertidas, y que también se practicaba en 
Florencia. 
 Volviendo a la escultura florentina, en este caso civil o 
mitológica (no religiosa) realizada para fuentes, espacios 
públicos, zonas abiertas o ajardinadas, Florencia tiene varios 
ejemplos entomológicos a destacar. Las primeras obras 
“públicas” renacentistas siguen el patrón romano de ensalzar 
la belleza humana (mayoritariamente masculina) y de paso, 
reafirmar el poder del gobernante de turno, y buenos ejemplos 
acabamos de citar, y Florencia y su Plaza de la Señoría en 
concreto, es un museo al aire libre sobre este particular. Poste-
riormente la influencia del manierismo en las Artes, desde la 
Arquitectura y la Jardinería a las Artes Decorativas e incluso 
Escénicas fue evidente, y su mayor libertad y su culto a lo 
artificial permitió la ejecución de obras con una enorme ima-
ginación en las que con mucha frecuencia aparecían elemen-
tos vegetales, y especialmente animales fantásticos, en mar-
cada línea escenográfica que caracterizará el Barroco, bien 
ofreciendo elementos de marcada extravagancia tanto en su 
composición, como en su unidad. Vamos a encontrar artrópo-
dos en unas y otras obras escultóricas.  
 En el primer caso debemos, como es lógico, ajustarnos a 
la época y a sus “recursos artropodianos”. Veremos artrópo-
dos asociados a las esculturas y estatuas renacentistas que 
adornarían espacios, plazas públicas y jardines y citemos las 
figuras de Cáncer y Escorpio que se alojan las ruedas del 
carro de la Fuente de Neptuno de Ammannati y Gianbologna 
(Fig. 22), marcadamente pagana y precisamente en las inme-
diaciones donde fue ajusticiado Savonarola y que, desde 1565 
y con motivo de la boda de Francisco y Juana de Austria 
(hijos de Cosme I y Carlos V), adorna el escenario urbano de 
la Piazza della Signoria de Florencia (Fig. 22) y dudamos que 
“a regañadientes” del pueblo como sugieren ciertas referen-
cias, ya que representaba la primera fuente pública con agua 
corriente y fresca para la población y las cabalgaduras. En el 
segundo caso, son conocidas los espacios ajardinados, escul-
turas y las caprichosas grutas del Bosque Sagrado de la Villa 
Orsini en Bomarzo (1550 – 1580), la Villa Medici en Castello 
(1570), el Pratolino de la Villa Medici (1569-1579), la Gruta 
de Boboli (1583), de La Tribuna (1584) o del Teatro de los 
Uffizi (1586) en Florencia (muy al gusto de Francisco I) o en 
el Jardín de las Tullerías de París (1570) hoy prácticamente 
destruido (algunos fragmentos se conservan en el Museo de 
Sèvres), donde lo meramente vegetal y orgánico es casi susti-
tuido por la propia obra imaginativa del artista y donde con 
marcada extravagancia y gran realismo y detalle multitud de 

animales, lagartos, serpientes, aves, gatos, pero también ani-
males como corales o conchas y a veces artrópodos como 
cangrejos y langostas, entre otros, aparecen entre las artificia-
les estalactitas y los acuosos sonidos. 
 La escultura barroca civil, y en particular la utilizada 
para espacios abiertos y jardines en modelos que, una vez más 
Florencia exportará a otros palacios desde París a San Peters-
burgo, hereda la tradición clásica del Renacimiento, y es 
también muy frecuente encontrar elementos mitológicos con 
seres marinos como los crustáceos relativos al océano, como 
es el caso del enorme centollo (Crustacea, Decapoda: Maji-
dae) sobre el que se posa el Dios del Mar en la célebre Fuente 
de Neptuno (1571) de Stoldo Lorenzi (1543 – 1583) sita en el 
Giardino di Boboli del Palazzo Pitti de esta ciudad (Fig. 31) y 
obra de Buontalenti y Tribolo (1558-1577) o los centollos de 
las Fuentes de los Monstruos marinos (Fig. 24) obras de 
Pietro Tacca (1629-1633) en la citada Piazza Santissima 
Annunziata de Florencia (también los hallaremos en las fuen-
tes del Palacio de la Granja a imitación de los de Versalles).  
 También aparecen otros artrópodos como las abejas en 
estatuas relacionadas con Aristaeus o Zeus o angelotes con 
alas de mariposas en multitud de grupos escultóricos en patios 
y jardines con amorcillos (putti) arqueros o jocosos tan en 
voga a finales del XVII, tanto que durante el barroco fueron 
llamados boccianti - de bamboccio = angelote “metido en 
carnes”- a los pintores que acudían a formarse a Roma y 
trataban estos temas, siendo Pieter van Laer (il Bamboccio) su 
iniciador. Más hacia el Rococó los jardines se acompañan con 
“caprichos” al gusto de la época tales como represas y cuevas 
artificiales y demás antojos, muchas de las cuales poseen 
estucadas paredes y techos y en muchas de ellas aves y mari-
posas acompañan las escenas representadas. La conocida 
Cueva Grande del Giardino di Boboli del Palazzo Pitti de 
Florencia diseñada por Vasari y Buontalenti y como ejemplo 
posee en sus frescos aves cazando mariposas.  

También relacionado con la escultura (“pública”), po-
dremos encontrar motivos entomológicos en otros elementos 
decorativos que hallamos en esta ciudad. Tal es el caso del 
famoso Porcellino en bronce de Taca (1612) situado en el 
Mercado Nuevo o antiguo de la paja (donde hemos citado se 
realizaban las operaciones bancarias) cuyo original en mármol 
se encuentra en la Galería de los Oficios y alrededor del cual 
florece un boscoso ambiente en el que “sorprendentemente” 
hallamos varios cangrejos (Crustacea, Decapoda: Brachyura) 
(Fig. 28-29). Esta escultura acabó siendo muy popular y sirvió 
de modelo o fue copiada y trasladada a otros jardines de la 
burguesía europea, como en el caso del Parque del Capricho 
(s.XVIII) de los Duques de Osuna en Madrid. 
 También en temas mitológicos hallamos referencias 
artropodianas que los trasladan a la escultura, y son varios los 
ejemplos que hallamos en Florencia, citemos las referencias 
artropodianas en las sensuales hermas inspiradas en la Arte-
misa de Éfeso, en los bronces de la base marmórea del Perseo 
de Cellini de Francesco del Tadda y en alguna de las estatuas 
y copias de estatuas griegas/romanas y porcelanas de Ginori 
con el tema de Psychê y el Amor (1746), sitas en la Galeria de 
los Oficios (Fig. 32) o en otras obras como Psychê abandona-
da (1816) de Pietro Tenerani de Palacio Pitti (Fig. 33) de la 
que existen varias copias, en las que porta alas de mariposa.  
 Recordemos que en la mitología griega la mariposa está 
vinculada al mito de Eros y la princesa Psique (Psychê) que 
era la personificación del alma humana y su inmortalidad. 
Debido a su gran belleza, llegó a ser envidiada por Afrodita y 



  537 

por ello encargó a su hijo Eros el hacer lo posible para que 
Psychê se enamorara de un hombre feo. Sin embargo, el pro-
pio Eros se enamoró de la muchacha a quien visitaba cada 
noche, con la condición de no dejarla ver su cara, así que ella 
no sabía quién era su amante. Con ayuda de sus hermanas ella 
intentó descubrir su identidad y cuando él estaba dormido en 
su cama, encendió una lámpara del aceite pero cuando se 
inclinó para ver la cara de Eros, una gota del aceite de su 
lámpara cayó sobre él y se despertó, y con ello parecía haber 
acabado su idilio. Psychê vagó por toda la tierra en su 
búsqueda, hasta que se reunió con él.  
 Asociado a Psychê se hallaba entre los griegos el Psico-
pompo que era un ser que tenía el papel de conducir las almas 
de los difuntos hacia la ultratumba, cielo o infierno. La voz 
proviene del griego ȥυȤοπομπóς (psychopompós) que se 
compone de Psychê: "alma" y pompós: "el que guía o condu-
ce" y suele adoptar el aspecto de mujer. Aunque Psique no se 
cita como personaje alado, en muchos vasos griegos, y con 
ciertas connotaciones egipcias, Psychê aparece con forma de 
pájaro con cabeza humana, a veces con barba y más adelante 
en la forma de un gallo, de una mariposa, o de una figura 
humana pequeña, que frecuentemente porta alas de mariposas, 
con la que aparece asociada desde las primeras referencias a 
las más tardías de la época romana, y el Mitreo de Santa 
María de Capua Vetere es un bello ejemplo. 
 Los griegos creían que las almas de los difuntos salían 
por la boca del hombre cuando expiraba, y simbólicamente 
utilizaron la mariposa que salía de su crisálida, y así aparece 
en vasos funerarios y sarcófagos, ya que se escaparían en 
primavera de sus fúnebres habitáculos en forma de un enjam-
bre de mariposas. Su ciclo biológico desde la oruga y su fase 
de crisálida, inmóvil y rígida de la que emerge tan bello ani-
mal fue asociada por los griegos con el ciclo de la vida, la 
resurrección y el alma que escapa del yerto cadáver y también 
el Cristianismo recogerá parcialmente este simbolismo. 
 El Mito de Cupido y Psychê, aunque probablemente 
anterior, y en Creta existían creencias similares, es recogido 
en el s. II a. C. por el fabulista romano Apuleius (Apuleyo) (c. 
125 - c. 180) en su historia sobre el Asno dorado. El relato de 
Apuleyo influyó en las primeras manifestaciones funerarias 
cristianas, y muy posteriormente la mariposa permanece en 
las manos del Niño Jesús o en bodegones como alegoría del 
alma en tablas renacentistas o lienzos barrocos, y este mito 
estuvo muy “de moda” entre los siglos XVI-XVIII, y pocos 
palacios y parques europeos de la época carecen de estatuas 
con esta mitológica y entomológica temática (Fig. 32-33). 
Ejemplo mejor no puede ponerse que la Loggia de Psychê (c. 
1517) de la Vila Farnesio de Roma. 
  
HERÁLDICA 
Aunque hemos hecho inevitable referencia de ella al relacio-
narla con la arquitectura (y con la escultura), y también está 
presente en los textos, miniaturas y pintura, etc., no podemos 
dejar pasar los escudos de armas/familias que blasonan multi-
tud de edificios civiles y/o religiosos de esta ciudad, quizás 
más que en cualquier otra, donde cenotafios y sepulcros mo-
numentales o escudos de armas de familias nobiliarias ador-
naban el exterior y el interior de edificios e iglesias, quizás 
intentando mitigar su frustrada presencia por la gestión repu-
blicana de la cosa publica.  
 Como ocurre con la heráldica en general, los artrópodos 
son elementos relativamente comunes en los escudos de ar-
mas, blasones, anagramas, emblemas o atributos en alegorías 

y en escudos de armas de nobles, reyes y papas que harán de 
estos emblemas una seña de identidad allí donde se conociera 
su poder. Naturalmente la pormenorización de estos elemen-
tos artropodianos en la heráldica escapa a nuestra intención, y 
existen trabajos al respecto que se anotan en la bibliografía y 
enlaces. En la ciudad de Florencia son los panales de abejas y 
las abejas (1, 2 o 3) los elementos entomológicos más fre-
cuentemente encontrados en su heráldica, junto a otros ele-
mentos que, como en toda la Europa Medieval y Renacentis-
ta, asignaban a las familias que los ostentaban una categoría y 
una jerarquía social que les diferenciaba entre ellas y sobre 
todo de los restantes mortales. Tales escudos los hallamos por 
doquier en casas, palacios e iglesias florentinas (Fig. 23), y 
refieren a familias como los Ridolfi, Tartini, Nerli, La Tessei, 
Strozzi y tantas otras, e incluso en monumentos, como las tres 
abejas en el dedicado a Dante, obra de Stefano Rici (1818-
1830) que hallamos ante la Iglesia de la Santa Croce y que 
porta tres abejas (Fig. 30). Otros muchos escudos correspon-
den al Arte de la Seda (Fig. 26-27), que aparecen por doquier 
como ya citamos, y como algún otro de los Arti consiguieron 
un estatus y un reconocimiento social muy similar al que 
históricamente estaba reservado a la nobleza y, por ello, deja-
ban su heráldica impronta en todos y cada uno de sus inmue-
bles o en aquellos en los que promovieron o colaboraron en su 
construcción. Tal es el caso de la Nuova Logia (Loggia del 
grano, hoy Iglesia de Orsanmichele de 1343) por ellos pro-
movida y en cuyas terracotas, ventanas y patrón aparece su 
emblema (Fig. 26, 27) o como los que aparecen en el techo de 
la Sala de los 500 del Palacio Viejo. 

Al margen de las tres abejas del escudo de armas del 
Papa Urbano VIII, y por lo curioso, resulta interesante volver 
a citar la representación de la reina abeja rodeada de su en-
jambre que asumió Fernando I de Medici (1549 – 1609) y que 
acompañarán sus monumentos y palacios como alegoría de su 
buen trabajo como soberano. En el basamento de su estatua 
ecuestre obra de Giambologna y Tacca (1608) en la Piazza 
Santissima Annunziata de Florencia (Fig. 25) aparece este 
emblema junto a “Maiestate Tantvm”, y similares estatuas 
ecuestres mandó realizar para otras ciudades del Granducado, 
como Arezzo, Pisa y Livorno. El mismo anagrama aparece en 
el fresco de la Sala di Bona conocido como Gloria del 
Príncipe Cosme I realizado entre 1607 y 1609 por Bernardino 
Poccetti en el Palazzo Pitti de Florencia. 
  
PINTURA 
Si ya en su arquitectura Florencia intentaba igualar a Roma, y 
destacar sobre otras ciudades del Orbe, en su escultura, y 
especialmente en su pintura, no tiene parangón, y el mecenaz-
go de los Medici es, una vez más, decisivo (Rossi, 1966; 
Tenenti, 1974; Micheletti, 1980; Hibbert, 2008). 
 Tratar de hacer una revisión de la presencia de los 
artrópodos en la Pintura Florentina escapa a la intención de 
este artículo, especialmente por su magnitud y porque muchos 
de sus autores o escuelas requerirían mucha más extensión a 
la que dedicamos en esta contribución a toda la ciudad. Por 
ello haremos un breve repaso cronológico en su pintura y de 
los diferentes grupos entomológicos que hallamos en cada 
periodo, anotando alguna particularidad sobre su significado, 
las épocas y los autores más relevantes que los han utilizado. 
 Aunque hay constancia de autores florentinos (o que 
trabajaron en Florencia) ya en el s. XI-XII (Rusticus, Jeroni-
mo Morelli, da Cione, del Biondo, di Tommaso, Adamo, 
Margarito, Traini, Marcovaldo, etc.) cuyas obras versaban 



  538 

sobre temas religiosos de marcado clasicismo al uso y tam-
bién decoraron códices miniados, la modernidad y las innova-
ciones aportadas por Ceni di Pepo o Cimabue (1240-1302), 
Arnolfo de Cambio (1240-1302), Giotto di Bondone (1266-
1337) o Andrea Pisano (1295-1345) rebasaron el rígido y 
abstracto gusto bizantino, y la observación atenta de la Natu-
raleza inicia y aleja la Pintura Florentina de los estereotipos 
vigentes aportando una completa renovación del lenguaje 
figurativo. El tema mayoritariamente sacro y religioso de esta 
primitiva pintura italiana (aún sólo florentina) hace poco 
proclive la inclusión de referencias o temas entomológicos, 
pero es conocida la anécdota apócrifa que mencionan Filarete 
en 1464 y Giorgio Vasari en 1550, quienes cuentan que Giot-
to añadió una mosca sobre la nariz del retrato de su maestro 
Cimabúe, y quien intentó espantarla al acercarse a admirar el 
cuadro. 
 Les seguirán toda una pléyade de artistas donde irán 
imponiéndose las nuevas ideas renacentistas (Quattrocento) 
como el naturalismo, el racionalismo, el universalismo, la 
perfección, el orden y la armonía de los clásicos (la simplici-
dad de la vida era habitual entre algunos artistas y pensadores, 
y Donatello o Bruneleschi iban descalzos, como los filósofos 
griegos) y la perspectiva se afianza como elemento unificador 
en el control racional del espacio figurativo generando una 
revolución hasta entonces inimaginable, y que hasta los Im-
presionistas franceses, cuatro siglos después, no volverá a 
repetirse.  
 Una enorme cantidad de artistas “florecen en Florencia” 
en una llamada primera generación entre los que destacan 
Beato Angelico (1387-1455), Paolo Ucello (1397-1475), 
Tadeo Gaddi (1300-1366), Bernardo Daddi (c. 1280 - 1348), 
Masso de Banco (act. 1320-1350) que aportan sus novedades, 
y con Masaccio (1401-1428) se abre a una nueva concepción 
aún mucho más naturalista, colorista, humana y real, donde el 
hombre es el centro y medida del universo (que aún conserva 
la ciudad de Florencia), y junto a Brunelleschi y Donatello 
gestarán el Renacimiento. Continuará en una nueva y segunda 
generación de pintores como Andrea del Castagno (c. 1421 - 
1457), Domenico Veneziano (c. 1410-1461), Domenico Ghir-
landaio (1449 - 1494), Filippo Lippi (1406-1469), Andrea 
Mantegna (1431-1506), Sandro Botticelli (1445 –1510), Fi-
lippino Lippi (c. 1457 –1504), Giorgio Vasari (1511-1574), 
Bernardo Buontalenti (1536-1608), que son solamente algu-
nos, y alcanza sus más altas cotas con Leonardo (1452-1519) 
quien, curiosamente nace con la caída de Bizancio y muere 
poco antes del Sacco de Roma, cubriendo lo que se considera 
Renacimiento Italiano, y especialmente El Divino Miguel 
Ángel (1475-1564) quien, a pesar de su desinterés por lo 
suntuario, joyas, lujos y boatos, amén del poco aprecio a la 
comida, el aseo, la Naturaleza o el paisaje, consiguió (y mere-
ció) la mayor fortuna conocida para un artista en vida, y del 
que podemos citar una anécdota artropodiana cuando Charles 
de Tolnay comentaba que las murallas diseñadas por Miguel 
Ángel para hacer frente al Sitio de los españoles “parecían 
crustáceos de largas pinzas, mandíbulas y antenas que se 
alargan como defensas contra la aproximación del enemigo 
al círculo de murallas de la ciudad”.  
 En aquella primera generación del “Quattrocento” se 
mantienen elementos artropodianos medievales/ góticos y 
podemos citar ciertas referencias artropodianas-quiropteroides 
que conservan los demonios (muy al uso en esta época) en el 
Juicio Universal (1430) de Fra Angelico, y también de este 
autor, y al margen de la referencia que hicimos al hablar de 

los textiles, podemos citar del Armario de la Plata (Armadio 
degli Argenti) su Anunciación del Museo de San Marcos de 
Florencia, donde el ángel posee alas de mariposa y claro, 
también oceladas. 
 También esta primera escuela, y no solo este autor sino 
algún otro, nos van a permitir introducirnos en un artrópodo 
de herencia típicamente medieval como es el escorpión. Por 
un lado Fra Angelico y el San Jerónimo penitente (1419-
1420) del Princeton University Art Museum, y por otro Ma-
saccio, quien mantiene elementos que sugieren escorpiones en 
los escudos de los soldados en su Políptico de Pisa (1426), en 
particular en los Martirios de San Pedro y el Bautista, y ele-
mento del que no hay duda en la tabla El milagro de la hostia 
( 1467-1468) del Altar de la Cofradía Corpus en Urbino de 
Uccello, que narra el tema medieval de la profanación de una 
hostia y el posterior castigo a los culpables y, como no, apare-
ce un escorpión en los escudos del fondo en alusión a los 
judíos. Comentemos una y otra escena que nos aportará multi-
tud de imágenes escorpionoideas a la Pintura Occidental.  
 Entre los siglos XIV al XVI el escorpión se asociaba a 
la traición y la perfidia, y por ende para los Cristianos, se 
asociaba al Pueblo Judío, y por ello aparece especialmente en 
los escudos, túnicas y estandartes de los personajes que le 
prendieron y dieron muerte y numerosos ejemplos de ello 
aparecen en esta temática desde la Pintura Gótica tardía, como 
es El Prendimiento del Maestro del Altar de Schöppingen (c. 
1460), el de Erhard Reeuwich, el Políptico de la Pasión de 
Cristo de Antonio Vivarini (c. 1415 – 1476) de la Ca d´Oro 
de Venecia, en la Coronación de espinas (c. 1500) del Bosco 
(Monasterio de San Lorenzo de El Escorial, Madrid), elemen-
tos antisemíticos que llegan al Renacimiento, y ejemplos son 
La Crucifixión (1556) atribuida a Giacomo Mancini (act. 
1541 - 1554) del The Fitzwilliam Museum de Cambridge o La 
caída camino al calvario de Albrecht Altdorfer (1480 – 
1538). Este quelicerado puede estar sustituido por una lagarti-
ja o un sapo, siguiendo la concepción medieval que se ha 
citado o por una media luna como muestra de la preocupación 
generalizada en Europa por la expansión del Islam, y así 
reflejan varias tablas de El Bosco sobre esta temática (Monse-
rrat, 2009 b).  
 También, y por citarse expresamente en las Sagradas 
Escrituras, aparece asociado a ciertos personajes, como es el 
caso de algún pasaje de la vida del citado San Jerónimo 
(340/7 – 420), uno de los grandes de la Iglesia más represen-
tado, y que concretamente los cita en su carta a Eustochium, y 
por ello aparecerán vinculados escenográficamente a las esce-
nas del desierto donde se retiró a hacer penitencia. Esta esce-
na es una de las que mayor profusión animalística posee en la 
iconografía de la Cristiandad, y con frecuencia en ella apare-
cen escorpiones (entre uno y cuatro), tanto en Pintura como 
en Escultura, especialmente en obras de los siglos XV – XVI, 
también en Florencia.  
 Como hemos referido al hablar de la arquitectu-
ra/escultura, y siguiendo la tradición de los Bestiarios medie-
vales, a veces el escorpión aparece (también en esta escena) 
bajo nuestra actual concepción de salamandra / lagartija (o 
sabandija - “bicho” anfibio / reptiliano). Ya hemos indicado 
que insectos y reptiles suelen ir juntos en la misma categoría 
en los estudios de iconografía medieval (Ruskin, 2000: 54, 
63), y si hacemos un pequeño esfuerzo en desembarazamos 
de nuestros actuales “sesudos y profesionales” criterios sobre 
metámero, quitina o quelíceros (que en el Medioevo ni por 
asomo se consideraban) un escorpión y una lagartija no dejan 



  539 

de ser, y más para su mentalidad, un bicho con patas que 
mueve la cola. Piénsese dentro de esta mentalidad las eternas 
disquisiciones sobre si una nutria o un castor eran pez o no y, 
consecuentemente, se podían o no comer durante la Cuares-
ma. La tradición medieval sobre la imagen del escorpión 
prevalece al representar este animal en muchos de los cuadros 
con esta temática, tal es el caso de los S. Jerónimo de Gio-
vanni Bellini (c. 1480/90), que tanto el de la The National 
Gallery of Art de Washington, como el del Palazzo Pitti, 
Galleria Palatina de Florencia ofrecen una similar iconogra-
fía. De esta forma aparecen con frecuencia en muchas obras 
de pintores principalmente de finales del siglo XV - inicios 
del XVI o bien mezcladas ambas formas, como escorpiones 
normales junto a sabandijas y demuestran lo indistinto de 
ambos animales bajo su mentalidad. Ejemplos son el citado 
San Jerónimo penitente de la Universidad de Princeton (don-
de un pendenciero y aguerrido escorpión se halla a los pies 
del santo junto a una culebrilla, una lagartija y su característi-
co león, en este caso micro-león), u otros ejemplos como los 
San Jerónimo en el desierto de Girolamo di Benvenuto del 
Musée du Petit Palais de Avignon, de Vicenzo Civerchio, de 
Giovanni Bellini del British Museum, de Gentile Bellini del 
Toledo Museum of Art, de Jacopo Bellini del Louvre de París 
o las obras de El Bosco en el Palacio Ducal de Venecia y el 
Museo Lázaro Galdiano de Madrid.  
 Con el tiempo, es la lagartija la que reemplaza esta 
simbología y con cierta frecuencia aparece este reptil en te-
mas religiosos, bien asociados con la imagen de la Virgen, a 
cuyos pies aparece, como es el caso de la Visión de San Bar-
nardo (1484 – 1485) de Filippo Lippi de la Abadía Florentina 
(quien también pintó los frescos con escenas sobre La vida 
San Juan Bautista, del que ya hemos citado su dieta muy 
entomológica, pintados en 1452-1464 en el presbiterio del 
Duomo del Prato) o asociado a la calavera de La Crucifixión 
como en la de Luca Signorelli (1450 – 1543) de los Uffizi, o 
las conocidas de Durero o Bellini, en los que quizás intente 
representar un escorpión, que según esta tradición medieval 
adoptaba forma de sabandija.  
 Conforme la tradición medieval se va diluyendo, escor-
piones más o menos numerosos y/o reconocibles o realísticos 
aparecen otras obras que sobre este tema realizaron autores 
italianos, y florentinos en particular, como Sano di Pietro, 
Lorenzo Lotto (que incluye un escorpión negro de patas muy 
peludas en su San Jerónimo penitente del Museo de El Prado 
de Madrid y en su versión San Jerónimo en el desierto del Art 
Museum de Bucharest aporta al entorno una langosta, insecto 
que tantas veces está asociada a los desiertos en los textos 
bíblicos y que en este cuadro representa la fuerza destructora 
del diablo), Cima da Conegliano, Benozzo Gozzoli o Fran-
cesco Botticinni (incluye escorpiones muy “gordos” en su 
obra de la National Gallery de Londres) o de otras escuelas 
como Lucas Cranach, Durero y el Bosco, y a veces, y si-
guiendo las referencias de San Isidoro de Sevilla (tomadas de 
Ovidio) conservan en su ideario un origen acuático (idea que 
se remonta a Mesopotamia) asociándolos con los cangrejos y 
así los trasladan a la Pintura, como es el caso de San Jerónimo 
de Tiziano en la Pinacoteca di Brera en Milán. 
 También así de acuáticos, los escorpiones se trasladan la 
escultura en temáticas similares, como es el caso de la obra de 
Francesco di Giorgio Martini (c. 1477) de la National Gallery 
de Washington o de los bronces de San Jerónimo en peniten-
cia, del escultor, ingeniero y arquitecto florentino Antonio di 
Pietro Averlino llamado il Filarete (c. 1513, también se le 

conoce como Antonio Averlino, o Antonio Averulino), en 
cuya obra de la Fitzwilliam Museum de Cambridge, aún a su 
pequeño formato, hay sitio para un escorpión y un pequeño 
cangrejo, además de la serpiente que, en su conjunto, poseen 
reminiscencias de Isidoro de Sevilla, quien asociaba a estas 
tres criaturas como acuáticas y relacionadas con la maldad. 
Algo parecido debe haber ocurrido en la tabla sobre San 
Jerónimo de Filippo Lippi (1493 – 1495) de los Uffizi, donde 
un “escarabajo acuático” (¿Ditiscidae?) parece que existe en 
la base del tronco que sujeta el crucifijo. La imagen observada 
es muy confusa, pero el agua cercana parece corroborar esta 
interpretación.  
 Como no podía ser menos, en esta generación de pinto-
res también vamos a hallar ejemplos sobre la persistencia de 
la sempiterna mosca medieval asociada al pecado y la mal-
dad. Veamos casos de pintores relacionados con Florencia 
como Sano di Pietro o Cima da Conegliano. 
 Es sobradamente conocido el demonio de la muerte 
entre los Persas y del cual parece proceder el nombre Baal – 
zeboub (príncipe de las moscas), tan referido en la Biblia, que 
nos lo trajo a Occidente, y probablemente a autores tardo-
medievales-renacentistas como Leon Battista Alberti (1404 – 
1472) o Jean Bodin en La démonomanie des Sorciers (París, 
1580) y obras como De re aedificatoria, 1452 o Muscae en-
comium, así como multitud de textos posteriores donde, casi 
siempre, se han asociando las moscas con todo tipo de males 
(a veces con el éxito en los negocios y la banca). Posterior-
mente la extensión del conocimiento e interés por las moscas 
y otros insectos despertaron gran atención durante y tras el 
Renacimiento y llegaron a la edición en Bolonia (1602) de 
obras como la de Ulisse Aldrovandi (1522– 1605) De anima-
libus insectis libri septem... (Aldini, 2007). 
 La mosca se había usado en la arquitectura a modo de 
talismán contra/ en relación con/ la muerte, y esta superstición 
sobre este insecto se vertió a la pintura gótica tardía y sobre 
todo renacentista, donde la presencia de moscas es generali-
zada, aunque en los retratos italianos pasa de poseer connota-
ciones meramente negativas, mortuorias o relacionadas con 
elementos moralizantes o fúnebres, a reforzar y potenciar con 
su presencia el realismo del retrato. Ejemplos hay docenas 
(Lorenzo Lotto, Sebastiano del Pombo, Carlo Crivelli, etc.), 
pero dada su frecuente presencia en cientos de obras, se ha 
especulado que la presencia de moscas en los cuadros podría 
atribuir a sus compradores un efecto talismán, y con ello una 
cierta defensa o inmunidad contra ellas, a modo de amuleto o 
bendición explícita, ante ciertas consecuencias de las guerras, 
enfermedades y epidemias que, sin duda, tendrían asociadas 
con las moscas y, de hecho, no parece demasiado casual que 
aparezcan, sin otro aparente simbolismo ni carácter narrativo, 
en cuadros de santos especialmente venerados como en el 
citado San Jerónimo (1444) de Sano di Pietro (1406 – 1481) 
del Musée du Louvre (París) o sobre temas marianos en cua-
dros sobre la vida de la Virgen, particularmente sobre La 
Anunciación. El cuadro de este tema de Cima da Conegliano 
(1459/60 - 1517/18) pintado hacia 1499 (Ermitage de San 
Petersburgo) muestra una mosca sobre una de las patas de la 
mesa donde la Virgen apoya su lectura y una avispa (aparen-
temente un esfécido) sobre la carta que existe clavada sobre el 
labrado pedestal. Esta presencia también aparece en obras de 
otros autores italianos como en Virgen con el niño, Santa 
Isabel y San Juan de Martino Piazza da Lodi (¿ – 1527) o no 
italianos, y ejemplo es el llamado Maestro de Edimburgo, 
donde en su Madonna (hacia 1480) de la National Gallery de 



  540 

Edimburgo, incluye una mosca sobre el lienzo roto que en-
marca la escena contribuyendo eficazmente al trompe oeil que 
el autor pretende.  
 Entre los pintores florentinos de la segunda generación, 
y siempre en relación al tema que nos ocupa, debemos citar a 
Mantegna. En una de cuyas últimas (e inconclusa) obras 
Minerva persiguiendo a los vicios (1502-1506) aparecen 
numerosos angelotes con alas de mariposas o de insectos 
idealizados, que le dan un carácter mitológico a la escena. 
Esto ya lo había utilizado en su conocido fresco ilusionista de 
la Cámara de los esposos (1474) del Castillo de los Gonzaga 
de Mantua (encargados por Ludovico Gonzaga) en la que hay 
ángeles con alas de arrendajo y de mariposa, alguna ocelada 
(claro) y otras que recuerdan a Vanessa atalanta, como en su 
conocido Putti sujetando un cartucho. Podría resultar curioso 
el hecho de emplear estos elementos para temas profanos y 
mitológicos y recurrir a los angelotes más convencionales 
(con alas de ave) en temas religiosos como en su políptico 
Pala di San Zeno de Verona (1457-59), La Ascensión (1460) 
de los Uffizi de Florencia, La Ascensión (1456) de la Capilla 
Ovetari de Padua o los querubines de su Madonna (1485) de 
la Pinacoteca de Brera. Sin embargo resulta evidente que el 
uso de unos u otros elementos (en temas profanos y mitológi-
cos/ tradicional y religiosos) tiene un por qué. 
 En el heterogéneo y poco delimitado tránsito hacia el 
Renacimiento se va imponiendo la idea de lo alegórico frente 
a lo meramente religioso, y cuadros y frescos con esta temáti-
ca van decorando los nuevos edificios. En estos temas los 
putti /angelotes pueden llegar a distinguirse en la pintura no 
sólo por su actitud o atributos que porten, sino según las alas 
que lleven. Los angelitos (santos) conservan sus alas de ave, y 
los angelitos (mitológicos) pueden portar alas de mariposa, y 
que junto a campanas, monedas, relojes o coronas, las mari-
posas también aparecen en cuadros posteriores con temas 
alegóricos como es el de la abundancia. La fortuna de Jacopo 
Ligozzi (1547 – 1627/32) o La Etá dell’ oro, La Etá dell 
argento o La Etá del ferro de los Uffizi de Florencia son bue-
nos ejemplos.  
 A esta segunda generación también pertenece uno de los 
más famosos y populares pintores florentinos, Sandro Bottice-
lli, que formado en el taller de Lippi, le tocó y afectó la época 
revuelta que condujo a la hoguera a Savonarola (1498). En su 
obra recurre a numerosos elementos florales en algunas de sus 
más conocidas obras como son Alegoría de la primavera o el 
Nacimiento de Venus de los Uffizi (1484-88), su Madona 
adorando al Niño (1482) de la Edimbourg National Gallery o 
su Virgen con Niño que abraza a San Juan (1500) de la Ga-
lleria Palatina de Florencia, en los que no encontramos la 
más mínima referencia entomológica, elemento que, por el 
contrario, aparecen formando parte de escudos de armas y 
otros elementos decorativos que los sugieren (armamento, 
espadas o escudos) en referencia alusiva a la casa que encargó 
la ejecución de alguna de sus obras, como es el caso de Marte 
y Venus de la National Gallery de Londres, donde del tronco 
hueco salen avispas, en clara alusión a la casa de los Vespu-
cci, para quienes Botticelli trabajó, y muy probablemente 
fueron quienes le encargaron este cuadro (algo parecido hará 
más tarde Tiziano, en su lienzo El amor sagrado y el amor 
profano (1514) de la Galeria Borghese de Roma, donde apa-
recen las conocidas abejas tan reiteradas en este tema amoro-
so, así como de las citadas referencias heráldicas papales). 
También en su obra Un joven ante las siete musas del Louvre 
hay una alegoría a la Dialéctica en el escorpión que, como 

símbolo de alguna de las Siete Artes Liberales, porta en la 
mano uno de los personajes (cada una de las artes aparece con 
su atributo: la Retórica con el rollo de papel, la Dialéctica con 
el escorpión, la Aritmética con una hoja de fórmulas matemá-
ticas, la Geometría con una escuadra, la Astronomía con una 
esfera celeste y la Música con un pandero y un órgano portátil 
y la Sabiduría que porta rama de olivo). El escorpión signifi-
caba uno de los Cuatro Elementos (la tierra), y era símbolo de 
África, una de las Cuatro Partes del Mundo, y es curioso que 
siglos después, sea otro arácnido, la araña, la encargada de 
reflejar otra alegoría, en este caso de la Diligencia. 
 Muchos de estos cuadros son un vivo reportaje de la 
época, y a través de ellos se puede seguir el curso en la forma 
de vivir y vestir que tenía la sociedad florentina, tanto la baja 
(donde aún en cuadros con temas de milagros a los pobres no 
les hemos visto “demasiados” rastros de polillas en sus hara-
posa vestimenta), como en las clases más acomodadas, donde 
con frecuencia aparecen vestidos y avituallamiento de seda 
que anteriormente hemos citado, y por mencionar algún caso 
refiramos La Flagelación de Jesús de Piero Della Francesca 
(Galería Nacional de las Marcas, Urbino) o Judit de Cristo-
fano Allori (Galeria Palatina). 
 El Bajo Renacimiento (1420-1500) o Quattrocento da 
paso al Alto Renacimiento (1500-1527) o Cinquecento, y a 
pesar de que sus focos se van desplazando hacia Roma, Ve-
necia, Parma, Mantua y Bologna, Florencia, a partir de 1537 
(llegada al poder de Cosme I), seguirá aportando su esencia 
creativa y renovadora y generará la Academia, el concepto de 
Museo y la crítica de Arte, que copiará el resto de Europa. 
Época con espléndidos artistas, nacidos o muy relacionados 
con esta ciudad, de la talla de Miguel Angel, Rafael o Leo-
nardo en pintura (Chiarini, Darr & Giannini, 2002; Da-
vid, 2005), Bramante y Andrea Palladio en arquitectura, y en 
ambas especialidades junto a la escultura Miguel Ángel con 
obras que enmudecieron todo lo que se había hecho hasta 
entonces. También entre estos genios vamos a encontrar ele-
mentos artropodianos.  
 Tal es el caso de Rafael Sancio (1438-1520), que nacido 
en Urbino, entre 1499 y 1503 fue discípulo de Perugino, y es 
uno de los grandes pintores que ejerció una influencia enorme 
en la pintura. De la obra de este autor hemos conseguido 
algunos datos sobre el tema que nos ocupa y se trata de un 
retrato a él atribuido, el Retrato de Elisabetta Gonzaga de los 
Uffizi, (también atribuido a Giovanni Santi, Mantegna, Durero 
o Caroto) donde la dama porta un pequeño escorpión negro en 
su diadema como referencia, probablemente a alguna de las 
alegorías antes citadas, zodiacal o quizás a la buena suerte. 
Otra referencia artropodiana de este autor es una sanguina 
conservada en el Louvre sobre el citado tema de Psychê que 
tanto admirarán y tratarán cuatro siglos después los precisa-
mente llamados prerafaelitas, y no podemos abandonar este 
autor sin citar los cangrejos que incluye en su magnífico fres-
co sobre La Creación de los animales (1518-19), de la Loggia 
de la segunda planta de los Palazzi Pontifici del Vaticano. 
También aparece algún cangrejo en su dibujo a tempera La 
pesca milagrosa (c. 1515) del Victoria and Albert Museum de 
Londres que sirvió de base al tapiz (1519) que se conserva en 
los Museos Vaticanos. Ambos hechos son novedosos pues en 
la iconografía medieval previa es muy poco frecuente la apa-
rición de cangrejos no zodiacales, tanto en escenas de Pesca 
milagrosa, como en escenas de la Creación de las aves y los 
peces o el Bautismo de Cristo, como la de la Capella Pazzi, 
donde podría aparecer algún cangrejo.  



  541 

 Leonardo da Vinci, nacido en Anchiano (1452 – 1519) 
representa el mejor ejemplo del hombre del Renacimiento, 
con ideales humanistas, teórico de la pintura, arquitectura, 
escultura, ingeniería, astronomía, matemáticas, física, música, 
aerodinámica o la óptica. Trabajó en la observación meticulo-
sa de la luz, la perspectiva, la botánica con detallados dibujos 
de plantas, frutos y flores, la geología y el mundo natural, 
desde el vuelo de las aves al movimiento del agua. Trabajó 
para Lorenzo de Medicis, pero pronto tuvo que salir de Flo-
rencia. Su interés y respeto por la Naturaleza queda suficien-
temente demostrado en su obra, si bien pocos artrópodos son 
conocidos en sus dibujos, pero su verdadera importancia para 
nosotros radica más personalmente en su Tratado de la pintu-
ra, donde escribe: “Digo a los pintores que uno nunca debe 
imitar el estilo de otro, ya que será llamado, en lo que con-
cierne al Arte, no un hijo, sino un nieto de la naturaleza. 
Dado que las cosas naturales existen en gran abundancia, 
queremos y debemos atenernos en primer lugar a ellas, antes 
de recurrir a los maestros que aprendieron directamente de 
la naturaleza”. Se conoce un dibujo a él atribuido (Wallraf-
Richartz Museum de Colonia) con la imagen “del natural” de 
un cangrejo de mar (Crustacea, Decapoda, Brachyura), animal 
que debió llamarle poderosamente la atención por la delicade-
za con la que está pintado. Es curioso que otro autor geográfi-
camente alejado, pero igualmente apasionado y curioso por 
los temas animales como fue el alemán y también renacentista 
Alberto Durero (1471 – 1528) tuviera la misma pulsación al 
representar cangrejos como elementos de alguno de sus apun-
tes o acuarelas. Sus delicados dibujos del Cangrejo (Cancer 
pagurus) datado del mismo día de su llegada a Italia en 1495 
y del mal llamado Langosta (1495), al tratarse de un bogavan-
te (Crustacea, Decapoda, Brachyura, Reptantia: Nephropidae, 
Homarus gammarus), también parecen demostrar, por su 
detalle, el interés que debieron despertar en el joven pintor la 
primera visión de estos animales en los mercados italianos, de 
forma similar a lo anotado para Leonardo. 
 Es cierto que la simbología animal heredada del mora-
lista y didáctico Medioevo arrastra una enorme influencia en 
la iconografía animal, y cuesta aceptar, entre los estudiosos 
del arte que un animal como un cangrejo, y sólo y sencilla-
mente un cangrejo (sin más), pueda simplemente despertar la 
atención del alma de estos “casi divinos” artistas (ya renacen-
tistas) por su simple belleza y su extraordinaria arquitectura, y 
en este caso (y no podía ser menos), hay quien opina que tal 
afición no es otra cosa que reflejo del cangrejo de río (Asta-
cus) perteneciente al escudo de armas de la Familia Melem, 
en cuyo Retrato de Katharina Heller (1509) aparece. No 
conocemos la intencionalidad de Leonardo, pero insistimos en 
el mero placer de observarlo y de pintarlo per se. 
 Tras el Sacco di Roma (Saqueo de Roma) de 1527, el 
Cinquecento va dando paso a la corriente Manierista con 
pintores de la talla de Pontormo, Rosso, Puligo, Vasari o 
Parmigianino, alguno de los cuales citaremos con cierta fre-
cuencia, y el Arte se va abriendo tras ellos el camino hacia el 
siglo XVII y el Barroco, el más entomológico de todos los 
periodos de la Pintura Occidental. Vamos a hacer un breve 
repaso de los temas donde hallamos artrópodos dentro de la 
Pintura Barroca Florentina o la de sus museos. 
 Siguiendo la tradición, con cierta frecuencia la Virgen 
sigue apareciendo asociada a las mariposas, especialmente 
durante la primera mitad del s. XVII, y así, el florentino Ales-
sandro Allori (1535 – 1607) en su Virgen con el Niño y Santa 
Isabel (1603) del Musée Condé muestra un bello ejemplo de 

esta herencia renacentista. También de este autor, mencione-
mos su obra Sagrada Familia (c. 1602) del Museu de Arte 
Antiga de Lisboa, donde no sólo repite la presencia de mari-
posas (imaginarias), sino que un panal de miel se ofrece como 
tributo.  
 La presencia de abundantes temas mitológicos y alegó-
ricos en la pintura de este periodo indujo a la representación 
de numerosos angelotes con alas de mariposa que, “obvia-
mente” oceladas, aparecen por doquier, y por poner algún 
ejemplo citemos La edad de plata de Jacopo Zucci (1587) de 
los Uffizi, y tampoco faltan los putti con alas de mariposas en 
los frescos mitológicos especialmente los realizados durante 
el Barroco-Rococó, y buena muestra son los techos de los 
Palazzo Pitti o Medici Riccardi (Fig. 67), y particularmente 
en los de Psychê y Cupido (1517) bien conocidos de la Villa 
Farnesina de Roma. Otros artrópodos, especialmente crustá-
ceos, suelen aparecer en escenas historicistas o de banquetes, 
y Sifax recibiendo a Escipión de Alessandro Allori del Salón 
de León X de la Villa Medicea de Poggio a Caiano (1571-
1582) es un bello ejemplo.  
 Tampoco son infrecuentes en el lenguaje del Barroco 
las obras que indirectamente se refieren a los artrópodos en 
relación a plagas, enfermedades o molestias que provocan o 
trasmiten, aunque a veces no aparezcan explícitamente repre-
sentados. Tal es el caso del cuadro de Miguel Jacinto Menén-
dez titulado San Agustín contra la plaga de langosta del Pra-
do de Madrid o el grabado del mismo nombre del Bowes 
Museum (County Durham), el de un autor anónimo de San 
Narciso y las moscas (1665?) de la Parroquia de Sant Feliu 
de Gerona o del Museo Provincial de Bellas Artes de Valen-
cia, el de Murillo Santa Isabel de Hungría curando a los 
tiñosos (1672) del Hospital de la Santa Caridad de Sevilla, 
Mujer despiojando a un niño de la Alte Pinakothek de Munich 
o el Muchacho del cántaro de Murillo del Louvre, o de otras 
escuelas Mujer despiojando a un niño de Hooch del Rijksmu-
seum de Hamsterdam o los grabados de Adrian van Ostade de 
la Colección Hanfstaengl de Munich, por citar algunos ejem-
plos de lo común y familiar de estos parásitos, incluso entre 
los no mortales y Venus despiojando el Amor de Giovanni 
Mannozzi en el Palazzo Pitti sería un excelente ejemplo. 
 También relacionados con los insectos parásitos encon-
tramos en las colecciones florentinas otros ejemplos posterio-
res. En la Galería de los Uffizi hallamos un cuadro donde se 
sugieren estos insectos, y en este caso, asociados a la volup-
tuosidad femenina. Nos referimos al cuadro La Pulce (1710 – 
1730) de Giuseppe Maria Crespi, clásico y eterno tema de la 
pulga que se esconde entre los ropajes y pliegues femeninos 
más íntimos, codiciados y secretos de la mujer. Este tan suge-
rente tema ya había despertado su interés (Buscando pulgas c. 
1730, óleo del Museo Nazionale San Matteo de Pisa) y ya 
había sido tratado en la literatura por autores como Nicolas 
Rapi, Johan Fischart o Giuseppe Artale, e incluso generó 
algún concurso literario poético en 1579 en Poitiers, sátiras y 
obras cómicas y algunas disquisiciones jurídicas y médicas 
parodiadas por el mismo Goethe. El tema de la joven mujer 
semidesnuda buscándose una pulga entre sus ropajes resulta-
ba muy insinuante y fue recurrente en la pintura holandesa, 
flamenca, francesa o italiana entre los siglos XVI – XVIII con 
obras de La Tour, Dusaert, Adriaen van de Velde, Gerrit van 
Honthorst, Lancret, Lundens o Giovanni Battista Piazzetta y 
también fue tema de grabados de Goya, Picard, Fischart, 
Picasso o Tscherning e incluso de ceramistas como Von Lu-
plau. 



  542 

 Otros pintores tratan el tema de las pulgas al margen de 
su relación con la mujer, tal es el caso del cuadro La captura 
de las pulgas de Both del Museo de Bellas Artes de Budapest 
o Muchacho buscando pulgas en su perro (c. 1665) de Gerard 
Terbosh de la Alte Pinakothek de Munich, y ya que estamos 
con Florencia, citemos el famoso cuadro de Pedro Pablo Ru-
bens, La Coronación de María de Medici del Louvre, donde 
uno de los perros se despulga, y también se interesaron por el 
tema grabadores como Van Leyden en su Mujer despulgando 
a su perro (Rijksmuseum de Amsterdam) o acuarelistas que 
amplían al hombre (varón) como hospedador, como el dibu-
jante y caricaturista inglés Thomas Rowlandson (1756 - 1827) 
con su An Old Maid in Search of a Flea (1794) del Museo de 
San Francisco o en las series de grabados de Goya.  
 Como ya citamos al hablar de la Peste, era de esperar 
que especialmente durante el Barroco y el Rococó, los ropajes 
y pelucas hicieran lo propio en las poblaciones de piojos y 
ladillas de los florentinos, y sin tener tanta mala fama de li-
cenciosos como los venecianos (Monserrat, 2009 a), no se 
quedarían atrás (voluptas florentina que pretendió sembrar el 
gozo pagano en la casposa y atemorizada moral legendaria). 
Recordemos que Savonarola se rebeló contra lo depravado de 
la corte y el papado de los Borgia, y que el mismo Cosme III 
proclamó castigos corporales y públicos a las prostitutas (pa-
rece mentira tantos castigos ejemplarizadores para luego 
analizar objetivamente la pléyade de amantes, hijos naturales 
y escapadas amorosas que acompañan las biografías de sus 
gobernantes, más de un Papa y los Medici incluidos), y no 
dudamos que algo parecido debía ocurrir entre sus habitantes, 
tanto acaudalados como plebe. El tema de los piojos resultó 
tan familiar que los pintores holandeses y alemanes los consi-
deraron un tema más de sus escenas costumbristas, y autores 
como Pieter de Hooch (1629–1684) o Jacob Duck (1600-
1667) entre otros, lo reflejan. 
 La vestimenta y la moda fueron adaptándose, especial-
mente desde el Renacimiento, a la necesidad de mantener a 
las pulgas lejos del cuerpo y de la ropa, y aparecieron cuellos, 
puños, dobladillos, puñetas y forros de piel en la vestimenta 
tanto masculina como femenina. Posteriormente otros artilu-
gios usados como pendientes o colgantes se añadirán a los 
complementos del vestuario, y la costumbre de portar una piel 
de mano se hizo más necesaria que mero objeto de moda, 
habida cuenta del complejo vestuario externo e interno que 
portaban sobre todo las damas, donde las pulgas hallaban 
infinitos recovecos donde esconderse, y fueron prendas carac-
terísticas de la vestimenta de las clases más acomodadas, y 
consecuentemente aparecen con mucha frecuencia en retratos 
cortesanos que tan frecuentes resultaron y tan necesarios 
fueron durante los siglos XVI-XVII para darse a conocer 
entre parientes o dentro de la política matrimonial para con-
certar enlaces. El Retrato de Ana de Austria (1622) de Rubens 
del Museo de El Prado de Madrid o el de la Infanta Margari-
ta Teresa en vestido azul (1659) de Velázquez del Kunsthisto-
risches Museum de Viena son dos excelentes ejemplos, y en 
Florencia son muy frecuentes los retratos que muestran estas 
prácticas indumentarias a lo largo del tiempo, y ejemplos son 
las obras de Hans Memling, Giorgio Vasari, Perugino, Sebas-
tiano del Piombo, Francesco Ubertini, Guido Reni o Rubens 
que pueden admirarse en las principales pinacotecas florenti-
nas. Para conocer ciertos aspectos de la moda florentina de la 
época consúltese Racionero (1990). 
 Al margen de la Pintura Florentina, hallamos en las 
colecciones de esta ciudad una enorme cantidad de obras de 

otros pintores italianos y extranjeros, principalmente de las 
Escuelas Holandesa y Alemana, de cuyas obras hicieron aco-
pio sus mecenas y gobernantes a lo largo de los diferentes 
periodos de su historia, y en estos cuadros, no sólo vamos a 
encontrar las más conocidas firmas, sino las características y 
condicionantes en las que, en cada periodo, vamos hallar 
artrópodos dentro de la pintura occidental. Veamos muy so-
meramente algunos ejemplos.  
 Con herencias medievales ya hemos citado la asocia-
ción de los artrópodos con los seres demoniacos. Tal hecho es 
frecuente en la obra de Jan Brueghel (1568 – 1625), y buenos 
ejemplos son sus obras Aneas in der Unterwelt del Kunst 
Historische Museum de Viena y Orpheus en el inframundo 
(1594) del Palazzo Pitti, Galleria Palatina de Florencia, que 
incluye monstruos y demonios artropodianos. Recordemos 
que este inmenso edificio se comenzó a construir en 1458 y 
que se fue ampliado más tarde, fue la residencia de los gran-
des Duques de Toscana, desde 1550 hasta 1859, y que contie-
ne una fabulosa colección de arte en la que hallamos obras de 
Andrea del Sarto, Rafael, Perugino, Tiziano o Tintoretto. 
 Hemos indicado que el Barroco es la época de explo-
sión entomológica en la pintura y multitud de temas los tratan, 
bien en obras de carácter mitológico, costumbrista, religioso, 
etc., pero sobre todo en los miles de cuadros sobre Naturale-
zas Muertas, floreros, temas con escenas de bosques, de mer-
cadería y venatorias. Veamos algunos ejemplos que hallamos 
en los museos de Florencia (Casciu, 2009). 
 La especial afición animalística y especialmente ento-
mológica que refleja la obra de Georg Flegel (1566-1638) o 
de Jan van Kessel (1626 – 1672) que demuestran el progresi-
vo interés y atención de este autor por la naturaleza y una 
progresiva y mayor fidelidad a la realidad dentro de la enorme 
profusión de elementos no sólo florísticos y faunísticos sino 
propiamente entomológicos, también apoyado por la edición 
de obras impresas profusamente ilustradas y colecciones. 
Ejemplos son su Insectos y flores (1653) del Rijksmuseum de 
Hamsterdam, Estudio de mariposas e insectos (1655) de la 
National Gallery of Art de Washington o en sus bodegones 
con crustáceos, como es Bodegón (1653) de la Galleria degli 
Uffizi de Florencia que incluye un Asthacus (Crustacea, De-
capoda, Asthacidae) y varias gambas.  
 También muy entomológica es la obra de algunas artis-
tas holandeses o alemanes que hallamos en las colecciones 
florentinas, así Rachel Ruysch (1664 – 1750) en su Flores, 
frutas e insectos (1716) de la Galleria Palatina del Palazzo 
Pitti de Florencia, donde recurre al uso de lagartijas y caraco-
les como simbología de la pereza y el demonio en contraposi-
ción a los frutos de la vida sobre los que pululan cantidad de 
mariposas, cerambícidos y abejorros que dan una gran vitali-
dad al cuadro, y no podemos dejar de mencionar a la ento-
mológica Maria van Oosterwyck (Oosterwijck) y su Flores y 
frutas (1670) de esta misma galería y citar de la Galleria de 
los Uffizi a Abraham Mignon/Minjon (1640-1679) y su ento-
mológica Naturaleza muerta (con geométridos, arañas, mos-
cas, cléridos, etc.). 
 Marcada influencia holandesa poseen algunos artistas 
italianos que siguen un estilo muy académico, al margen de 
otras tendencias que ya se habían iniciado y conservan el 
modo en el que las moscas o las avispas aparecen en los cua-
dros. Tal es el caso de Giovanna Garzoni (1600 – 1670) y sus 
obras Plato con peras, avellanas y mosca o Bodegón con 
perro (ambos entre 1646 -1664) del Palacio Pitti. También 
son frecuentes temas de mercadería y/o cocina donde la pre-



  543 

cariedad es transformada por el Barroco en opulencia y osten-
tación, citemos a Joachim Beuckelaer (1535 -1571), gran 
cultivador de estos temas y su Pilatos mostrando a Jesús al 
pueblo de los Uffizi. 
 Muy relacionado con Florencia, y uno de los máximos 
exponentes de la pintura barroca es P. P. Rubens (1577 - 
1640), que incluye algunos elementos artropodianos en sus 
obras en función de los elementos alegóricos en boga durante 
este periodo. Tal es el caso de los ángeles, angelotes, putti y 
ángelas que son sin duda uno de los elementos más emplea-
dos en el Barroco. Rubens, que estaba sufriendo las conse-
cuencias de la Guerra de los Treinta Años viendo estériles sus 
personales esfuerzos diplomáticos ante Carlos I de Inglaterra 
para evitarla, lo refleja en dos de sus obras. En una de ellas, 
Las consecuencias de la guerra pintada entre 1637 – 1638 
para el Duque de Toscana y conservada en el Palazzo Pitti, 
pueden apreciarse dos angelotes con alas de ave que tienden a 
retener físicamente el cuerpo desnudo de Venus quien simbo-
liza la paz y que tiende a seducir y detener a Marte que repre-
senta la guerra. Sobre ellos, otro angelote, éste más liviano y 
con alas oceladas de mariposa (“como así ha de ser”) parece 
simbolizar la disuasión verbal que evite los desastres que la 
guerra originará, y que están representados a la derecha del 
cuadro. Esta intención ya la había utilizado anteriormente en 
su otro cuadro Guerra y paz pintado en 1629 para Carlos I y 
que se conserva en la National Gallery de Londres, y en el 
que Venus, simbolizando la alegoría de la Paz, está rodeada 
de personajes y niños que representan la abundancia, alegría y 
armonía de la paz, y un angelote con alas de ave entre ellos, 
tras ella Minerva diosa de la sabiduría rechaza a Marte que 
trae la guerra y el desastre, y sobre ella un angelote, éste con 
alas de mariposa y caduceo en mano, simula el mensajero de 
los sabios consejos para dirimir el conflicto (apelando al rey 
de Inglaterra a usar la diplomacia para facilitar y mantener la 
paz). También recurre a este entomo-mitológico elemento en 
el cuadro y/o el boceto de Aquiles entre las hijas de Licome-
des del Museum Boijmans van Beuningen de Rotterdam o en 
Tetis recibiendo las armas para Aquiles del Museée Beaux 
Arts de Pau, y también aparecen ángeles con alas de mariposa 
en su obra El banquete de Venus (1630), del Kunsthistoris-
ches Museum de Viena u otros del Museo del Louvre, y sin 
ser temas mitológicos, pero tampoco religiosos, también em-
plea angelotes con alas de mariposas en obras no religiosas, 
como son las alegorías de personajes, como el de María de 
Medici triunfante o en escenas relacionadas con temas de 
corte como El cambio de las dos princesas de Francia y Es-
paña sobre el Bidasoa ambas obras del Louvre (París).  
 Rubens fue el pintor oficial de la Reina florentina María 
de Medici (1573-1642), que llegó a ser reina de Francia, y a la 
que retrató en varias ocasiones (1875) y le encargó algunos 
enormes lienzos como Enrique IV en la batalla de Ivry o su 
Entrada triunfal en París (ambos en los Uffizi) y hallamos 
elementos que nos interesan en alguno de estos cuadros. Pa-
radójicamente la reina pasó del boato y el lujo al exilio en 
Amberes, y acabó sus días en la mayor de las miserias en un 
humilde alojamiento que propio Rubens le brindó hasta su 
muerte en 1642.  
 Y ya que hablamos de Rubens, contemos otra anécdota 
entomológica semejante a las que hemos citados de otras 
épocas, ésta referida por André Chastel en 1747 quien men-
ciona a un tal Herrero, “uno de los más grandes pintores de 
su tiempo” quien, habiendo sido rechazado por su oficio y 
cuna al pretender a una de las hijas de Rubens, acabó siendo 

admitido tras sus estudios en Roma porque pintó una mosca 
sobre un lienzo del maestro, con tal destreza, que el propio 
Rubens intentó espantarla. Como vemos la “poco original” 
anécdota se repite. 
 Por último, citemos un tema mitológico que es tratado 
con frecuencia en la pintura barroca y es el de la Medusa. 
Perseo decapitó a Medusa para liberar a Andrómeda, y este 
horrible personaje y pasaje es proclive a la inclusión de todo 
tipo de “bichos malignos”. El propio Rubens en su cuadro La 
cabeza de la Medusa del Kunst Historische Museum de Vie-
na, añade diversos elementos animales que contribuyen a dar 
un aspecto más horripilante al tema, y claro, ahí está un es-
corpión en actitud muy natural y dos arañas junto a una sala-
mandra (vemos como lo de sabandija se mantiene hasta este 
periodo). Otro ejemplo es Pierre Mignard y su obra Perseo y 
Andrómeda (1679) del Museo del Louvre de París por citar un 
ejemplo. En las colecciones florentinas hallamos varios ejem-
plos de este tema, sea Benvenuto Cellini en su modelo en cera 
de Perseo con la cabeza de la Medusa del Museo Nacional 
del Barguello o el cuadro Cabeza de la Medusa probablemen-
te de Fr. Snyders (1579 – 1657), atribuido a veces a Caravag-
gio, de los Uffizi, en el que también se incluye miles de ser-
pientes, como el de Rubens con los citados escorpiones y 
arañas.  
 Hemos hecho un largo recorrido, pero la presencia de 
artrópodos en la pintura no se limita a los citados siglos 
pasados, sino que su interés permanece latente hasta la 
actualidad. Citemos Paisaje y mariposas de Salvador Dalí 
que vimos en la Galería Migneco & Smith de Florencia o la 
abundancia de artrópodos que se mantiene en muchos artis-
tas contemporáneos locales (Fig.77). Escapa de nuestra 
intención haber hecho un catálogo de los elementos artro-
podianos en la pintura florentina (o no florentina) sita en los 
museos de esta ciudad, y ya hemos citado algunos ejemplos, 
pero no queremos acabar este apartado relacionado con la 
pintura sin citar los cientos de frescos, galerías, techos y 
pintura murales que adornan los cientos de palacios de esta 
ciudad.  
  
PINTURA MURAL Y FRESCOS 
Para concluir este apartado relacionado con la pintura, hable-
mos de los famosos frescos florentinos. Siguiendo la estética 
de lo que poco a poco va desenterrándose y ve la luz de la 
antigua Roma primero, y de Pompeya después, e imitándolas, 
los techos se llenan con estucos profusamente pintados, y las 
Galerías Vaticanas o las del Palazzo Vecchio y los Uffizi de 
Florencia sentarán las bases de lo que más tarde se extenderá 
por todas las cortes europeas. Este gusto y estética romana se 
mezclará con nuevos elementos jeroglíficos, alegóricos y 
esotéricos (incluso teatrales, caricaturescos, oníricos, didácti-
cos o paradójicos) y ocupa los gustos de Europa durante el 
Renacimiento, el Barroco y alcanza su máximo desarrollo 
hacia el Rococó, prolongándose hasta el Neoclásico, tapizan-
do el interior (y a veces el exterior) con pinturas y filigranas 
todo tipo palacios, mansiones y habitaciones.  
 Los más citados de Florencia fueron realizados por 
artistas de la talla de Vasari, Bizzelli, Botteri, Pieroni o Allori 
entre 1580 – 1581 (algunos bellamente restaurados tras su 
casi total destrucción por el ejército alemán en 1944) y otros 
como los de Luzio Romano en la Sala de la Biblioteca (s. 
XVI) del Castello de Sant Angelo de Roma son bellos ejem-
plos. Entre ellos destacan Alessandro Allori (1535 – 1607) o 
Antonio Tempesta (1555 – 1630), que son especialmente 



  544 

naturalísticos y que sin duda aumentaron sus recursos imagi-
nativos accediendo a las colecciones (naturalia) de los Gabi-
netes de Curiosidades de los Medici, y hay elementos repre-
sentados en estos frescos florentinos que lo atestiguan.  
 En grifos, motivos florales, putti, figuras zoomorfas y 
antropo-zoomorfas se enlazan objetos y animales imaginarios, 
aves en su mayoría, y frecuentemente “mariposas” y “libélu-
las” como insectos más utilizados (Fig. 55-62, 65, 67), así 
como alegorías y signos zodiacales con sus cangrejos y es-
corpiones (Fig. 54, 66). En ellos habitualmente son imagina-
rias las “especies” de insectos, mayoritariamente mariposas, 
utilizadas, siguiendo el esquema práctico romano de que una 
mariposa parece una mariposa, sin “perder el tiempo” en 
calibrar qué mariposa es, aunque por lo anteriormente men-
cionado, generalmente son oceladas. Serían cientos los ejem-
plos a citar ya que abundan en todas las construcciones de la 
época y, circunscribiéndonos a Florencia, y aunque existen en 
muchos otros palacios y mansiones, citemos los del Palazzo 
Vecchio, el Tercer Corredor de los Uffizi (Lám. 4), las con-
traventanas de la Sala Poccetti (1620 -1625) del Palazzo Pitti, 
etc., que poseen multitud de mariposas imaginarias, y son 
ejemplo de la persistencia de estos gustos entre la nobleza y la 
aristocracia de la época que alcanzará el s. XIX siguiendo esta 
estética, y desde luego las referencias artropodianas heredadas 
del Clasicismo se mantienen. 
 Con alguna frecuencia (aunque mucho menor que las 
aves y mamíferos que se reconocen mucho más habitualmen-
te) pueden llegar a identificarse algunas especies de maripo-
sas, como es el caso de las Papilio machaon o Saturnia pyri 
(Fig. 58, 62) que aparecen en el Palazzo Vecchio de Floren-
cia, como en el Quartiere degli Elementi de Giorgio Vasari 
(1555) o en el Apartamento de Eleonora (1540 – 1562) del 
flamenco Giovani Stradano (1523 – 1605). Los pájaros como 
elemento decorativo a utilizar en el concepto de ascensión y 
gloria de un linaje se ponen especialmente “de moda” a me-
diados del s. XVI y ejemplo evidente es la cámara verde, 
ejecutada entre 1540-1542 por Ridolfo del Ghirlandaio para la 
citada Eleonora de Toledo en el Palazzo Vecchio que roza el 
auténtico naturalismo y con ellos, y con igual intención las 
mariposas también aparecen. 
 Al margen de los elementos pompeyanos, meramente 
decorativos, pueden aparecer elementos artropodianos en las 
propias pinturas en figuras alegóricas y escenas de los paneles 
principales que suelen dar nombre a las salas donde se hallan. 
Muchas de ellas versan sobre temas mitológicos clásicos y, al 
margen de los citados angelotes con alas de mariposas (Fig. 
67), o bien tocan temas artropodianos y en ellos hallamos 
insectos o elementos mitológicos - entomológicos en escenas 
asociadas al mundo pagano, especialmente de textos clásicos 
o mitológicos, como es el caso de Psychê, Diosa Melisa, 
Artemisa, Zeus, Mitra, Orfeo, etc., con referencias mitológi-
cas artropodianas que están presentes y adornan multitud de 
salas en numerosos palacios y edificios florentinos. Por citar 
algún ejemplo, y sin dejar estos edificios mencionados, en el 
panel de la Tierra de los frescos del Quartiere degli Elementi 
de Giorgio Vasari (1555-1557) una figura ofrece un panal de 
abejas a Saturno, y en el del Agua uno de los oferentes porta 
una langosta con la que venerar a Venus, y en la Sala de 
Júpiter aparece Amaltea ofreciendo un panal a Júpiter y es 
visible alguna abeja, que son algunos de los muchos ejemplos 
que podrían citarse. Tampoco faltan referencias artropodianas, 
especialmente crustáceos, en alguna de las obras de marcada 
afición naturalística que el citado Francisco I mandó realizar 

para su Studiolo y su Cámara de las maravillas del Palazzo 
Vecchio, donde se desborda su pasión por la naturaleza en 
obras como La pesca de perlas de Alessandro Allori. 
 Este interés por los insectos se traslada a otros elemen-
tos decorativos y soportes, como son las vidrieras, y así Gior-
gio Vasari en su vidriera de la Toeletta di Venus del Escrito-
rio di Callioppe, (1555 - 1558) del Palazzo Vecchio de Flo-
rencia utiliza alguna mariposa (Fig. 17). 
 Las grandes techumbres, así decoradas, eran la pantalla 
ideal para mostrar la grandeza de las correspondientes familia 
y linajes, y en el caso que nos ocupa las segunda y terceras 
galerías de los Uffizi loan la grandeza y el buen gobierno de 
Ferdinan II de Medici, y artistas de la talla de Cosimo Ulive-
lli, Jacopo Chiavistelli o Agnolo Gori trabajaron en ellas entre 
1658-1679, y sirvieron de modelo a otros artistas como Giu-
seppe Tonelli, Giuseppe Nicola Nasini y Bartolomeo Bimbi, 
que entre 1696 y 1697 mantienen la glorificación de los Du-
ques de Florencia pero introducen elementos religiosos (san-
tos de Toscana) en sintonía con el nuevo clima religioso. 
 
 
►Lámina 4: Elementos entomológicos en pintura al fresco, 
paneles y en piedras duras de la ciudad de Florencia. 54: Fresco 
con constelaciones, Capella d´Pazzi en Santa Croce, obra atribui-
da a Giuliano d´Arrigo “Pesello”. 55 - 62: Motivos entomológicos 
en los frescos del Palazzo Vechio y corredores de la Galleria degli 
Uffizi, de ellos: 58: Giovani Stradano, fresco con Papilio 
machaon del Apartamento de Eleonora (1540 – 1562), 59: 
Giorgio Vasari, frescos con diablos con alas de mariposa (1555), 
62: Giorgio Vasari, frescos con Saturnia pyri (macho y hembra) 
en el Quartiere degli Elementi de (1555). 63: Pier Maria Baldi, 
panel moralizante con el uso de las abejas (1691) del friso de la 
Sala Luca Giordano del Palazzo Medici Ricardi. 64: Pier Maria 
Baldi, rinoceronte del friso (1691) de la Sala Luca Giordano del 
Palazzo Medici Ricardi. 65: Mariposa en el Emblema del cisne, 
Corredor este de la Galería de los Ufficci, de Zamperini, 2007. 66: 
Motivos decorativos con el zodiaco, techo del tercer corredor de la 
Galleria degli Uffizi. 67: Luca Giordano, temas entomológicos en 
su Apoteosis de la Dinastía Medici (1685) del Palazzo Medici 
Ricardi. 68: Detalles entomológicos en una manufactura en pie-
dras duras, mesa sobre diseño de Jacopo Ligozi (Florencia, inicios 
del s. XVII), Museo Nacional de Historia Natural (París), de 
Castelluccio, 2007. 54 – 64: fotografías del autor (agosto, 1978; 
abril, 2004; octubre, 2009). 
 
►Plate 4: Entomological elements on frescoes, panels and hard-
stones in the city of Florence. 54: Fresco with constellations, 
Capella d´Pazzi, Santa Croce, attributed to Giuliano d´Arrigo 
“Pesello”. 55 - 62: Entomological motives on the frescoes at the 
Palazzo Vechio and corridors at Galleria degli Uffizi, among 
them: 58: Giovani Stradano, fresco with Papilio machaon at 
Apartamento de Eleonora (1540 – 1562), 59: Giorgio Vasari, 
frescoes with demons wearing butterfly wings (1555), 62: Giorgio 
Vasari, frescoes showing Saturnia pyri (male and female) on the 
Quartiere degli Elementi (1555). 63: Pier Maria Baldi, moralizing 
painting using bees (1691) from the frieze of the Luca Giordano 
Hall at Palazzo Medici Ricardi. 64: Pier Maria Baldi, rhino from 
the frieze of the Luca Giordano Hall at Palazzo Medici Ricardi 
(1691). 65: Butterfly on the swan emblem, East corridor at the 
Uffizi, by Zamperini, 2007. 66: Ornamental motives with the signs 
of the zodiac, roof of the third corridor at Galleria degli Uffizi. 67: 
Luca Giordano, entomological themes on his Apotheosis of the 
Medici Dynasty (1685) at Palazzo Medici. 68: Entomological 
detail on a hardstones table designed by Jacopo Ligozi (beginning 
of 17th century), National Museum of Natural History (Paris), by 
Castelluccio, 2007. 54 – 64: photographs by the author (August 
1978, April 2004 and October 2009). 
 



547



  546 

Otras edificaciones de esta familia mantienen esta tónica de 
propaganda familiar, que llega a la “apoteosis del ego”, en 
Sala de los 500 del Palacio Viejo y la Villa Chiavacci (1615-
1618) donde hallamos también los elementos artropodianos 
habituales en este tipo de decoración y que alcanza su zénit 
con Lucas Jordan (1634 – 1705) y su Apoteosis de la Dinastía 
Medici (1685) del Palazzo Medici Ricardi de Florencia o las 
citadas de Ruben para María de Medici, excelentes ejemplos 
de entomología mitológica.  
 También los medievales temas zodiacales persisten y se 
heredan en el Barroco (Fig.66) y llegan hacia el tránsito del s. 
XIX, si bien con mucha menos frecuencia, adornando salas 
como los frescos en claroscuros de Giuseppe Castagnoli de la 
Sala Castagnoli (1812) del Palazzo Pitti y elementos artropo-
dianos ancestrales permanecen entre los elementos decorati-
vos de alguna de sus casas y palacetes de este siglo XIX – 
principios del XX surgidos para la nueva burguesía, y bello 
ejemplo es la cúpula con araña y su tela de la escalera interior 
de la Casa Broggi-Caraceni (1907-1911) de Giovanni Miche-
lazzi sita en la via Scipione Ammirato (Fig. 75). 
 Aunque la mayoría de los edificios privados (hasta 
mediados del s. XVI) eran austeros y poseían exteriores en 
sillería, poco apoco el dinero hizo aparecer exteriores en 
mampostería que, como ya venía sucediendo en espacios 
oficiales (religiosos y civiles), acabaron decorándose con 
tabernáculos, terracotas policromadas y pinturas (y tapices y 
alfombras en días señalados) contribuyendo a embellecer el 
tejido urbano renacentista de esta ciudad. Perdidos en su 
mayoría, también hallamos estos elementos decorativos exte-
riores en numerosos edificios y palacios, y en alguno pode-
mos también hallar motivos entomológicos, como los esgra-
fiados de su decoración externa a base de claro-oscuros, idea-
dos por Vassari en 1554, y un bello ejemplo es la obra de 
Bernardo Poccetti del Palazzo di Bianca Capello (s. XVI) en 
la via Maggio, en el que los insectos no son infrecuentes (Fig. 
11-13). No debían faltar en los esgrafiados pintados por Cris-
tofano Gherardi en 1554 para el Palazzo Sforza Almeni, hoy 
desaparecido, o en el Palazzo de Ramírez de Montalvo de 
1573 en Borgo Albizi, el Palazzo Benci, realizados en 1575, 
del Palacete Pitti en via del Santo Spirito (hoy desprendidas) 
o las realizadas por Giovanni Stolf sobre el Palazo Mellini en 
via de Benci. 
 Un último apunte entomológico en el “Arte/Pintura 
mural” de la ciudad de Florencia, en este caso mucho más 
contemporáneo, y nos referimos a que, lamentablemente, 
también ha llegado a Florencia la invasión de la nueva plaga 
de los grafiteros, que sin respeto ni piedad afean y ensucian 
muchas de las paredes y portalones de sus bellos edificios y 
palacios, y como ya hemos demostrado en anteriores estudios, 
incluida la ciudad de Venecia (Monserrat & Aguilar, 2007, 
Monserrat, 2009 a), tampoco faltan artrópodos en estas mani-
festaciones urbanitas de esta ciudad.  
 Tampoco faltan en la actual ciudad de Florencia otras 
manifestaciones ciudadanas, populares o comerciales relacio-
nadas con los artrópodos, sea en el nombre de alguna de sus 
calles (ver fig. 70, y no se extrañen los lectores, que los flo-
rentinos son conocidos por su afición a los motes, y por eso 
algunas de sus calles conservan curiosos nombres: de la hor-
ca, de Nuestra Señora de la tos, de las tumbas, de los descon-
tentos, del esqueleto, de los trapitos, de la mosca, etc.), sea en 
su conocida artesanía en cerámica y porcelana (Fig.72- 74, 
76), sea en la decoración de sus restaurantes (Fig. 77) o sea en 
objetos y elementos de la vida contemporánea de esta bella 

ciudad (Fig. 69, 78), y alguna de ellas parecen poseer un largo 
recorrido. Tal es el caso de las jaulas de grillos, que aún hoy 
se venden en las Cascine en la florentina “fiesta del grillo”, el 
día de la Ascensión (antiguas calendas de mayo romanas), y a 
las que hacía referencia el desaseado, bruto y sarcástico Mi-
guel Ángel cuando llamó “jaula de grillos” a las arcadas del 
proyecto de Baccio d´Agnolo para la galería exterior del 
Duomo. 
  

Comentario final 

Florencia, fue la primera ciudad en escribir una obra impor-
tante en su dialecto vulgar (Divina Commedia) del que deri-
vará la Lengua Italiana, de construir la primera gran cúpula 
desde la antigüedad, de descubrir la perspectiva, de generar el 
primer desnudo integral desde la Roma pagana, de gestar la 
crítica científica y literaria, la primera biblioteca pública, el 
primer museo público, la primera Cátedra de Griego, o de 
componer la primera ópera (Dafne de Peri). Florencia sirvió 
de modelo al resto de Italia primero, y luego a Euro-
pa/Occidente, y con todo ello esta ciudad revive el esplendor 
perdido de la antigua Atenas de Pericles, hizo acopio de sa-
bios, poetas, músicos, pensadores y artistas, acumuló conoci-
mientos y síntesis, y se convirtió en la capital del arte renova-
dor y en el laboratorio de la maniera moderna (Bone-
chi, 1969-1970; Andres, Hunisak & Turner, 1989; Racionero, 
1990; Bietoletti et al., 2007). Hasta su caída como República 
(que entre otros motivos más personales obligó a Leonardo a 
trasladarse a Milán y a Miguel Ángel a Roma) fue el origen y 
foco del Renacimiento Europeo, germen de todo lo que habría 
de llegar. 
 Con esta pequeña contribución hemos pretendido reali-
zar un entomológico “viaje” por su legado, y hemos intentado 
llenar el vacío existente en relación a los artrópodos en una 
ciudad tan estudiada y visitada como es la Ciudad de Floren-
cia, y hemos demostrado la importancia que tuvieron los 
artrópodos en su historia, y la enorme cantidad de elementos 
artropodianos que aún permanecen en su arquitectura, escul-
tura, pintura y demás manifestaciones artísticas, desde su 
origen etrusco y romano hasta la Edad Media -  la actualidad.  
 Para los lectores que tengan interés en los artrópodos 
valga esta contribución para estimularles a que busquen la 
oportunidad de visitar esta preciosa y excepcional ciudad, 
cuyo centro histórico fue declarado Patrimonio cultural de la 
Humanidad por la UNESCO en 1982, y personalmente instar-
les a alejarse de la añoranza (que comparto con McCarthy,  
 
 
 
 
►Lámina 5: Elementos entomológicos cotidianos en la ciudad de 
Florencia. 69: Cartel. 70: Nombre de calle. 71: Tuning. 72 - 74: 
Objetos de cerámica. 75: Giovanni Michelazzi, escalera interior de 
la Casa Broggi-Caraceni (1907-1911), de Bietoletti et al., 2007. 
76: Objetos de porcelana. 77: Elementos decorativos en un restau-
rante. 78: Anagrama de restaurante. 69 - 74, 76 - 78: fotografías 
del autor (octubre, 2009). 
 
►Plate 5: Daily entomological elements in the city of Florence. 
69: Poster. 70: Street name. 71: Tuning. 72 - 74: Pottery. 75: 
Giovanni Michelazzi, staricase at the Casa Broggi-Caraceni 
(1907-1911), by Bietoletti et al., 2007. 76: Porcelain objects. 77: 
Decoration at restaurant. 78: Restaurant anagram. 69 - 74, 76 - 78: 
photographs by the author (October 2009). 
 



531



  548 

1988), y traten de obviar la progresiva destrucción de su pa-
trimonio (desde el generado por el asedio de 1529 y los in-
cendios y derribos de 1471, 1783, 1808, a la remodelación a 
finales del s. XIX), el expolio y dispersión de sus obras, el 
abusivo coste para acceder a sus museos y especialmente sus 
iglesias, el mezquino espectáculo de funambulistas, mercadi-
llos y tenderetes que invaden y afean toda ciudad turística, el 
tráfico rodado y las masas de turistas. Para los que ya tienen 
la suerte de conocerla, instarles a que vuelvan y, por si no 
habían reparado en ellos, disfruten también de sus elementos 
entomológicos aquí expuestos. A unos y otros rogarles que no 
olviden la preciosa Toscana, herencia y ejemplo aún vivo de 
la racionalidad, amor por la belleza del paisaje y rigor de los 
civilizados florentinos (fiorentinità) (y sus autoridades, cuyas 
normas para la conservación del paisaje desde aquí insto, 
envidio, admiro y felicito), y permitirme avisarles, especial-

mente a los lectores más sensibles a la belleza, sobre el 
Síndrome de Stendhal (seudónimo de Henri-Marie Beyle) que 
le provocó su visita a esta ciudad en 1817 y que sufrió tras su 
visita a su Basílica de la Santa Cruz.  
 Por último aportamos algunos enlaces y referencias 
bibliográficas que amplíen y complementen los datos que 
hemos aportado sobre la historia y el arte de esta ciudad. 
 

Agradecimiento 

Deseamos manifestar nuestro agradecimiento a las instituciones que 
nos han permitido la reproducción de algunas imágenes, a Marcos 
Varela por su ayuda en la realización de algunas fotografías, y a 
Eduardo Ruiz por el tratamiento y composición de las imágenes 
ahora aportadas. 

  
 

Bibliografía citada o recomendada 

ACIDINI LUCHINAT, C. 1997. Tesori dalle collezioni Medicee, 
Octavo cop., Firenze, 228 pp. 

ALDINI, R. 2007. Ulisse Aldrovandi and Antonio Vallisneri: the 
Italian contribution to knowledge of Neuropterous Insects 
between the 16th and the early 18th centuries, Annali Museo 
Civico di Storia Naturalle di Ferrara, 8: 9-26. 

AMPERINI, A. 2007. Les Grotesques, Citadelles & Mazenod, Ve-
rona, 307 pp. 

ANDRES, G. M., J.M. HUNISAK & R. TURNER 1989. L' Art de Flo-
rence, Bordas, Paris, 2 vol. 

BACCIOTTI, E. 1888. Firenze illustrata nella sua Storia - Famiglie 
- Monumenti - Arti - Scienze, Firenze, 4 vol. 

BARGELLINI, P. 1958. Pintores de Florencia, Escelicer, Madrid, 
239 pp. 

BARGELLINI, P. 1980. La splendid storia di Firenze, Nuova Valle-
chi cop., Firenze. 

BELVES, P. & F. MATHEY 1968. Animals in Art: a practical intro-
duction to seventy of the principle techniques of art, 
Odhams Books, Feltham, 109 pp. 

BENTON, J. R. 1992. The Medieval Menagerie: Animals in the Art 
of the Middle Ages, Abbeville Press, New York, 191 pp. 

BERTI, L. 1967. Il principe dello Studiolo: Francesco I dei Medici 
e la fine del Rinascimento fiorentino, Edam, Firenze, 316 
pp. 

BIETOLETTI, S. et al. 2007. Florencia: Arte y Arquitectura, 
H.F.Ullmann, Köln, 525 pp.  

BONECHI, E. 1969-1970. Toda Florencia en colores, Ed. Il Turis-
mo, Bonechi, Florencia, 223 pp. 

BUCCI, M. & R. BENCINI 1971. Palazzi di Firenze, Firenze, 4 vol. 
BUONARROTI, M. A. 1875. Le lettere coi ricordi ed i contrati 

artistici, G.Milanesi, Florencia.  
BUONARROTI, M. A. 2008. Cartas, Alianza Editorial, Madrid, 313 

pp.  
CARDINI, F. 1984. Storia di Firenze, Casa editrice le lettere, Fi-

renze, 351 pp. 
CASCIU, S. 2009. Museo della Natura Morta, Ed. Sillabe, Livorno, 

431 pp. 
CASTELLUCCIO, S. 2007. Les Meubles des Pierres Dures de Louis 

XIV et l´atelier des Gobelins, Faton, Dijon, 145 pp. 
CAZZATO, V. & M. DE VICO FALLANI 1981. Guida ai giardini 

urbani di Firenze, Edifir, Firenze, 167 pp. 
CIABANI, R. 1992. Le famiglie di Firenze, Bonechi, Firenze. 
CONCI, C. 1975. Repertorio delle biografie e bibliografie degli 

scrittori e cultori italiani de entomología, Memoria della so-
cietà entomológica italiana, 48 (1969), fasc. V: 817-1069.  

CONCI, C. & R. POGGI 1996. Iconography of Italian entomologsts, 
with essential biographical data, Memoria della società en-
tomológica italiana, 75: 159-382.  

CORTÉS ARRESE, M. 1985. La Florencia de los Medici, Grupo 16, 
Madrid, 31 pp. 

CHASTEL, A. 1991. Arte y humanismo en Florencia en tiempos de 
Lorenzo el Magnífico, Cátedra, Madrid, 535 pp. 

CHIARINI, M., A.P. DARR & C. GIANNINI 2002. L'ombra del genio: 
Michelangelo e l'arte a Firence, 1537-1631, Skira, Milano. 

DANTE ALIGHIERI, La Divina Comedia, ilustrada por Miquel 
Barceló, Círculo de Lectores, Purgatorio (2003), 259 pp., 
Infierno (2005), 251 pp., Paraiso (2008), 253 pp., Madrid. 

DAVIDSOHN, R. 1997. Storia di Firenze, Sansoni, Firenze, 4 vol. 
DENNYS, R. 1975. The Heraldic Imagination. C. W.Potter, New 

York, 224 pp. 
DIEKSTRA, F. N. M. 1985. The Physiologus. The Bestiaries and 

Medieval Animal Lore, Neophilologus, 69: 142-155, Am-
sterdam. 

FLORES, N. C. 1996. Animals in the Middle Ages, Routledge, New 
York, 206 pp. 

GARGIOLLI, L.F.M.G. 1819. Description de la ville de Florence et 
de ses environs, Florence. 

GIANNOTTI, D. 1997. La República de Florencia, Boletín Oficial 
del Estado: Centro de Estudios Constitucionales, Madrid, 
199 pp. 

GOLDBERG, E. L. 1988. After Vasari: history, art, and patronage 
in late Medici Florence, Guildford: Princeton University 
Press, Princeton, N.J. 309 pp. 

GUICCIARDINI, F. 1990. Historia de Florencia: 1378-1509, Fondo 
de Cultura Económica, México, 359 pp. 

GUISTI, A. 1989. Tesori di Pietre Dure a Firenze, Electa, Milano, 
87 pp. 

GUISTI, A. 1994. Il pavimento del Battistero, en: Il Battistero di 
San Giovanni a Firenze, en: A.Paulucci, 2 vol., Modena: 
373-393. 

GUISTI, A. 2005. L´arte delle pietre dure, Le lettere, Firenze, 264 
pp. 

GUISTI, A. 2006. The Art of Semiprecious Stonework, Oxford 
University Press, 263 pp. 

HIBBERT, C. 2008. Florencia, esplendor y declive de la Casa de 
Medici, Almed, Granada, 336 pp. 

HICKS, C. 1993. Animals in early medieval art, Edinburgh Univer-
sity Press, Edinburgh, 309 pp. 

HOLMES, G. 1993.Florencia, Roma y los orígenes del Renacimien-
to, Akal, Torrejón de Ardoz (Madrid), 291 pp. 

HOUWEN, L.A.J.R. 1997. Animals and the Symbolic in Mediaeval 
Art and Literature, Egbert Forsten, 246 pp. 

KLINGENDER, F. 1971. Animals in art and thought to the end of the 
Middle-Ages, Routledge & Kegan, London, 580 pp. 

MACHIAVELLI, N. 1987. Antología, M. A. Granada (Ed.), Penínsu-
la, D.L., Barcelona, 345 pp. 



  549 

MARCO POLO, 2002. El Libro de Las Maravillas, Alianza Edito-
rial, Madrid, 512 p.  

MCCARTHY, M. 1988. Piedras de Florencia, Mondadori, Madrid, 
193 pp. 

MCLEAN, P. 2007. The art of the network: strategic interaction 
and patronage in Renaissance Florence, Duke University 
Press, Durham, 288 pp. 

MEISS, M. 1988. Pintura en Florencia y Siena después de la peste 
negra: Arte, religión y sociedad a mediados del siglo 
XIV, Alianza Editorial, Madrid, 228 pp. 

MELIS, A. 1958. La posizione sistematica ed allegorica degli 
insetti nella Divina Comedia, Redia, 43: 5-10. 

MICHELETTI, E. 1980. Los Medicis en Florencia: retrato de fami-
lia, Becocci, Firenze, 95 pp. 

MICHELETTI, E. 1995. Museos de Florencia, Océano, Barcelona, 
238 pp. 

MILTON, J. 2005. Paraíso perdido, Círculo de Lectores, Galaxia 
Gutenberg, Barcelona, 734 pp. 

MONSERRAT, V. J. 2008. Los artrópodos en la obra de Pablo Pi-
casso, Boletín Sociedad Entomológica Aragonesa, 43: 469-
481. 

MONSERRAT, V. J. 2009a. Los artrópodos en la Historia y en el 
Arte de la Ciudad de Venecia, Boletín Sociedad Entomoló-
gica Aragonesa, 44: 603-628. 

MONSERRAT, V. J. 2009b. Los artrópodos en la vida y en la obra 
de Hieronymus van Aken (El Bosco), Boletín Sociedad En-
tomológica Aragonesa, 45: 589-615. 

MONSERRAT, V. J. 2009c. Los artrópodos en la obra de Francisco 
de Goya, Boletín Sociedad Entomológica Aragonesa, 45: 
617-637. 

MONSERRAT, V. J. 2010. Los artrópodos en el Oficio de las Pie-
dras Duras, Boletín Sociedad Entomológica Aragonesa, 46: 
623-634. 

MONSERRAT, V. J. & J. AGUILAR 2007. Sobre los artrópodos en el 
Grafiti Ibérico, Boletín de la Sociedad Entomológica Aragone-
sa, 41: 497-509. 

MORASSI, A. 1963. Il tesoro dei Medici: oreficerie, argenterie, 
pietre dure, Silvana, Milano, 41 pp. 

PARKS, T. 2005. Medici money: banking, metaphysics, and art in 
fifteenth-century Florence, W. W. Norton & Co., New 
York, 273 pp. 

PERRENS, F. T., 1946. Florencia, un milagro de la civilización, 
cuatro siglos de vida, arte y letras, Elevación, Buenos Ai-
res, 262 pp. 

RACIONERO, L. 1990. Florencia de los Medici, Planeta, Barcelona, 
152 pp. 

RANDOLPH, A. W. B. 2002. Engaging symbols: gender, politics, 
and public art  in fifteenth-century Florence, Yale Universi-
ty Press, New Haven and London, 381 pp. 

RENARD, J. 1980. Historia del trabajo en Florencia, Heliasta, 
Buenos Aires, 347 pp. 

RODOLICO, F. 1995. Le pietre delle cità d´Italia, Monier, Firenze, 
475 pp. 

RONDINELLI, F. 1714.  Relazione del contagio stato in Firenze 
l'anno 1630 e 1633... / Firenze, Stamperia di S.A.R., per 
Jacopo Guiducci e Santi Franchi, 1714. 

ROSSI, F. 1966. Tesoros de la pintura en los Museos de Florencia: 
los Oficios y el Palacio Pitti, Daimon, Madrid, 319 pp. 

RUBIN, P. L. & A. WRIGHT 1999. Renaissance Florence: the art of 
the 1470s, National Gallery: distributed by Yale University 
Press, London, 360 pp. 

RUSKIN, J. 2000. Las piedras de Venecia, Consejo General de la 
Arquitectura Técnica de España, Valencia, 503 pp. 

SAVONAROLA, G. 2002. Tratado sobre la República de Florencia 
y otros escritos, Los Libros de la Catarata, Madrid, 149 pp. 

SYMONDS, J. A. 1977. El renacimiento en Italia, vol. 1, La época 
de los déspotas. El renacimiento del saber. Las artes plásti-
cas. La literatura italiana, Fondo de Cultura Económica, 
México, 1101 pp. 

TENENTI, A. 1974. Florencia en la época de los Medici, Penínsu-
la, Barcelona, 166 pp. 

TRACHTENBERG, M. 1997. Dominion of the eye: urbanism, art, 
and power in early modern Florence, Cambridge University 
Press, Cambridge, New York, 358 pp.  

VANNUCCI, M. 1995. Splendidi palazzi di Firenze, Le Lettere, 
Firenze, 447 pp. 

VASARI, G. 1878-1885. Le vite de piè ecellentti pittori… G. Mila-
nesi (Ed.), 9 vols., Florencia 1878-1885. 

WACKERNAGEL, M. 1997. El medio artístico en la Florencia del 
Renacimiento: obras y comitentes, talleres y mercado, 
Akal, Torrejón de Ardoz (Madrid), 366 pp. 

WINSPEARE, M. 2001. Los Medici, La edad de oro del coleccio-
nismo, Sillabe, Livorno, 111 pp. 

WOOLD, A. 1996. Heraldic art and design, Shaw & Sons, Cray-
ford, 157 pp.  

ZAMPERINI, A. 2007. Les Grotesques, Citadelles & Mazenod, 
Verona, 307 pp. 

ZOPPI, M. 1996. Giardini di Firenze, Firenze, 87 pp. 
 
 

Algunos enlaces recomendados 

http://club.telepolis.com/mgarciasa/var/florenci.htm 
http://es.encarta.msn.com/encyclopedia_761562555/Florencia_I

talia.html 
http://es.wikipedia.org/wiki/Florencia 
http://es.wikipedia.org/wiki/La_Divina_Comedia 
http://firenzecuriosita.blogspot.com/ 
http://www.aboutflorence.com/florencia/historia-de-

Florencia.html 
http://www.artehistoria.jcyl.es/genios/estilos/1.htm 
http://www.artehistoria.jcyl.es/historia/contextos/1128.htm 
http://www.ciudadseva.com/textos/cuentos/ita/bocca/decanota.h

tm 
http://www.ciudadseva.com/textos/poesia/dante/da.htm 
ttp://www.vallenajerilla.com/berceo/lopezjara/muertenegra.htm 
http://www.firenzeturismo.it 
http://www.florence.ala.it/historia.htm 
http://www.google.es/archivesearch?q=historia+de+florencia+it

alia&scoring=t&hl=es&um=1&sa=N&sugg=d&as_ldate
=1300&as_hdate=1399&lnav=hist1 

http://www.imageandart.com/tutoriales/historia_arte/renacimien
to/index.htm 

http://www.ngw.nl/themes/bijenkor.htm 
http://www.ngw.nl/themes/insects.htm 
http://www.uffizi.firenze.it/html 

 
 
 


