Boletin de la Sociedad Entomolégica Aragonesa (S.E.A.), n° 47 (2010) : 499-549.

LOsS ARTROPODOS EN LA HISTORIA Y EN
EL ARTE DE LA CIUDAD DE FLORENCIA

Victor J. Monserrat

Departamento de Zoologia y Antropologia Fisica. Facultad de Biologia.
Universidad Complutense, 28040 Madrid (Espafa) — artmad@bio.ucm.es

Resumen: Se comenta la importancia que los artrépodos tuvieron en la historia de la ciudad Florencia y, consecuentemente, en la
propia historia de la Europa medieval-renacentista. Se hace referencia a los artropodos relacionados con la peste negra, con su
importante comercio y su sistema bancario, y se comentan algunas aportaciones de Florencia a la ciencia y a la entomologia en
particular. Con todo este acervo entomoldgico, se anota y se comenta la frecuente presencia de artropodos en su literatura y en
sus manifestaciones artisticas, especialmente en su arquitectura, mosaicos, pavimentos, escultura y pintura, particularmente desde
el Renacimiento, aunque remontandose a su fundacién, en la época romana, y llegando hasta nuestros dias.

Palabras clave: Etno-entomologia, arte entomolégico, Italia, Florencia.

Arthropods in the history and art of the city of Florence

Abstract: The paper reviews the importance that arthropods had in the history of the city of Florence and, consequently, in the his-
tory of Europe during the Middle ages and the Renaissance. Reference is made to the arthropods connected with Black Pest, with
its important trade and bank system, and to some contributions of Florence to science and in particular to entomology. Against the
background of this entomological heritage, an overview is given of the frequent presence of arthropods in Florentine literature and
art, especially in its architecture, mosaics, pavements, sculpture and painting, particularly since the Renaissance, although its ento-

mological manifestations can be found from the foundation of the city, in the Roman period, and reaches the present time.
Key words: Ethno-entomology, entomological art, Italy, Florence.

Introduccioén

A pesar de ser una de las ciudades mas bellas del mundo, y
sin duda una de las mas importantes (por no decir la mas
importante) en la génesis del Renacimiento Europeo (término
acuiiado por Jules Michelet en 1860 a partir de la rinascita de
Giorgio Vasari de 1550) y el consecuente desarrollo y confi-
guracion de lo que hoy dia llamamos en Occidente “Mundo
Civilizado”, y por el inmenso acervo cultural y artistico (el
“descubrimiento del Mundo y del Hombre” de ella diria Mi-
chelet) que sus hacedores han legado a la humanidad, merece
toda nuestra admiracion la Ciudad de Florencia.

Naturalmente se trata de una ciudad muy bien documen-
tada en campos como la Historia o la Literatura, y desde luego
la Arquitectura, Escultura y Pintura, de los que Florencia fue
modelo y paradigma, especialmente durante el fin de la Edad
Media y su transito hacia el Renacimiento (siglos XI- XIV)y
especialmente llen6 el mundo de belleza durante la Dinastia
de los Medici (en particular entre los siglos XV — XVII) y,
como es habitual en la mayoria de los estudios histdricos y/o
artisticos, hay poca/ninguna informacion sobre la presencia e
importancia que los artropodos tuvieron en el desarrollo,
historia y configuracion de lo que fue la Republica de Floren-
cia y, consecuentemente, en sus manifestaciones culturales
y/o artisticas.

Como ya hemos hecho en otras ciudades italianas
(Monserrat, 2009 a), en este articulo tratamos de mitigar esta
laguna aportando numerosos elementos entomologicos (en
sentido Linneano) que forman parte de la propia historia de
Florencia (y obviamente de Occidente) y, dentro de sus mani-
festaciones artisticas, haremos especial hincapié en su univer-
sal Literatura, asi como en las llamadas Bellas Artes, sea su
Arquitectura (por la abundancia de elementos artropodianos
hallados en ella y por su “imposibilidad” de trasportarlos a

499

otros emplazamientos, paises 0 museos), como en su Pintura,
Escultura, Orfebreria y otras Artes Decorativas (que si es el
caso) de las que Florencia fue cantera inagotable y en las que
también haremos numerosas referencias en relacion al tema
que nos ocupa.

A modo de introduccion, y con anterioridad a que el lec-
tor pueda asombrarse (0 al menos extrafiarse) con la profusion
de elementos entomologicos existentes en la ciudad de Flo-
rencia y en la obra de sus artistas mas reconocidos - algo que
por cierto ha pasado mayoritariamente desapercibido tanto en
la bibliografia artistica general como en la meramente turistica-,
creemos conveniente centrar el tema que nos interesa apor-
tando un breve preambulo sobre el origen e historia de la
Ciudad de Florencia, haciendo hincapié posteriormente en
algunos de sus acontecimientos histéricos, comerciales, cultu-
rales y especialmente artisticos mas relevantes relacionados
con los artropodos y, obviamente, con el propio desarrollo de
la Entomologia durante los periodos en los que Florencia
gjercid una mayor influencia sobre el desarrollo cultural,
artistico e intelectual del resto de Europa.

Un poco de historia

La ciudad de Florencia se encuentra situada en el centro de
una cuenca fluvial, rodeada por las colinas arcillosas de Cer-
cina, de Fiesole, de Setignano y de Arcetri, Poggio Imperiale
y Bellosguardo, y la llanura sobre la que se asienta la ciudad
esta atravesada por el rio Arno y por otros cursos de agua
menores como el Mugnone, el Terzolle y el Greve.

Aunque hay registros de asentamientos en épocas pre-
histdricas, la zona estuvo inicialmente ocupada por los Etrus-
cos de Fiésole, que fueron los primeros pobladores del Valle



del Amo, y que dieron su impronta a la Toscana, y en un
recodo del Arno celebraban su mercado. Tras las batallas de
Pistoia y Sila, pas6 a manos romanas que en el 59 a. C. funda-
ron, con acierto en su denominacion, lo que llamaron Floren-
tia (a causa de las flores de su valle, aunque hay quien opina
que su nombre deriva de fluencia = donde confluyen varios
rios), siendo un asentamiento para soldados veteranos de Sila
y Triunviros establecido por Julio César, mas tarde elevada a
la categoria de colonia romana con capitolio dedicado a Japi-
ter, y cuyo trazado de calles rectas y perpendiculares ain
conserva (los urbis del Foro son hoy la Piazza della Repu-
bblica donde se cruzaban la cardo y la decumanus), dispuso
de acueducto, anfiteatro con aforo de quince mil espectadores,
teatros, y de aquella época atin conserva trazas del templo
dedicado a la Triada Capitolina (Jupiter, Juno y Minerva), los
Baiios Capitolinos, los Barios de Capaccio, el puente, llama-
do después vecchio, el sistema para las aguas residuales, el
pavimento de las calles y el espacio del Templo de Isis, hoy
Piazza San Firenze, amén del supuesto Templo de Marte, hoy
Baptisterio.

La ciudad se desarroll6 gracias a su posicion estratégica
en la organizacion territorial y vial en la region, como centro
principal del norte de Etruria (el emperador Diocleciano la
hizo capital de la Provincia de Tuscia en el siglo III) y crecid
gracias a su comercio, al ser nudo de las rutas importantes de
las comunicaciones (situada en la Via Cassia, la ruta principal
entre Roma y el norte), incluso con comerciantes orientales,
que introdujeron el culto de Isis primero y en el siglo II el
Cristianismo. Las primeras indicaciones de la religion cristia-
na estan limitadas a los cultos del didcono Lorenzo y de Santa
Felicita; la primera iglesia florentina fue la de San Lorenzo
(393).

A pesar de sus murallas, cuyas trazas aiin conserva, las
invasiones barbaras acabarian por saquear y destruir este
asentamiento romano, y aunque los llamados barbaros arrasa-
ron Florencia, aun pudieron defenderse de las hordas del godo
Radagasio (405). Por su posicion estratégica, la ciudad fue
motivo de disputa entre Godos y Bizantinos. Los periodos
Bizantino, Lombardo y Carolingio se sucedieron. Entre 541 -
544 se construye una nueva muralla utilizando estructuras de
varios edificios romanos (el Campidoglio, el dep6sito para el
agua de los bafios o el teatro). Al final del siglo VI, cuando
los lombardos conquistaron el norte y centro de Italia, Floren-
cia cay6 bajo su dominio y el declive se aceler6 al trasladarse
a Lucca la capital del Ducado de Toscana (llegd a contar con
menos de 1.000 habitantes).

En el periodo Carolingio (tras ser conquistada por Car-
lomagno en el 774) se instaura un sistema feudal, y Florencia
se convirtié en un condado mas del Santo Imperio Romano, y
entr6 a formar parte del Ducado de Toscana, con Lucca como
capital, y se inicia una cierta recuperacion (en el afio 854
Florencia y Fiesole se unieron en un solo condado, se funda
una escuela eclesiastica publica y se construye un puente
sobre el rio Arno y una nueva y tercera muralla, por el miedo
de las invasiones hungaras, normandas o sarracenas). Como
en el resto de Europa, desde el s. X-X1 a partir del crecimiento
del comercio, las ciudades crecen y atraen del campo una
poblacion que escapa de la servidumbre y el vasallaje feudal y
nacen los titiriteros, bandidos, aventureros, los feriantes, los
artesanos y los comerciantes, que iran ganando su puesto en
estas nuevas sociedades.

La poblacion florentina, mas que un burgo mas genera-
do por comerciantes que aseguraban su libre mercado e inde-

500

pendencia, fue gestada por terratenientes cuyas costumbres de
aristocracia rural conservaron. Florencia volvio a crecer y el
comercio volvio a prosperar como ciudad de mercado y nudo
de comunicaciones. El Margrave Hugo eligi6 Florencia como
residencia en lugar de Lucca (c. 1000) y la ciudad hereda sus
democraticas costumbres municipales, germen de las Ciuda-
des Libres como Toledo, Avifién, Lucca, Milan, Génova y
zonas como Occitania o Provenza, y el papel de estas ciuda-
des, y con ellas Florencia, fue crucial dentro del feudalismo al
iniciar a su vez la separacion del poder feudal laico del ecle-
siastico, iniciandose las luchas por la independencia entre el
Papa y el poder laico (su principal artifice fue San Giovanni
Gualberto, hijo de un caballero florentino, que fundé la Orden
de Vallombrosa), aportandose, poco a poco, comerciantes y
artesanos a su cada vez mas compleja sociedad. Esto fue el
inicio de lo que luego fraguara como la Edad de Oro de la
ciudad y del arte florentino.

Aunque los nobles no se quedaron atras, la Iglesia (tan
poderosa como el feudalismo laico al enriquecerse con celiba-
tos, diezmos, legados expiatorios y donaciones-penitencias in
extremis) empezo6 en 1013 lareconstruccion de la Catedral de
Santa Reparata, el Baptisterio y la Iglesia de San Lorenzo,
entre otras obras. Siguieron la construccion de una nueva
muralla (1078), la Basilica de San Miniato del Monte, y el
exterior del Baptisterio fue remodelado en estilo romanico
entre 1059 y 1128 merced al auspicio del florentino papa
Nicolas II. En 1172 la ciudad fue provista de una cuarta mura-
lla que amplio la anterior (ademas de mas de treinta y cinco
torres de vigilancia que en 1180 fueron documentadas, a las
que se unian las cada vez mas altas torres construidas por las
ya envidiosas, prepotentes y rivales familias florentinas que
sumaban mas de cien, y una de ellas, por cierto, se llamd
Torre de la Pulga), y la ciudad fue dividida en los cuartos o
barrios, que tomaron sus nombres de las cuatro puertas prin-
cipales: la Porta San Piero al este, la llamada Porta del ves-
covo al norte, la Porta San Pancrazio al oeste y la Porta
Santa Maria al sur.

Como reaccion al poder imperial y al de los grandes
feudatarios, van surgiendo en Europa las organizaciones co-
munales. Ciudades portuarias como Génova, Pisa 0 Venecia
ya lo habian hecho, y en 1115 Florencia se habia constituido
en Comune independiente de otros feudos y se decanta por el
Papado (Epoca de las Comunas con 1138 como afio de la
primera mencion de una comuna oficialmente constituida
Commune mercatorum) con representantes religiosos y segla-
res y tres grupos sociales dominantes: los nobles, los comer-
ciantes (que iran sustituyendo a los primeros en poder) y los
soldados a caballo. A partir de alli ird adquiriendo una forma
de ser y una estética particular y caracteristica progresivamen-
te enriquecida por su comercio, el crédito bancario y su buen
gobierno. La Commune mercatorum, con clase social aun
indiferenciada, va ganando poder y prestigio, y ya administran
patrimonios religiosos y civiles (de obispos, hospitales, etc.).
Este incremento de poder y su reparto hace que permanecien-
do como remanente el Arte di Calimala (obreros textiles y
banqueros) que mantendra su prestigio y prerrogativas, se
desglosen otros gremios (A4rti), el de los cambistas en 1202, el
de los fabricantes de géneros en 1212 y el de los mercaderes
de sedaen 1218, de los que hablaremos, y otras manufacturas
artesanales (fabri o de los metales, peleteros, tintoreros, zapa-
teros, sastres y un largo etc.), asi como no comerciales como
la de los notarios y los hombres de leyes. Esta estructura se
fortalece, hasta el punto de que cualquier gobernante debia



pertenecer a uno de ellos (p.ej. Dante al Arte de Médicos y
Boticarios y Miguel Angel desde 1503 al della lana) y van
participando en las decisiones politicas. Paralelamente la
Iglesia crece en influencia y presencia conforme las 6rdenes
eclesiasticas iban aposentandose (franciscanos, dominicos,
agustinos, siervos, carmelitas, etc.) e iban construyendo nue-
vos templos goticos (al inicio del siglo XIII la ciudad contaba
con 48 iglesias).

Ante este crecimiento econémico y poblacional (en
1282 una nueva muralla de 8.500 metros de largo fue erigida,
incluyendo un area cinco veces mas del area urbana preceden-
te, en la que ya se ejercia la intencion del orden y de un ade-
cuado urbanismo: se promulgaron decretos sobre las nuevas
calles que debian ser pulchrae, ampliae et rectae). En 1342
supera los 100.000 habitantes (doble de Londres y cinco ve-
ces Roma) y contaba con doce escuelas de aritmética y lectura
paranifios y cuatro centros superiores de ensefianza de grama-
tica y logica, amén de 30 hospitales, 200 talleres de produc-
cion de lana, 80 casas de cambio (y 18.000 mendigos, 4.000
de ellos religiosos mendicantes).

Por primera vez se inicia un gesto dentro de las cos-
tumbres seglares, generando una democratizacion sin pa-
rangon en Europa (que no dejo de ser una oligarquia plutocra-
tica, mero traspaso de una oligarquia de ricos nobles a otra de
ricos comerciantes, pero al menos permitia la libre expresion
de ideas, la diversidad y la contrastacion de opiniones). Los
gremios convocan concursos publicos para la realizacion de
obras, y los mecenas, con sus inmensos capitales, no le van a
la zaga, y la competencia/rivalidad que, 16gicamente, se va a
establecer entre ellos, genera que el pensamiento, la discusion
y el analisis sean habituales, refinando los gustos, y con ellos
la cultura, la ciencia, la literatura y las artes florecen como
una misma semilla.

Surgen la Iglesia de San Miniato (1207) y de Santa
Maria dei Fiore (1294), actualmente la cuarta en tamafio en la
Cristiandad, y el Ospedale degli Innocenti, destacan en arqui-
tectura Giotto (1266-1337) y Brunelleschi (1377-1445) que se
suman a los frescos de Giotto y los de Masaccio en la Iglesia
del Carmine en pintura. Dante (1265-1321) abandona el latin
adusto por el toscano vulgar, nacido merced al comercio y al
derecho mercantil, de forma similar a la propia génesis de la
escritura (cuneiforme en Mesopotamia, miles de afios atras), y
aunque sin el bagaje de la tradicion poética francesa, alemana
o inglesa, y de la mano de Cavalcanti, Cino da Pistoia, y
especialmente de las suyas, renace, como si de larga tradicion
estuviera dotada, un nuevo idioma de acuerdo con su categor-
ia intelectual y artistica, y una nueva literatura (dolce stil
nuovo) a la que seguiran Boccaccio y Petrarca, que son mas
que ejemplos suficientes, y a los que sumaran otros muchos,
que nos ayudan a comprender el nivel alcanzado por Floren-
ciay la trascendencia que tuvo para el resto de Occidente esta
ciudad en su Edad de Oro que dejaba atras la época oscura 'y
generaba el transito de la Edad Media al Renacimiento, donde
el hombre renueva su actitud cientifica frente al universo y su
historia, abre su consciencia laica recuperando un nuevo
lenguaje donde lo sagrado torna a humano, con emociones,
sentimientos e ideas, y sobre todo, recupera su sitio en un
periodo de innovacion conceptual, tecnoldgica y estilistica,
periodo libre pensante y vital para salir del ostracismo medie-
val y al que Europa, de esta ciudad, es deudora.

Durante el s. XIII la Toscana estuvo marcada por las
constantes y cruentas guerras entre Giielfos (protegidos/ctores
del Papa) y Gibelinos (protegidos/ores del Emperador Ger-

501

mano) que alteran, pero no debilita su prosperidad, y tras la
victoria de los resentidos Giielfos en 1267 (que habian sido
expulsados de Florencia en 1260 y sus bienes fueron destrui-
dos, Semifonte en 1202 o Poggibonsi en 1270) y con la con-
fiscacion de los bienes de los Gibelinos (en teoria 2/3 pasarian
ala Comuna) se constituye el Gobierno de la Sefioria y de los
Priori (magistrados elegidos por las Artes Mayores). El feuda-
lismo inicia su declive, pero las clases populares reclaman su
parcela de poder, y no cesan las hostilidades internas y las
luchas se trasladan a los vencedores, que ahora escindidos en
Blancos y Negros, mantienen feroces luchas internas (Dante,
de los Blancos, tuvo que salir de la ciudad, y tras un largo
destierro - fue en el exilio donde escribi6 La Divina Comedia,
Convivio y La Monarquia- y fallecié en Ravenna en 1321),
pero con la proclamacion de la Ley de 6 de agosto de 1289
sobre el derecho natural a la libertad individual, el feudalismo
estaba herido de muerte, y la servidumbre y el derecho sobre
las personas desaparece. A pesar de su organizacion militar y
fiscal, nuevos ataques debi6 sufriren 1315, 1325 y anexiones
al Ducado de Calabria o al de Atenas, asi como revueltas
democratizadoras (como la de 1378 de los Ciompi u obreros
no cualificados como los cardadores de lana y otras artes atin
menores, como la del Pueblo de Dios en vejatoria desventaja)
que no les impidid reorganizarse y crear las alianzas entre los
ciudadanos que gozaban de derechos politicos, banqueros,
mercaderes y empresarios con las Artes Mayores y Menores
para sofocar esta “imperdonable” rebelion social de la plebe.

A pesar de guerras (y pestes) Florencia florece, y los
grandes banqueros florentinos, “bajo la proteccion de San
Mateo”, se organizan, generan los origenes de la Banca y las
transacciones mercantiles y bancarias actuales, casi tal cual
hoy conocemos, sustituyendo el viejo funcionamiento de
avaros, usureros y judios (las normas bancarias quedaron bien
definidas y mantuvieron su impronta, ya que, como entonces,
aun hoy dia siguen siendo usureros y avaros, y la misma sen-
sacion de “impotencia” sufre hoy dia cualquier ciudadano
medio que haya pedido un crédito o una hipoteca, conozca o
no los honorarios y viaticos de los directivos de las entidades
bancarias, muchas de ellas habiendo recibido ayudas guber-
namentales de sus impuestos), no en vano, e imitando la anti-
gua Roma, en Florencia era Mercurio el protector de los ban-
queros y de los ladrones. Estos banqueros se convirtieron en
los principales prestamistas de los papas, de los reyes de
Francia y de Inglaterra, de los principes alemanes y borgofio-
nes, del emperador germanico y de todo tipo de pequefios
acreedores, laicos o eclesiasticos, y sus palacios y mansiones
florecen dotando de nuevos proyectos e ideas a arquitectos y
artistas. Ningin monarca europeo vivia en aquella época en
mansiones semejantes a los palacios de los banqueros y co-
merciantes florentinos.

En Florencia, las transacciones se realizaban sobre 80
mesas en la Plaza de la Paja, donde no se permitia la entrada
con armas. Naturalmente los mas afamados banqueros com-
petian entre si, y los Medici, los Albizi y los Pazzi, junto a
otras poderosas familias como los Acciaiuoli, Alberti, Antino-
ri, Bardi, Capponi, Cerchi, Davanzati, Mozzi, Peruzzi, Porti-
nari, Ricci, Strozzi o Tornabuoni, no solo manejaban las fi-
nanzas internacionales, sino que pugnan, conjuran, se deste-
rraban y pagaban para acortar sus destierros. Los préstamos
usurarios se pagaban con un altisimo interés del 30 al 60%, a
veces hasta 100 - 200 %, a pesar de las continuas prohibicio-
nes de la Iglesia (no admitia que el dinero produjera intereses
condenando la usura, hecho que indujo a registrar los inte-



reses en los libros de cuentas como “donacion voluntaria”). El
fiorino d'oro de la Republica de Florencia, o florin, se intro-
dujo en 1252, y fue la primera moneda de oro (de 24 quilates)
europea en emisiones suficientes para tener un papel comer-
cial y cambiario significativo, no s6lo en toda Europa, sino en
el norte de Africa y Oriente Proximo (equivalente al dolar
americano actual). El auge econémico fue enorme, se estima
en 150 millones de euros el capital que, para una ciudad de
150.000 habitantes, estaba sometido en 1288 a impuestos y
contribuciones, impensable para otras ciudades o estados. Se
estimulo la especulacion y los juegos de bolsa con enormes
beneficios, germen del Capitalismo. Muchos de los bancos
florentinos tenian sucursales a lo largo de Europa, aunque tras
1500, estos ultimos se vieron suplantados progresivamente
por los banqueros alemanes, espafioles y genoveses, nuevos
amos del juego bancario europeo de entonces.

Esta riqueza hizo florecer las artes y la ciencia, no de-
masiado independientes en un principio (los pintores perte-
necian al gremio de los spaziali o farmacéuticos y citemos a
Piero della Francesca, que escribi6 tratados sobre Matemati-
cas, al astronomo Fra Ignazio Danti, que era también pintor,
Boccaccio estudié comercio y matematicas, el apocaliptico
Savonarola estudid Arte, y el mismo Copérnico que fue edu-
cado como pintor, de forma similar a lo acontecido por los
escultores que estaban vinculados a la Arquitectura y la Inge-
nieria, y Miguel Angel y Leonardo son conocidos ejemplos),
y esta competencia/titividad rebaso la mera imposicion ante-
riormente establecida, y despierta inteligencias y alianzas. Se
alia con la Iglesia, reuniendo las Iglesias Griega y Romana en
el Concilio de Florencia (1439), programado en Ferrara, lo
que aporta elementos sobre la importancia diplomatica que
ejercia Florencia desde la época de Cosme el Viejo (1389 —
1464). La ciudad se planifica y el impecable urbanismo, gene-
ranuevos espacios y trazados (Piazza della Signoriay Piazza
del Duomo y las calles principales) (Trachtenberg, 1997).

El conflicto de reparto de poder entre los partidarios del
poder religioso (Giielfos) y del civil (Gibelinos) mantiene
enormes y crueles conflictos (1205), temporalmente el poder
eclesiastico cede poder al civil, y en el 1294 Bonifacio VIII
desiste en su empefio en imponer su autoridad. La crisis del
Cristianismo institucional llega a su cenit cuando Clemente V,
despojado de autoridad papal, traslada a Avifion la sede de la
Iglesia buscando amparo del Rey de Francia. Roma es una 'y
otra vez saqueada hasta que, bajo la tutela de Alemania, el
Papa Gregorio vuelve a instaurar la sede en Romaenel 1377.
Superado el cisma, el poder queda repartido, Martin V retoma
su autoridad como Papa y la Institucion se rehace y se afian-
za, el comercio y la economia generan grandes beneficios, el
Vaticano se reconstruye, Nicolas V funda la Biblioteca Vati-
cana, Sixto IV acopia las riquezas artisticas que seran el ger-
men de los Museos Vaticanos y la influencia de Roma en las
monarquias medievales no deja de ser una repeticion de lo
acontecido bajo el Imperio Romano.

La ciudad prospera en un territorio que se extiende de
los Apeninos, incluido Pistoia, Arezzo y parte de Lucca,
cuenta con 60-80 castillos pertenecientes a la comuna, cada
afio su Casa de la Moneda acuiia 350.000 — 400.000 florines
de oro, y su renta es de 300.000 florines, cuenta con 25.000
soldados de 15 a 70 afios disponibles para una comuna de
90.000 almas, se construyen Santa Maria Novella (1330), el
tltimo perimetro amurallado (1334), se reconstruyen los
puentes de de Santa Trinita'y de la Carraia (destruidos en la
crecida del 1333), el Ponte Vecchio (1345) y el Orto San

502

Michele (1337), y la ciudad se enriquece y se planifica y su
impecable urbanismo genera nuevos espacios y trazados hasta
que, entre 1343-1346 se produce una quiebra financiera en
cadena (los Bardi, Peruzzi, Acciaioli, etc.). La crisis de la
Iglesia Catolica (Avifion y el Gran Cisma) junto a los efectos
catastroficos de la Peste Negra de 1348 agravan atin mas las
cosas (ver mas adelante y Monserrat, 2009 a), y llevaron a
una reevaluacion de los valores medievales establecidos,
dando como resultado el desarrollo de una cultura humanista
(estimulada por los trabajos de Petrarca y Boccaccio), que
propiciaron una atencion a los verdaderos origenes europeos y
una revision y estudio de la Antigliedad Clasica, de la que
surgiria el Renacimiento.

En este clima surge (se empieza a tener constancia) la
Familia Medici (asi los llamaremos en italiano/ castellano, en
singular/ plural), con origen toscano de agricultores primero,
boticarios después, oriundos de la zona de Mugello, en el
valle del Arno (Giovanni di Bicci 1360 — 1429 suele senalarse
como fundador y paradojicamente Giovanni de Medici murié
en 1429 amado por los humildes y temido por los grandes
burgueses al conseguir que se impusiera i/ catasto, un impues-
to proporcional a la renta de cada ciudadano), y es ejemplo de
este espectacular traspaso del poder (al acopiar ingresos y
transformarse en banqueros) y de como funcionaban las co-
sas. Asi con Giovanni, su saga se trasforma en agente fiducia-
rio de Giovanni XXIII, por cuya libertad pag6 308.000 duca-
dos en 1418, y esta alianza les convirtié en unos de los hom-
bres mas ricos e influyentes del orbe (Concilio de Constanza,
y por ejemplo solo en Espaiia disponia de 16 casas de présta-
mo), y su hijo Cosme de Medici (1389 — 1464) autoriza un
préstamo de cien ducados a un docto monje llamado Tomma-
so Parentucelli, que lleg6 a ser Papa (Nicolés V) y convirti a
los Medici en banqueros de la Santa Sede (y los segundos de
Florencia tras los Strocci y ya por delante de los Uzzani con
un catasto de 397 florines anuales por sus posesiones locales
y 428 por sus casas de Milan, Pisa, Avifién, Ginebra, Londres
o0 Brujas). Todo qued6 amaiiado para asegurar la dominacion
de los Medici, vieja familia que, gracias a su dinero (en 1422
Florencia contaba con 72 bancos que acabaron siendo absor-
bidos por ellos y reducidos a 33 en 1472), mantuvo su hege-
monia e influencia por tres siglos (hasta Ana M?. Ludovica
1667 - 1743, ultima de la estirpe, que como veremos afortu-
nadamente dond todos sus tesoros a la ciudad de Florencia).

Instaurados los Medici adaptan su sistema “republica-
no”, que en realidad era una oligarquia mercantil, donde los
cargos publicos se repartian entre una burguesia y la nueva
aristocracia de potentados e incondicionales acaudalados
ciudadanos y asi, en una ciudad de 60-80 mil habitantes, s6lo
habia algo menos de mil ciudadanos que pagaban impuestos,
formaban el Gran Consejo, y podian ejercer sus “derechos”.
El término “Republica” que empleamos no deja de ser mero
eufemismo, ya que simplemente estaba al servicio de los mas
atroces valores burgueses y capitalistas (popolo grasso). El
pueblo, que no los pagaba, practicamente carecian de ellos, e
hizo organizarse primero en las Artes Medias: carniceros,
zapateros — sombrereros (calzolai o calzaiuoli), herreros (fa-
bbri), maestros de la piedra y carpinteros - comerciantes de
madera y de la ropa (rigattiere o linaioli), y desde 1287 en las
Artes Menores de la pequeiia industria y pequefio comercio:
posaderos (albergatori grossi), vinateros, comerciantes del
vino aceite, sal y quesos, de la maderas al por mayor (legnaio-
li grossi), curtidores y talabarteros, armeros, cerrajeros, solda-
dores — herreros - caldereros, panaderos, que bastante des-



prestigiados socialmente y en nimero de 21 artes, irdn ganan-
do representatividad y peso politico con sus priores. Muchos
otros sectores estaban completamente excluidos de estas
corporaciones como oficios de poca importancia como parte
del popolo flaco, los pescadores, el proletariado urbano y los
agricultores. En cualquier caso, se inicia con todo ello el auge
de la burguesia en detrimento de la nobleza que va perdiendo
sus privilegios conforme suben sus impuestos, estableciéndo-
se entre los nuevos burgueses una enorme rivalidad y compe-
tencia por el poder. En este inicio del fin del feudalismo cobro
valor el trabajo frente a la arrogante nobleza en un entomolo-
gico ideario: “en la atareada colmena (Florencia) cada abeja
debe realizar su trabajo y las abejas han de estar antes que los
0ciosos zanganos (scioperati)”.

Las rivalidades y escisiones varias fueron la tonica de
una competitividad consustancial a la propia historia de Flo-
rencia, y la distincién entre mayor y menor correspondia a la
separacion entre pequefia y alta burguesia (son conocidas las
palabras sobre el pueblo de Lorenzo Medici (1475-1564)
llamado El Magnifico “No hay nada de genio en las gentes
menudas que trabajan con sus manos, y que no disponen del
tiempo libre necesario para cultivar su inteligencia’). Debido
a la citada rivalidad, a partir de la década de 1460, se va con-
solidando una manera que sigue el gusto suntuario que vincu-
lan el arte, la sociedad, el poder y la politica. Siguiendo la
trayectoria iniciada con Alejandro Magno y seguida por los
emperadores romanos y los emperadores cristianos, los Medi-
ci no se quedaron atras, y también para ellos el poder no solo
hay que conseguirlo y mantenerlo, sino ostentarlo y publici-
tarlo, y las Ciencias y las Artes prosperaron como marca de la
Dinastia Medicea, especialmente a partir de Lorenzo, en cuyo
reinado, més principe que banquero, arranca el ya verdadero
Renacimiento (Renard, 1980; Cortés Arrese, 1985; Chas-
tel, 1991; Rubin & Wright, 1999; Randolph, 2002; Bietoletti
et al., 2007; Hibbert, 2008, etc.).

Por debajo, y mas operativo, estaba el Consejo de los
80, que elige a los magistrados que forman el Gobierno o
Sefioria (llamada en ocasiones “la arafia negra” por sus redes
de control, bien oligarquico o proletario) con los nueve repre-
sentantes de las Arti Maggiori, gremios ya bien organizados,
que rotan cada dos meses. Los Arti (reminiscencia de las polis
griegas) mas poderosos (germen de las profesiones liberales y
el capitalismo mercantil) fueron el de jueces y notarios, el
Arte di Calimala (vendedores de géneros venidos mas alla de
los Alpes, pafieros y banqueros), del Cambio y de Por Santa
Maria (novedades y vendedores y fabricantes de telas precio-
sas como la seda), de médicos, speziali (drogueros, boticarios
y especieros a la que pertenecié Dante) y de los merceros, de
los peleteros y en particular el Arte della Lana (fabricantes de
tejidos) separados del Arte di Calimala en 1212, que genera-
ron las tres grandes corporaciones capitalistas-mercantilistas y
que acabaron por absorber a todos los pequeiios talleres en
exclusivo monopolio y tenian representaciones en los foros
europeos. Posteriormente se afiadiran otros Arti medios y
menores, dando mas importancia a la mision intelectual (libe-
ral) que a la manual-muscular (jincluso alimentaria!) conside-
rada como servil. Todo el sistema favorecia a las clases mas
acomodadas y se castigaba cualquier disidencia o revuelta con
una férrea policia ("oficiales extranjeros"), aunque este siste-
ma instaba a la eficiencia y la competitividad ya que, utilizan-
do los recursos y estructuras municipales dentro de un sistema
integral, daba esperanza a los menos favorecidos a acceder a
la propia estructura politica y asi mejorar su condicion social.

503

Florencia tuvo continuos enfrentamientos con los duca-
dos vecinos, especialmente con Milan en los siglos XIV y
XV, y en 1406 logro finalmente conquistar (con extrema
crueldad) la ciudad de Pisa, aguas abajo del Ao, logrando su
codiciada salida al mar, aunque su puerto, destrozado por los
genoveses, era impracticable, y en 1421 Florencia compra por
100.000 florines la ciudad de Livorno, con buen puerto que
increment6 alin mas su comercio y su prosperidad, al no de-
pender de otras potencias maritimas para exportar su comer-
cio (a principios del s. XV pasaban por Venecia 16.000 piezas
de tela provenientes de Florencia, a partir de entonces era
Florencia la duefia de su comercio). Se inicio la construccion
naval, creandose en 1421 los consules del mar, enviando
embajadas a Sudan, Constantinopla, etc.

Para una ciudad mas preocupada por el presente que por
el pasado, mas activa que meditativa, y mas lista que sabia,
Florencia (frente a Bolonia y Pisa, que ya tenian escuelas
superiores/universidades) no poseia siquiera un Arte de ense-
fiantes o de libreros. En 1348 sigue el ejemplo de estas ciuda-
des, y poco a poco la ensefianza, en manos de los clérigos fue
secularizandose y saliendo de los claustros. En 1402 cuenta
con veinte lectores (9 de leyes y uno de astrologia) aunque
sigue siendo el mercantilismo su verdadera pasion (un depen-
diente estaba mas estimado que un notario). Las cosas fueron
cambiando en manos de los enriquecidos magnates, y la olea-
da de investigacion artistica, literaria y cientifica que tuvo
lugar en Florencia entre los siglos XIV al XVI, fue colosal,
aunque mas propiciada por intereses econdmicos que filantro-
picos, en una permanente preocupacion por el dinero y un
inmenso despliegue de ostentacion, riqueza, lujo y ocio. Lo-
renzo de Medici (El Magnifico) representa el mejor ejemplo,
bajo cuyo mandato subordina la Sefioria y el Consejo, que
con 70 miembros, s6lo dependen de él.

Aunque el latin seguia siendo la lengua de la Iglesia y
las escuelas, la herencia latina de occidente habia sido muy
disturbada por la supersticion, las leyendas y el olvido (Virgi-
lio era reverenciado como mago, profeta y astrlogo, Aristote-
les habia sido mutilado y afortunadamente trascrito al arabe,
luego al hebreo y por fin al latin, Eneas se recordaba como un
piadoso caballero o Remo habia fundado Reims) y los textos
se desempolvaron, se tradujeron y se copiaron. La caida de
Constantinopla en manos turcas (1453) auno las dos irrecon-
ciliables “cristiandades” y occidente atrajo, ¢ hizo suyas mu-
chas de las joyas del oriente clasico, y prodigiosamente, mu-
chas de sus obras y su sabiduria fueron recobradas y admira-
das. Florencia se convierte en un bastion luminoso de la Cien-
cia, del Saber y del Arte, comprando o encargando trabajos a
Pollaiolo, Verrocchio, Sangallo, Maiano de Benedetto, Lippi,
Miguel Angel, Leonardo da Vinci y Botticelli y trayendo a
Florencia algunos de los compositores y cantantes mas famo-
sos del momento, como Alexander Agricola, Johannes Ghise-
lin y Heinrich Isaac, y tras Conjura de la Pascua de 1478, en
la que con la aquiescencia de Sixto IV su hermano Giuliano
es asesinado en el Duomo y aprovechando la consecuente y
sangrienta revuelta popular, consiguieron destronar a la com-
petitiva familia Pazzi, alidndose con la hostil Napoles. El papa
excomulgo a Florencia y sus obispos excomulgaron al Papa.
La familia copa el poder, su hijo Giovanni es elegido papa
con el nombre de Leén X (1513 — 1521) y su sobrino le suce-
dera como Clemente VII (1523 - 1534), y la familia dara dos
reinas a Francia: Caterina (1519 — 1589) esposa de Enrique 11
y Maria (1573 — 1643) de Enrique IV, amén de cardenales,
duques, duquesas, esposos de hijos/as legitimos/as/naturales



de papas y emperadores, etc., en una particular simonia y
endogamico contubernio “realeza-papado’ dignos de reseiar.
Tras su muerte (1492) se produce la invasion del rey
francés Carlos VIII, y en 1494 tras la huida vergonzosa de su
hijo Piero II (El Desafortunado o El Fatuo), y tras el saqueo
de los tesoros familiares y la pérdida de sus colecciones de
obras de arte y manuscritos en numerosas lenguas (para siem-
pre perdidos) se instaura la Republica con Girolamo Savona-
rola (impetuoso dominico y redentor insidioso de las liberti-
nas y neoplatonicas costumbres florentinas, con tendencia
obsesiva en la persecucion de la extendida lujuria, sodomia y
otros placeres paganos y hedonistas de sus ciudadanos y por
supuesto de las desnudeces mitoldgicas), quien forma el Con-
sejo Mayor de mil personas elegidas cada seis meses, gesto
democratico que obtuvo multitud de seguidores (piagnoni =
llorones), pero que poco dura por el odio generado entre las
poderosas familias quienes, con la excusa de haber acusado
de corrupto al Papa espaiiol Alejandro VI (Rodrigo Lauzal y
Borgia fue un hombre inmoral, desmedido, codicioso, disolu-
to y perverso, sobrino de Calixto III, que fue elevado al papa-
do entre 1492 y 1503) y con el apoyo del papa y sus tortura-
dores le excomulgan, torturan y consiguen una confesion falsa
y la liberada muchedumbre acaba por ahorcarlo y quemarlo
junto a sus seguidores Maruffi y Buonvicini el 23 de mayo de
1498 en la Plaza de la Serioria, sobre cuyo suelo una placa
hoy lo recuerda. Tras ello no llega la calma, solo rivales pug-
nas entre familias y grupos hostiles sin ningtn liderazgo y el
caos, las intrigas y las conjuras se apoderaron de la ciudad.

En este caldo de cultivo destaca otra personalidad, tam-
bién florentina, también inusual, Nicolas Maquiavelo (Nic-
colo di Bernardo dei Machiavelli) (1469 - 1527), cuyos con-
sejos para la regeneracion moral y ética de Florencia de sus
Historias Florentinas han sido con frecuencia vistos como la
legitimacion de la conveniencia politica y del abuso de auto-
ridad. Tras algunos afios de cierta tranquilidad en colabora-
cion y con apoyo de Machiavelli (que también seria encarce-
lado y torturado en 1513), llegan guerras contra los franceses,
alianzas con/contra Venecia, y Liga Santa con los espafioles
contra los franceses. La ciudad, tras 18 afios, se encontrd en
1512 otra vez bajo el régimen de los Medici con Giuliano
(1479-1516), hijo menor de Lorenzo al frente, gracias a la
ayuda del ejército espaiiol, al papa, aliado con el rey de
Aragon y a la elevacion al trono papal, primero de su herma-
no, hermano de Lorenzo, Giovanni de Medici en 1512 (Le6n
X) y luego de su primo bastardo e hijo de Juliano, Giulio
(Clemente VII) en 1523, hecho que reforzo atin mas la estirpe
de los Medici. Ledn X llama a Giovanni a Roma como confa-
loniero de los ejérceitos papales dejando libre su vacante que
ocupa su sobrino Lorenzo (1492-1519) (hijo de Piero el Des-
afortunado). Tras la indignacion ante el nuevo y atroz saqueo
de Roma (1527) y esta imposicion, la gente de Florencia se
rebelo desterrado a los Medici por segunda vez y reinstaura la
Republica el 16 de mayo de 1527, que restablecio el Gran
Consejo, y se da un incierto periodo a caballo entre la dema-
gogia y el neo-fundamentalismo religioso, donde todo aquel
sospechoso de connivencia era acusado de atentar contra la
“libertad” de un pueblo que seguia sin estar representado en
las instituciones.

Con el apoyo del Emperador Carlos y del Papa son de
nuevo reinstaurados los Medici tras sofocar las ultimas aspi-
raciones republicanas (1529), y el 12 de agosto de 1530, tras
once meses de resistencia, Florencia, asediada por las priva-
ciones y la peste, cedid ante la violencia del ejército espafiol y

papal que restauraron a los Medici, y el déspota y cruel Ale-
jandro de Medici (hijo de Clemente VII) fue casado con Mar-
garita (hija natural de Carlos V) y, con pretension de modifi-
car larepublica en futuro principado por parte del emperador,
fue declarado "jefe del gobierno y del estado" y Duque la
Republica Florentina, contando apenas veinte afios. Con su
regreso, los Medici volvieron a recuperar el gobierno de la
ciudad de forma permanente en 1531, abolieron el Gran Con-
sejo y comenzd una politica extranjera de alianzas con las
familias reinantes mas importantes de Europa, no solo casan-
dose con la citada hija natural del emperador Carlos V, sino
dando su hermanastra Caterina como esposa al segundo hijo
de Francisco 1. Tras el asesinato de Alejandro (1510-1537)
por su primo Lorenzino (nieto de Lorenzo el Magnifico),

» Lam. 1: Elementos entomoldgicos en pavimentos, frescos,
mosaicos, fachadas, terracotas, tapices y vidrieras en la ciudad de
Florencia. 1 - 4: Elementos zodiacales y mitoldgicos en el pavi-
mento del Baptisterio de Santa Maria del Fiore (s. X1). 5: Taddeo
di Bartolo, Falsos testimonios (1396), con escorpiones sobre el
cuerpo del desdichado condenado, Colegiata de Santa Maria
Assunta (1148), San Gimignano. 6 - 9: Mosaicos en la cupula y
paredes del Baptisterio de Santa Maria del Fiore (1225), 6: Clipu-
la con santos, angeles y animales exdticos, 7: Pantocrator, 8:
Detalle relacionado con la condena de las almas pecadoras (demo-
nios con alas oceladas y queliceros dentados que salen de sus
orejas), 9: San Ambrosio. 10: Spinello Arentino, Milagro de San
Benito, detalle de demonio con alas oceladas, Sacristia de San
Miniato al Monte, de Bietoletti et al., 2007. 11 - 13: Motivos
entomologicos en la decoracion externa del Palazzo di Bianca
Capello sulle casegida dei Corbinelli (s. XVI). 14: Luca della
Robbia, Mes de octubre (c. 1450-1456), tintas sobre terracota (60,
3 cm), Victoria & Albert Museum (Londres). 15: Motivos ento-
mologicos del techo, Palazzo Vecchio. 16: Detalle de insectos y
otros animale en el tapiz Animales entrando en el Arca de Noé (s.
XVII), Uffizi, de Belves & Mathey, 1968. 17: Giorgio Vasari,
vidriera de la Toeletta di Venus del Escritorio di Callioppe (1555 -
1558), Palazzo Vecchio. 1 -9, 11-13, 15, 17: fotografias del autor
(agosto, 1978; abril, 2004; octubre, 2009).

» Plate 1: Entomological elements in pavements, frescoes, mo-
saics, terracotta, tapestries and stained glass in the city of Flo-
rence. 1 - 4: Zodiacal and mythological elements in the pavement
of the Baptistery of Santa Maria del Fiore (11th century). 5: Tad-
deo di Bartolo, False Testimonies (1396), with scorpions on the
body of the unfortunate condemned, Collegiata Santa Maria
Assunta (1148), San Gimignano. 6 - 9: Mosaics on the walls and
dome of the Baptistery of Santa Maria del Fiore (1225), 6: Dome
decorated with saints, angels and exotic animals, 7: Pantocrator, 8:
Detail of the judgment of sinner souls (demons with ocellated
wings and chelicerae coming out from their ears), 9: Saint Ambro-
sius. 10: Spinello Arentino, Saint Benoit's Miracle, detail of a
demon with ocellated wings, Sacristy of San Miniato al Monte, by
Bietoletti et al., 2007. 11 - 13: Entomological elements in the
outside decoration of the Palazzo di Bianca Capello sulle casegia
dei Corbellini (16th century). 14: Luca della Robbia, October (ca.
1450-1456), dyed terracotta (60, 3 cm), Victoria & Albert Museum
(London). 15: Entomological elements from the roof of the Palaz-
zo Vecchio. 16: Detail of insects and other animals on the tapestry
Animals entering Noah's Ark (17th century), Uffizi, by Belves &
Mathey, 1968. 17: Giorgio Vasari, stained glass from the Toaletta
di Venus from the Escritorio di Callioppe (1555-1558), Palazzo
Vecchio. 1-9,11 - 13,15, 17: photographs by the author (August
1978, April 2004 and October 2009).

504



Cosme | ocupd el poder, y tras no conseguir casarse con Mambrara cardenal a su hijo Ferdinando (con catorce afios),
garita (viuda de Alejandr@pso en 1539 con Leonor de Tole-asegurando la influencia dedatirpe de la familia que man-

do (hija del Virrey de N&poles), quien inyecta buenas dotesuywo el poder comercial y artistico mediceo durante dos siglos
recursos a la familia y se nt@me la alianza con Carlos V y (Grandes Duques de Toscana), gestando el Manierismo con
Clemente VII, y Cosimo | se configura como primer duque dmiutores como Fiorentino, Poppi, Naldini, Allori, Pontormo y

la ciudad. Tras numerosos éxitos comerciales y militar8sonzino en pintura, Cellini Rustici, Bandinelli, Danti o
(asedio y conquista en 1555 de Siena -pugnas que ya hal@@mbognola en escultura y Vasari, Bountalenti o Ammanna-
sido magistralmente reflejadasleas Batallas de San Roma-ti en arquitectura y escultura.

nopor Uccello en 1432- ciudad en la que quedaron menos de En una Europa agotada por guerras terrestres y navales,
seis mil habitantes en una ciudad de cuarenta mil), en 1568hé&trnas y externas (Espafia, Inglaterra, Francia y Paises Ba-
papa Pio V le concedi6 el titulo de gran dugue de Toscajes), Florencia supo mantenerse neutral y gozar de un periodo
Aficionado a la botanica cred Idardines de Béboli y Sem- tranquilo (no exento de conspiraciones, adulterios, venganzas
plici y en Pisa el primetardin Botanicoinstituyé laAcade- y asesinatos). Francesco | (1541-1587) (casado con Juana de
mia Florentinaen 1541 y abri6 al publico Biblioteca Lau- Austria) y Ferdinando | (1587-1609) continuaron la politica
rencianaen 1548, y antes de retirarse consiguio del papa qiesu padre (Cosme 1), manteniendo un equilibrio dificil entre

505



Francia y Espafia. Florencia era todavia una gran ciudad y
mantuvo cierto mecenazgo (Goldberg, 1988), pero su territo-
rio era pequefio y no podia competir ciertamente con los
grandes y potentes estados centralizados, y la situacion
econdmica habia cambiado drasticamente, pues el comercio y
la fabricacion estaban en declive y las actividades bancarias
fueron sustituidas por la banca inglesa, holandesa y espaiola.

Florencia mantuvo un cierto “prestigio” por un tiempo
a nivel europeo, pero al final también esto declind (Cosme II
desvinculd definitivamente a los Medici con la actividad
bancaria). Francesco I, hombre refinado y sensible, fue mas
un hombre de ciencia de su época que un hombre de estado
(souignieus un peu de l'archemie et des ars mechaniques que
diria de él el principe Francisco Michel Montaigne), y es
conocida su personalidad saturnina e introvertida y su interés
por la alquimia y la farmacia le evadia de sus responsabilida-
des de gobierno como Gran Duque, creando en sus propios
gabinetes (Studiolo, Fonderia'y Galleria) en el Palazzo Vec-
chio y del Casino di San Marco, investigando sobre nuevos
materiales y fascinado por los minerales (el término Galleria
vino de sus colecciones mostradas en los Uffizi), experimen-
tando con insectos venenosos y miles de escorpiones para
buscar remedios (parece que le llevaron a la muerte de él y su
segunda esposa por querer curarse de unas fiebres con sus
nocivos “remedios” muriendo ambos en 1587 con once horas
de diferencia) o sobre el movimiento continuo, y Ferdinando I
injustamente acusado de estas muertes, gran diplomatico y
creador de la Officio delle Pietre Dure, del que hablaremos,
foment? el desarrollo de la Universidad de Pisa cuando Gali-
leo acababa de licenciarse y le otorgo la Catedra de Matema-
ticas (que lo traeria a Florencia Cosme II), y fue sucedido por
el enfermizo Cosme II (1609-1621) que murié dejando el
gobierno en las manos de las santurronas Maria Magdalena de
Austria su esposa y su madre Cristina de Lorena. En 1628,
cuando este derrochador periodo de regencia se acabd, Ferdi-
nando II subi6 a un trono casi sin patrimonio y reiné hasta el
1670. Aunque él era reputado entre los mas habiles y compe-
tentes de la dinastia de los Medici (siguié fomentando las
ciencias y las artes, hasta el punto de ser felicitado por la
Royal Society), no pudo hacer nada contra el declive inexora-
ble de Florencia y de la Toscana de los magnificos duques. Ni
pudieron sus sucesores, Cosme 111 (1670-1723) en su pésimo
gobierno y el Gltimo de la dinastia de Medici, Gian Gastone,
que muri6 sin herederos en 1737.

Ellinaje de esta poderosa familia, tan amante de las Ar-
tes y las Ciencias y de refinado gusto estético y desbordante
culto a la belleza, y que se mantuvo aproximadamente durante
tres siglos hasta Ana Ludovica (1667-1743), hermana de Gian
Gastone, acumulando una de las principales colecciones artis-
ticas conocidas (Morassi, 1963; Acidini Luchinat, 1998;
Winspeare, 2001), coleccionismo que ya habia iniciado el
erudito Piero il Gosto (1416-1469), y aunque ya Florencia no
era mas que una sombra de lo que fue, seguia ofreciendo
artistas de la talla de San Giovanni, de la Bella o Furini. Con
la extincion de la linea Medici tras tres siglos (con breves
interrupciones) y la ascension de Francis Stephen, Duque de
Lorena y marido de Maria Teresa de Austria, la Toscana pas6
a la corona austriaca de los Habsburgo—Lorena, dando nuevos
elementos neoclasicos a la ciudad (y drenando la Maremma,
zona pantanosa y foco de malaria desde tiempos romanos), y
El pacto de Familia (Viena, 1737) dispuso la permanencia de
su coleccion familiar que se hallaban en sus sobrios palacios y
alegres residencias y villas a la ciudad de Florencia (Ducado

506

de Toscana), donde hoy dia la admiramos repartida en la
Galleria degli Uffizi, Palacio Pitti, Museo del Barguello,
Museo degli Argenti, Museo de San Marco, Museo del Duo-
mo, Museo Arqueologico, la Sacristia Nuova, Taller de Pie-
dras Duras, Capillas Mediceas y la Biblioteca Medicea de
San Lorenzo. En un periodo donde los arruinados principes
italianos vendian sus colecciones a potentados europeos (p.e;j.
la pinacoteca estense de Mddena acabo en Dresde), nunca
agradecera suficientemente esta ciudad el gesto de su gran
Electora Palatina, cuya coleccion, que hubiera acabado dis-
persa entre Viena y Praga, de forma “inalienable e inamovi-
ble” quedo vinculada para siempre a esta ciudad.

El gran duque Fernando II1 (1790-1826) fue destronado
por los franceses en 1799, recuperando su puesto en 1814.
Tras el expolio napolednico, un nuevo, fecundo y breve pe-
riodo neoclasico atrajo a Florencia artistas como Nicolas
Didier Boguet (1755-1839), Bénigne Gagneraux (1756-1795),
Frangois-Xavier Fabre (1766-1837) o Louis Gauffier (1762-
1801) y otros toscanos como Luigi Sabatelli (1772-1850) o
Pietro Benvenuti (1769-1844) en pintura y Antonio Canova
(1757-1822), Lorenzo Bartolini (1777-1850) o Pietro Tenera-
ni (1789-1869) o Stefano Ricci (1765-1837) en escultura,
dando nuevos elementos a la Academia de Bellas Artes, que
fue renovada en 1784. La enorme brecha social se mantuvo,
pero las cosas ya habian cambiado (también en el arte que ya
pivotaba hacia tiempo alrededor de Roma), y su sucesor,
Leopoldo 11 (1826-1859) fue expulsado en 1849. Regreso6 con
el apoyo de las tropas austriacas, pero fue depuesto finalmente
en 1859 durante el proceso de unificacion de Italia.

Un ultimo suspiro artistico mantuvo la antorcha floren-
tina viva (de los macchiaioli y artistas del café Michelangelo
y del plein air de mediados del s. XIX). Los Lorena fueron
definitivamente expulsados en 1859, en 1861 Toscana se
incorpora al reino de Italia, y entre 1865 y 1871 sustituyo a
Turin como capital de Italia, bajo el reinado de Victor Manuel
II, que pas6 a Roma cuando la ocupacion francesa lo permi-
ti6, dejando a Florencia en quiebra. Una desastrosa remodela-
cion urbanistica (proyectada como “engrandecimiento” para
la capitalidad italiana de Florencia) y su “saneamiento” con
fines sociales e higiénicos comenzado en 1890 (que no dejo
de ser un negocio para las clases dirigentes) destruy6 parte de
su pintoresco tejido edilicio, cred nuevos y anodinos barrios y
espacios (demolicion de las murallas, de torres medievales y
del centro de ciudad alrededor del ghetto y del viejo mercado
para la Piazza Vittorio Emanuele Il/ Plaza de la Republica,
Plaza Beccaria 'y de San Gallo), y a causa del nuevo “urba-
nismo” dejo bajo sus “modernos” cimientos parte de los mil
aflos de historia de esta vitrina del arte que conocemos como
Florencia.

Tras triplicar su poblacion en el siglo XX, durante la
Segunda Guerra Mundial, la ciudad suftri6 la ocupacion ale-
mana durante un afio (1943-1944), siendo declarada ciudad
abierta y, aunque se suele decir que los monumentos de la
ciudad no sufrieron demasiados dafios, en 1944 bombas ale-
manas destruyeron edificios, palacios e iglesias y todos sus
puentes (a excepcion del Ponte Vecchio y en sus alrededores
las casas nuevas muestran donde cayeron las bombas), y
muchos elementos de algunos palacios como la Galeria de los
Uficci sufrieron graves dafios. La terrible inundacion 1966
causé penosas e irreparables pérdidas a numerosos tesoros
artisticos de Florencia (que con razén se sintié muy abando-
nada por las instituciones gubernamentales) aunque la mayo-
ria fueron restaurados y, como es habitual en Italia, la masiva



invasion turistica (Il Diluvio Universale que llaman) y el
vasallaje que impone el trafico, no han restado interés en la
visita a una ciudad que fue Ciudad-Estado y que tanto nos ha
aportado para el desarrollo de la Civilizacion Occidental, sea
relanzar los valores clasicos y recuperar los patrones de sus
proporciones y su estética, sea devolver al hombre al lugar
que le correspondia, sea haber sembrado los cimientos de la
Ciencia, o sea habernos dejado obras que nos identifican y
enorgullecen como especie capaz de haber creado tanta
belleza.

Florencia y los artrépodos

Tras esta introduccion histérica que nos ha centrado en el
origen, desarrollo, apogeo y decadencia de la Ciudad de Flo-
rencia, y antes de pasar a comentar muchos de los artropodos
que aun existen en su patrimonio artistico o que han salido de
la mano de sus artistas mas conocidos, vamos a referir algu-
nos elementos florentinos especificamente relacionados con
los artropodos y/o la Entomologia, haciendo hincapié en la
importancia (frecuentemente silenciada/ignorada) que los
artropodos tuvieron en el curso de su historia y de la propia
Historia. Hablaremos de la peste que diezmo varias veces
tanto la ciudad, como el conjunto de Europa, y utilizaremos
dos ejemplos de su bella literatura que nos sirvan de muestra,
tanto como elementos documentales sobre estas epidemias,
como sobre la incidencia que tenian los artrépodos en la vida
cotidiana de los florentinos de aquel tiempo. Hablaremos
también de la seda, que durante siglos vincul6 a Oriente con
Occidente, y cuyo apreciado tejido enriquecio a tantas fami-
lias florentinas, de la literatura cientifica y la icografia ento-
molégica, cuyas ediciones contribuyeron a difundir el saber
entomoldgico medieval y renacentista durante el Barroco y
hasta la Ilustracion, asi como sobre la presencia de los artro-
podos en la obra de sus principales artistas, sea en arquitectu-
ra, escultura o pintura, asi como de otros elementos decorati-
vos y cotidianos relacionados con los artrépodos que pode-
mos aun hoy dia hallar en Florencia.

1.- La peste y los artrépodos en la vida diaria del medioe-
vo y renacimiento en la ciudad de Florencia

En nuestro anterior contribucion sobre la ciudad de Venecia
(Monserrat, 2009 a) ya dabamos sobrada cuenta del origen,
causas y consecuencias de la Peste Negra que, desde la
Edad Media y hasta bien entrado el siglo XX, y que bien
por las Cruzadas o bien por el comercio, trajo a Europa uno
de sus mas espantosos azotes, diezmando varias veces su
poblacion. Hablabamos de la olvidada trascendencia que un
diminuto insecto como la pulga (Insecta, Siphonaptera,
Pulex irritans), vector de la bacteria Yersinia pestis que
causa esta enfermedad, tuvo para el desarrollo de Occidente,
para el cambio en el anterior orden medieval establecido
que desde el progresivo e irreversible declive de la autori-
dad papal de Roma, incapaz de poner fin a tanto sufrimien-
to, puso fin a las instituciones feudales a favor de las insti-
tuciones gubernamentales / estatales y, en definitiva, pro-
voco la imposicion del poder real (humano) sobre el religio-
so (espiritual), asi como de la “influencia” de este “inmundo
y olvidado bichejo” en la génesis de las universidades y el
cambio de mentalidad y de régimen que nos alejo para
siempre de la oscura y ostracista Edad Media y nos abrio las
puertas del Renacimiento y del renacer.

507

Para no ser reiterativos en la exposicion de este aparta-
do, valgan aquellos datos aportados sobre las generalidades y
trascendencia de la Peste Negra (Monserrat, 2009 a) y, cir-
cunscribamonos a la ciudad de Florencia. Tras unos breves
apuntes sobre esta enfermedad, enfoquemos la cuestion en
base a su Literatura coetanea, poniendo dos ejemplos que nos
ilustren sobre la importancia de los artropodos (y la peste) en
la Florencia de aquella época y que, sin ellos conocerlo, tuvie-
ron las pulgas en la pandemia de la peste en esta ciudad.

En el afio 1346 habian llegado noticias a Europa de una
terrible enfermedad que, a través de Asia Central, se habia
extendido por el norte de la India, Persia, Siria, Egipto y Asia
Menor, y se hablaba de regiones enteras que habian quedado
despobladas. Probablemente extendida por los ejércitos mon-
goles, la Peste llegd a Europa por la ruta de la seda de Crimea,
donde la colonia genovesa de Kaffa (actual Teodosia) fue
asediada por los mongoles y probablemente huyendo de estos
ataques, llevaron después la peste a Messina, Génovay Vene-
cia, alrededor de 1347/1348 (algunos de sus barcos no lleva-
ban a nadie vivo cuando alcanzaban las costas).

Desde el Mar Negro y a través de barcos genoveses y
especialmente venecianos, la peste aparece mas severamente
en Italia en octubre de 1347, y al afio siguiente ya habia pene-
trado en Francia, Espafa, Inglaterra (en verano de 1348) y
Bretafia, Alemania, Escandinavia, y finalmente el noroeste de
Rusia y el Norte de Africa. En unos afios se habra extendido
por toda Europa.

Italia, con una poblacion de diez u once millones de
personas, fue la que padecié mas duramente sus efectos, y en
particular en Florencia fue doblemente calamitosa, ya que,
segin hemos indicado, como consecuencia del inicio de la
Guerra de los Cien Afios, las principales casas bancarias
florentinas (los Bardi y los Peruzzi) habian ido a la bancarrota
entre 1343-1346 cuando Eduardo III de Inglaterra no pudo
devolver los préstamos que le habian concedido para la pri-
mera campania (1343-1344), hecho que agravé la gran inun-
dacion de 1333 (estan registradas desde tiempos de Tiberio y
mas recientemente en 1178, 1269, 1333, 1557, 1966, etc.), y
que junto a varios afios de malas cosechas en esas décadas y
la terrible granizada de 1346 desencadené hambre y carestia y
produjo revueltas de campesinos y trabajadores. En este cli-
ma, la peste en Florencia fue especialmente severa entre 1346
a 1352 (en 1348 la peste habia llegado a Marsella y en Flo-
rencia redujo ese aflo su poblacion de tres a cuatro quintos a
un tercio de la poblacion, de unos 90.000/120.000 a unos
30.000/25.000 ciudadanos - segun las fuentes- dejando cien-
tos de cadaveres apilados en las calles y la ciudad y las fabri-
cas vacias, alterando gravemente los sistemas productivos y
comerciales) y sin duda llegé a través de sus contactos con
Génova y especialmente con Venecia, donde también su
poblacion casi sucumbid por la peste durante el verano de
1348 (dos tercios de sus habitantes con una media de 600
fallecimientos diarios).

La peste (grande moria) casi habia dejado a Florencia
sin habitantes y la devastacion creada en ciudades vecinas
como Siena (murieron 80.000 de los 90.000 sieneses y cuatro
de los nueve miembros de la priorato oligarquico gobernante),
Pisa (donde morian quinientas personas al dia) o Milan (su
arzobispo Giovanni Visconti ordend que las tres primeras
casas a cada lado de las que apareciera la peste fueran tapia-
das con sus ocupantes dentro) no auguraba ninguna esperan-
za. La situacion politica se hizo en ocasiones muy inestable y
en el breve lapso de la Republica “popular” (1527-1530) y



tras haberse llevado la peste a treinta mil florentinos, el Gran
Consejo proclamo “bastante a la desesperada” a Cristo como
“Rey de Florencia” (9 de febrero de 1528) donandole un
caracter sagrado por la que serd llamada “el quinto elemento”
por el Papa Bonifacio VIII o la “Nueva Belén” por el Carde-
nal Pedro Damién.

Nuevas epidemias sacudiran el orbe intermitentemente
entre 1347 y 1722, llevandose de entre los vivos a otros
30.000 florentinos (un cuarto de su poblacion) entre 1527-
1528, al 60 % de los habitantes de Génova entre 1656-1657,
al 50 % de Milan en 1630, o al 30 % de los marselleses en
1720. Sin embargo Florencia, a pesar de la desolacion gene-
rada por esta enfermedad (especialmente severas las epide-
mias de 1363 y 1374) supo organizarse bien, y asi, reinando
Ferdinando II (se produjo una violenta epidemia de peste que
asolo la ciudad entre 1630 y 1633) supo generar una compe-
tente asistencia sanitaria y econémica a la poblacion duramen-
te afectada, creando la Oficina de Higiene e implicando al
clero de monasterios y conventos (con la correspondiente
molestia del papa), eso si, manteniéndose la corte encerrada /
aislada en Forte Belvedere.

Sabemos que la Peste no distinguia entre nobles y ple-
beyos, laicos o religiosos (son conocidas las palabras del gran
Cosme, que aterrorizado por la peste dejaba su gobierno
huyendo mientras proclamaba “Es necesario salvar la piel”),
ni tampoco respetaba las profesiones (recordemos que de
veinticuatro médicos que habia en Venecia, veinte fueron
victimas de la epidemia, que los magistrados y los notarios se
negaron a hacer el testamento de los agonizantes, y que ni
siquiera los sacerdotes acudian a darles la tltima confesion,
hasta el punto que el Papa Clemente VI - al que tenian “a
salvo” sentado entre dos grandes fogatas, incluso durante el
caluroso verano- se vio obligado a garantizar el perdén de los
pecados a los que morian de peste sin haber recibido la ex-
tremauncion, y tampoco hacia distingos entre ignorantes y
letrados, ni entre escritores y artistas, algunos florentinos,
como Bernardo Daddi, Giovanni Villani, Domenico Ghirlan-
daio, Andrea del Sarto, Andrea Pisano, Tiziano o Ambrosio y
Pietro Lorenzetti fallecieron por la Peste (o que la absoluta
falta de datos suyos tras las epidemias lo sugiere), y conse-
cuentemente generd un frenazo en la tradicion pictorica flo-
rentina y, a su vez, una y excepcional posibilidad a los jove-
nes pintores supervivientes aportando nuevas propuestas y
estilos, mas pesimista que luminoso, mas piadoso que liberti-
no, mas recogido y religioso que humanista y mundano, in-
cluso cambio la actitud en algunos temas (incremento en la
aparicion de santos pacientes como Job o de Juicios finales
con un Cristo mas castigador que amoroso). Citamos de nue-
vo a las insignificantes pulgas (de las que nadie se habia acor-
dado en el mundo de la Pintura) contribuyendo a la creacion
de nuevas manifestaciones artisticas dentro del Trecento.

También sabemos que el hermano de Petrarca, Gerardo,
miembro de un monasterio de cartujos, enterrd a su prior y a
treinta y cuatro compaiieros muertos de Peste, que su amada
Laura también falleci6 por esta causa y que el propio Bocca-
ccio perdi6 por esta causa a su querida amante, hija ilegitima
del rey de Napoles. Ejemplos dentro de la actividad artistica
de la conmocién que creaba, la peste florentina de 1523 hizo
que Rosso marchara a Roma, Pontormo se retird a la cartujay
del Sarto sali6 para el convento de San Pietro en Muguello y,
afectado por la peste, moriria en 1530 emparedado vivo por
su propia familia.

Cronicas de este espanto en Florencia tenemos las del
historiador Giovanni Villani, victima él mismo de la epidemia
y que muri6 a los sesenta y ocho afios en medio de una frase
inacabada mientras escribia: “ ... en el curso de esta peste
fallecieron ...”, y antes habiendo escrito ... mortalidad de
gente, especialmente mujeres y nifios, y en general gente
pobre" captando de forma magistral esa situacion y el com-
portamiento generalizado al mencionar que los que habian
sobrevivido a la peste, en lugar de ser "mejores, mds humil-
des, virtuosos y catolicos... llevan una vida mas escandalosa
y mas desordenada que antes. Pecan por glotoneria, solo

» Lam. 2: Elementos entomoldgicos en la escultura de la ciudad
de Florencia. 18: Estela romana con motivo vegetal y apicola,
Uffizi. 19 - 21: Motivos entomologicos en la Puerta de los Cano-
nigos, Santa Maria del Fiori. 22: Escorpio en la rueda del carro de
la Fuente de Neptuno de Ammannati (1575), Piazza della Signo-
ria. 23: Escudo nobiliario con abejas, Santa Maria del Fiore. 24:
Centollo de la Fuente de los Monstruos, de Tacca (1629), Piazza
Santissima Annunziata. 25: Reina y su enjambre en el basamento
de la estatua ecuestre de Fernando I de Medici, obra de Giambo-
logna 'y Tacca (1608), Piazza Santissima Annunziata. 26: Dintel
de la estatua de S. Giovani Evangelista de la Loggia del grano,
hoy Iglesia de Orsanmichele (1343), con el escudo del gremio del
Arte della seta. 27: Lucca della Robbia, roseton con el escudo del
gremio del Arte della seta, Loggia del grano, hoy Iglesia de Or-
sanmichele (1343). 28 - 29: Motivos crustaceanos en I/ Porcellino
de Taca (1612), Plaza del Mercado Nuevo. 30: Tres abejas en el
escudo del monumento dedicado a Dante, de Stefano Rici (1818-
1830), Piazza di Santa Croce. 31: Stoldo Lorenzi, Fuente de
Neptuno (1565 — 1568), Giardino di Boboli. 32: Psychéy el Amor,
copia de obra clasica (200 — 100 a.C.), Uffizi. 33: Pietro Tenerani,
Pscyhe abandonada (1816), Palazzo Pitti, Galeria de Arte Moder-
no, de Bietoletti et al., 2007. 18 - 32: fotografias del autor (agosto,
1978; abril, 2004; octubre, 2009).

» Plate 2: Entomological elements on sculptures located in the
city of Florence. 18: Tomb Stone with vegetal and bee-related
decoration, Uffizi. 19 - 21: Entomological elements on the Porta
dei Canonici, Santa Santa Maria del Fiori. 22: Scorpio on the
chariot’s wheel on the Fountain of Neptune by Ammannati (1575),
Piazza della Signoria. 23: Coat of arms garnished with bees,
Santa Maria del Fiori. 24: Spider crab from the Sea Monsters
Fountain by Tacca (1629), Piazza Santissima Annunziata. 25:
Queen Bee and swarm on the base of the equestrian sculpture of
Ferdinand de Medici, by Giambologna and Tacca (1608), Piazza
Santissima Annunziata. 26: Lintel from the sculpture of St. John
the Evangelist from the Loggia del grano, currently Iglesia de
Orsanmichele (1343), with the coat of arms pertaining to the
craftsmen of Arte della seta. 27: Lucca della Robbia, coat of arms
of the Arte della seta, from the Loggia del grano, currently Iglesia
de Orsanmichele (1343). 28 - 29: Shellfish motives found on //
Porcellino, by Tacca (1612), New Market Square. 30: Three bees
on the coat of arms on the monument devoted to Dante, by Stefano
Rici (1818-1830), Piazza di Santa Croce. 31: Stoldo Lorenzi,
Fountain of Neptune (1565 — 1568), Giardino di Boboli. 32: Cu-
pid and Psyche, after a classic sculpture (200 — 100 a.C.), Uffizi.
33: Pietro Tenerani, Psyhe Abandoned (1816), Palazzo Pitti,
Modern Art Gallery, by Bietoletti et al, 2007. 18 - 32: photo-
graphs by the author (August 1978, April 2004 and October 2009).

508



—
]

T
e

509



buscan los festines, las tabernas y las delicias en la comida,
se visten de formas extranias, inhabituales e incluso deshones-
tas". Por su parte, Boccaccio, del que ahora hablaremos, nos
dice mucho sobre este particular e insiste en la misma opi-
nidn, y en su Decamerdn anota que muchos ciudadanos "pen-
saban que la plaga se curaba bebiendo, estando alegres,
cantando y divirtiéndose, y satisfaciendo todos sus apetitos,
por lo que pasaban el dia y la noche de taberna en taberna
bebiendo sin moderacion y haciendo solo lo que les agradaba
hacer". Similares opiniones recoge el cronista Agnolo di Tura
"il Grasso" que nos ha dejado una patética descripcion de los
efectos causados por la peste en la vecina Pisa "el padre
abandonaba al hijo, la mujer al marido y un hermano a otro
hermano".... "yo mismo enterré a mis cinco hijos con mis
propias manos". Otras cronicas de epidemias posteriores
puede recabarse de Rondinelli (1714) o Meiss (1988).

Tras unas décadas de aparente abundancia (al haber
mucho menos entre quien repartir y arramplar con lo que de
los muertos quedaba) y de un inusitado comportamiento so-
cial “nada convencional” basado en la autoindulgencia y el
placer desordenado de la vida terrenal, se acabaron las “vacas
gordas”y de nuevo llego la carestia y el pillaje, las amenazas
externas y las revueltas hicieron su aparicion, y de paso, men-
cionemos de nuevo a las humildes pulgas como protagonistas
indirectas de las consecuentes revueltas sociales que se gene-
raron frente a la debilitadas oligarquias florentinas que acaba-
ron por cambiar el curso de su historia y de la Historia.

El sentimiento de la inminente llegada del fin del mun-
do y de culpa/ pecado producido por la peste encontré alivio
en la indulgencia plenaria ofrecida en el afio del Jubileo de
1350 para todos aquellos que emprendiesen la peregrinacion a
Roma (el Jubileo, que habia sido establecido por Bonifacio
VIII en 1300, en principio estaba destinado a tener lugar cada
cien afios, pero constituyd un éxito tan grande que visitaron,
seglin las croénicas, dos millones de peregrinos la Ciudad
Santa), ciudad que ya no era ni centro comercial, ni industrial
y desde 1304 ni eclesidstico, quedando empobrecida por la
marcha de la corte papal a Avignon (que no dejo de favorecer
el auge de Florencia) y que por ello comerciantes y ciudada-
nos rogaron a Clemente VI que acortase el intervalo a cin-
cuenta afios. En 1350 los desesperados peregrinos se agolpa-
ron en los caminos que llevaban a Roma (cada dia entraban o
salian de la ciudad una media de cinco mil personas). Este
“truco comercial-inmoral” no sélo afecté a Roma, sino que la
Iglesia, sali6 de la peste mucho mas enriquecida (y atin mas
impopular) que antes. A parte de los cientos de propiedades y
terrenos sin herederos que acapararon las iglesias locales por
media Europa, estuvieron los miles de casos de moribundos
amenazados por la muerte repentina y que, con la perspectiva
de irse al otro mundo en estado de pecado, testaron a su favor,
y el resultado fue un flujo de donaciones a instituciones reli-
giosas en nimero no conocido hasta entonces (el convento de
St. Germain L'Auxerrois, por ejemplo, recibidé cuarenta y
nueve herencias en seis meses, demasiadas comparadas con
las setenta y ocho de los ocho afios anteriores). En Florencia
la Compagnia de Or San Michele, de 1a que hablaremos mas
adelante en relacion con la seda, recibio trescientos cincuenta
mil florines en concepto de limosnas para los pobres afecta-
dos, que por cierto no acabaron en sus manos sino en las de
los dirigentes de la compaiiia, quienes acusados de usar el
dinero para sus propios fines, alegaron “gue los pobres y
necesitados ya no necesitaban el dinero porque estaban
muertos”. Enriquecidas por los donativos, las drdenes religio-

sas levantaron mas animadversion entre los impotentes ciuda-
danos de la que ya habia contra ellas contribuyendo a crear el
clima con el que acabara la Edad Media y sus abusos (aunque
de la mano del Hombre y su Historia se sucederan otras pestes
y otros abusos y llegaran hasta nuestros dias con la Malaria o
el VIH).

Sin manos que los cultivaran, los campos abandonados
dieron un respiro a la ya casi domesticada naturaleza de este
continente, pero para el hombre todo parecia llegar a su fin.
En este clima de desolacion centremos nuestra atencion eli-
giendo dos figuras de la literatura florentina y universal, Dan-
te (c. 1265 —1321) y Boccaccio (1313 — 1375), que trataron y
refirieron en sus obras (y sufrieron en su existencia) el azote
de estas espantosas epidemias (la Peste aparece referida en la
literatura italiana ya desde el siglo XII, pero se trata especial-
mente en el siglo XIV en obras de los autores citados y otros
como Cino da Pistoia o Antonio Alcabitius). Elijamos dos de
las obras florentinas mas universalmente conocidas de estos
autores, una en Verso y otra en prosa, y veamos qué encon-
tramos sobre todo esto tras su lectura.

No es dificil deducir elementos entomologicos en la vi-
da cotidiana de estas gentes, y no solo presumirlo o suponer-
lo, sino constatarlo con elementos documentales que nos han
llegado hasta nosotros, y ejemplo hemos tomado de su litera-
tura, que si bien no constituye un elemento propiamente histo-
rico y/o de andlisis metodologico (al uso en los actuales traba-
jos de investigacion) ya que es, logicamente, un elemento
fabulado, no es menos cierto que vamos a contar en la litera-
tura de cada época los elementos que cada autor tenia a su
mano y los que en él y en el tiempo que le toco vivir, desper-
taron su interés.

Aunque es algo posterior en el tiempo, comentemos
primero el Decameron, pues enlaza y nos vincula perfecta-
mente con el tema que tratamos, y dejemos para después La
Divina Comedia de Dante, donde también hallaremos bellas
referencias artropodianas.

Con respecto al Decameron (Decameron, en italiano)
recordemos que precisamente esta obra posee una intima
relacion con la Peste Negra. Es un libro constituido por cien
cuentos, algunos de ellos casi novelas cortas, que fue termi-
nado por el petrarquista Giovanni Boccaccio en 1351, y gira
alrededor de tres temas: el amor, la inteligencia humana y la
fortuna. Las historias se cuentan en base a un grupo de siete
jovenes mujeres y tres hombres que huyen de la epidemia de
peste y se refugien en una villa en las afueras de Florencia.
Para matar el tiempo, cada miembro del grupo cuenta una
historia por cada una de las diez noches que ellos pasan en la
villa, lo que da nombre en griego al libro: 8éxa déka 'diez' y
Nuépa héméra 'dias'. Asi pues se relatan las cien historias.

Es logico que precisamente en la Primera Jornada se
hagan hasta 5 referencias de la peste, aunque no debemos
contabilizarlas como referencias entomoldgicas, ya que no
conocian ni su origen ni su trasmision, y que dado el desarro-
llo alegre y amoroso (esperanzador) de los cuentos, es “logi-
co0” que no se vuelva a citar. Bueno, pues salvo los elementos
artropodianos que se nos hayan podido escapar, en este texto
se menciona (y en orden creciente y entre paréntesis la jorna-
da en la que se cita) o aparece o se cita la avispa (2), la sarna
(3), lapulga (8) y el gusano (2) en una ocasion, la cigarra en 4
ocasiones (1,5,5,8), la cera en 5 ocasiones (1,1,7,7,8), 1a seda
en6(2,4,5,8,10,10), lamosca en 8 ocasiones (2,4,7,8,8,8,8,8)
y el tdbano en otras ocho (2,3,5,9,9,9,9,9), segun anotamos en
este cuadro.

510



JORNADA 112 4

mosca -1 -11]-1-11
seda -1 1

saltamontes - -1 -1-1-1-
pulga - -1 -] -
cigarra
tabano -l111] -
arafa T e e -
insecto - - - - - - -] - -] -
garrapata P I I T i I U S -
mantis FE I 1 T T (R (R [ -
ciempiés/milpiés | - | - | - | - | -|-|-]-]-1]-
sarna/sarnoso -l -1 - - - -] -] -] -
cangrejo -l -1-1-1-1-1-1-1-1 -
abejorro -l -1 - -1-1-1-1-
colmena T I e e R _
polilla B T e e -
hormiga -l - - - - - -] -] - -
enjambre -l - - - - - -] -] - -
cera 2| -1 -1-]-1-121]- -
mariposa -l - - -1-1-1-1-1 -
avispa -1 - -1 -] -1-1-1-
gusano -1l -1-1T-1T-1-1-71-71 -

= (o
1
1

'
'
]
'
'

Hallamos en esta obra de Boccaccio 35 referencias ar-
tropodianas, bien directas o indirectas, y de ellas parece dejar
claro que Boccaccio no era muy amigo de las moscas y los
tabanos, y este breve analisis demuestra lo pertinaces y moles-
tas que resultaban, también entonces, estos dipteros en la
sociedad Florentina. Llama sin embargo la atencion la ausen-
cia de otros bellos insectos, como es el caso de las libélulas y
especialmente las mariposas (para un libro tan amoroso) des-
de nuestra actual perspectiva, donde las mariposas nos gene-
ran un paisaje bucolico, alegre y feliz como el que intentan
recrear estos cuentos. Ponemos en evidencia este hecho en
relacion a la herencia griega en la asociacion de la mariposa
con el alma de los difuntos y, probablemente por ello, no se
mencionan ni una vez en estos cuentos (que alejan a los jove-
nes de la muerte). Por el contrario su lectura demuestra la
presencia y la familiaridad en relacion a la seda y a la cera,
que formaban parte integrada del quehacer cotidiano entre las
clases acomodadas de Florencia. Por cierto, se recomienda
vivamente su lectura y sin duda la pelicula homénima de Pier
Paolo Pasolini.

Pero, al margen de esta fria cuantificacion, comentemos
algunos pasajes donde se citan estos artropodos en el contexto
literario en el que fueron elegidos y empleados, 0 mencione-
mos algunas referencias o pasajes sobre la Peste Negra en los
que merece la pena extenderse, ya que representan un auténti-
co reportaje de lo vivido y sufrido en esta ciudad bajo la pers-
pectiva de su autor, testigo como hemos dicho de esta epide-
mia (con respecto a Bocacio, ya hemos referido anteriormente
relacion a sus sufrimientos por causa de la Peste que le toco
vivir en Florencia).

En el 1° cuento, y en relacion con la Peste refiere:

“Digo, pues, que ya habian los afios de la fructifera
Encarnacion del Hijo de Dios llegado al numero de mil tres-
cientos cuarenta y ocho cuando a la egregia ciudad de Flo-
rencia, nobilisima entre todas las otras ciudades de Italia,
llego la mortifera peste que o por obra de los cuerpos supe-
riores o por nuestras acciones inicuas fue enviada sobre los
mortales por la justa ira de Dios para nuestra correccion que
habia comenzado algunos aios antes en las partes orientales
privandolas de gran cantidad de vivientes, y, continuandose
sin descanso de un lugar en otro, se habia extendido misera-
blemente a Occidente. Y no valiendo contra ella ningun saber

ni providencia humana (como la limpieza de la ciudad de
muchas inmundicias ordenada por los encargados de ello y la
prohibicion de entrar en ella a todos los enfermos y los mu-
chos consejos dados para conservar la salubridad) ni valien-
do tampoco las humildes suplicas dirigidas a Dios por las
personas devotas no una vez sino muchas ordenadas en pro-
cesiones o de otras maneras, casi al principio de la primave-
ra del afio antes dicho empezo horriblemente y en asombrosa
manera a mostrar sus dolorosos efectos. Y no era como en
Oriente, donde a quien salia sangre de la nariz le era mani-
flesto signo de muerte inevitable, sino que en su comienzo
nacian a los varones y a las hembras semejantemente en las
ingles o bajo las axilas, ciertas hinchazones que algunas
crecian hasta el tamario de una manzana y otras de un huevo,
y algunas mds y algunas menos, que eran llamadas bubas por
el pueblo. Y de las dos dichas partes del cuerpo, en poco
espacio de tiempo empezo la pestifera buba a extenderse a
cualquiera de sus partes indiferentemente, e inmediatamente
comenzo la calidad de la dicha enfermedad a cambiarse en
manchas negras o lividas que aparecian a muchos en los
brazos y por los muslos y en cualquier parte del cuerpo, a
unos grandes y raras y a otros menudas y abundantes. Y asi
como la buba habia sido y seguia siendo indicio certisimo de
muerte futura, lo mismo eran éstas a quienes les sobrevenian.
Y para curar tal enfermedad no parecia que valiese ni apro-
vechase consejo de médico o virtud de medicina alguna, ast,
o porque la naturaleza del mal no lo sufriese o porque la
ignorancia de quienes lo medicaban (de los cuales, mas alla
de los entendidos habia proliferado grandisimamente el
numero tanto de hombres como de mujeres que nunca habian
tenido ningun conocimiento de medicina) no supiese por qué
era movido y por consiguiente no tomase el debido remedio,
no solamente eran pocos los que curaban sino que casi todos
antes del tercer dia de la aparicion de las senales antes di-
chas, quién antes, quién después, y la mayoria sin alguna
fiebre u otro accidente, morian. Y esta pestilencia tuvo mayor
fuerza porque de los que estaban enfermos de ella se abalan-
zaban sobre los sanos con quienes se comunicaban, no de
otro modo que como hace el fuego sobre las cosas secas y
engrasadas cuando se le avecinan mucho. Y mas alla llego el
mal: que no solamente el hablar y el tratar con los enfermos
daba a los sanos enfermedad o motivo de muerte comun, sino
también el tocar los parios o cualquier otra cosa que hubiera
sido tocada o usada por aquellos enfermos, que parecia lle-
var consigo aquella tal enfermedad hasta el que tocaba. Y
asombroso es escuchar lo que debo decir, que si por los ojos
de muchos y por los mios propios no hubiese sido visto, ape-
nas me atreveria a creerlo, y mucho menos a escribirlo por
muy digna de fe que fuera la persona a quien lo hubiese oido.
Digo que de tanta virulencia era la calidad de la pestilencia
narrada que no solamente pasaba del hombre al hombre,
sino lo que es mucho mas (e hizo visiblemente otras muchas
veces): que las cosas que habian sido del hombre, no sola-
mente lo contaminaban con la enfermedad sino que en brevi-
simo espacio lo mataban. De lo cual mis ojos, como he dicho
hace poco, fueron entre otras cosas testigos un dia porque,
estando los despojos de un pobre hombre muerto de tal en-
fermedad arrojados en la via publica, y tropezando con ellos
dos puercos, y como segun su costumbre se agarrasen y le
tirasen de las mejillas primero con el hocico y luego con los
dientes, un momento mas tarde, tras algunas contorsiones y
como si hubieran tomado veneno, ambos a dos cayeron muer-
tos en tierra sobre los maltratados despojos. De tales cosas, y

511



de bastantes mds semejantes a éstas y mayores, nacieron
miedos diversos e imaginaciones en los que quedaban vivos,
v casi todos se inclinaban a un remedio muy cruel como era
esquivar y huir a los enfermos y a sus cosas; y, haciéndolo,
cada uno creia que conseguia la salud para si mismo. Y ha-
bia algunos que pensaban que vivir moderadamente y guar-
darse de todo lo superfluo debia ofrecer gran resistencia al
dicho accidente y, reunida su compariia, vivian separados de
todos los demas recogiéndose y encerrandose en aquellas
casas donde no hubiera ningun enfermo y pudiera vivirse
mejor, usando con gran templanza de comidas delicadisimas
y de optimos vinos y huyendo de todo exceso, sin dejarse
hablar de ninguno ni querer oir noticia de fuera, ni de muer-
tos ni de enfermos, con el tafier de los instrumentos y con los
placeres que podian tener se entretenian. Otros, inclinados a
la opinion contraria, afirmaban que la medicina certisima
para tanto mal era el beber mucho y el gozar y andar can-
tando de paseo y divirtiéndose y satisfacer el apetito con todo
aquello que se pudiese, y reirse y burlarse de todo lo que
sucediese; y tal como lo decian, lo ponian en obra como
podian yendo de dia y de noche ora a esta taberna ora a la
otra, bebiendo inmoderadamente y sin medida y mucho mas
haciendo en los demas casos solamente las cosas que entend-
lan que les servian de gusto o placer. Todo lo cual podian
hacer facilmente porque todo el mundo, como quien no va a
seguir viviendo, habia abandonado sus cosas tanto como a si
mismo, por lo que las mds de las casas se habian hecho co-
munes y asi las usaba el extrario, si se le ocurria, como las
habria usado el propio duerio. Y con todo este comportamien-
to de fieras, huian de los enfermos cuanto podian. Y en tan
gran afliccion y miseria de nuestra ciudad, estaba la reveren-
da autoridad de las leyes, de las divinas como de las huma-
nas, toda caiday deshecha por sus ministros y ejecutores que,
como los otros hombres, estaban enfermos o muertos o se
habian quedado tan carentes de servidores que no podian
hacer oficio alguno; por lo cual le era licito a todo el mundo
hacer lo que le pluguiese. Muchos otros observaban, entre las
dos dichas mas arriba, una via intermedia: ni restringiéndose
en las viandas como los primeros ni alargandose en el beber
v en los otros libertinajes tanto como los segundos, sino sufi-
cientemente, segun su apetito, usando de las cosas y sin ence-
rrarse, saliendo a pasear llevando en las manos flores, hier-
bas odoriferas o diversas clases de especias, que se llevaban
a la nariz con frecuencia por estimar que era optima cosa
confortar el cerebro con tales olores contra el aire impreg-
nado todo del hedor de los cuerpos muertos y cargado y
hediondo por la enfermedad y las medicinas. Algunos eran de
sentimientos mds crueles (como si por ventura fuese mds
seguro) diciendo que ninguna medicina era mejor ni tan
buena contra la peste que huir de ella; y movidos por este
argumento, no cuidando de nada sino de si mismos, muchos
hombres y mujeres abandonaron la propia ciudad, las pro-
pias casas, sus posesiones y sus parientes y sus cosas, y bus-
caron las ajenas, o al menos el campo, como si la ira de Dios
no fuese a seguirles para castigar la iniquidad de los hom-
bres con aquella peste y solamente filese a oprimir a aquellos
que se encontrasen dentro de los muros de su ciudad como
avisando de que ninguna persona debia quedar en ella y ser
llegada su ultima hora. Y aunque estos que opinaban de di-
versas maneras no murieron todos, no por ello todos se sal-
vaban, sino que, enfermandose muchos en cada una de ellas y
en distintos lugares (habiendo dado ellos mismos ejemplo
cuando estaban sanos a los que sanos quedaban) abandona-

dos por todos, languidecian ahora. Y no digamos ya que un
ciudadano esquivase al otro y que casi ningun vecino tuviese
cuidado del otro, y que los parientes raras veces o nunca se
visitasen, y de lejos: con tanto espanto habia entrado esta
tribulacion en el pecho de los hombres y de las mujeres, que
un hermano abandonaba al otro y el tio al sobrino y la her-
mana al hermano, y muchas veces la mujer a su marido, y lo
que mayor cosa es y casi increible, los padres y las madres a
los hijos, como si no fuesen suyos, evitaban visitar y atender.
Por lo que a quienes enfermaban, que eran una multitud
inestimable, tanto hombres como mujeres, ninguin otro auxilio
les quedaba que o la caridad de los amigos, de los que habia
pocos, o la avaricia de los criados que por gruesos salarios y
abusivos contratos servian, aunque con todo ello no se encon-
trasen muchos y los que se encontraban filesen hombres y
mujeres de tosco ingenio, y ademas no acostumbrados a tal
servicio, que casi no servian para otra cosa que para llevar a
los enfermos algunas cosas que pidiesen o mirarlos cuando
morian, y sirviendo en tal servicio, se perdian ellos muchas
veces con lo ganado. Y de este ser abandonados los enfermos
por los vecinos, los parientes y los amigos, y de haber escasez
de sirvientes se siguio una costumbre no oida antes. que a
ninguna mujer por bella o gallarda o noble que fuese, si
enfermaba, le importaba tener a su servicio a un hombre,
como fuese, joven o no, ni mostrarle sin ninguna vergiienza
todas las partes de su cuerpo no de otra manera que hubiese
hecho a otra mujer, si se lo pedia la necesidad de su enfer-
medad, lo que en aquellas que se curaron fue razon de hones-
tidad menor en el tiempo que sucedio. Y ademds, se siguio de
ello la muerte de muchos que, por ventura, si hubieran sido
ayudados se habrian salvado; de los que, entre el defecto de
los necesarios servicios que los enfermos no podian tener y
por la fuerza de la peste, era tanta en la ciudad la multitud de
los que de dia y de noche morian, que causaba estupor oirlo
decir, cuanto mdas mirarlo. Por lo cual, casi por necesidad,
cosas contrarias a las primeras costumbres de los ciudada-
nos nacieron entre quienes quedaban vivos. Era costumbre,
asi como ahora vemos hacer, que las mujeres parientes y
vecinas se reuniesen en la casa del muerto, y alli, con aque-
llas que mas le tocaban, lloraban; y por otra parte delante de
la casa del muerto con sus parientes se reunian sus vecinos y
muchos otros ciudadanos, y segun la calidad del muerto alli
venia el clero, y €l en hombros de sus iguales, con funeral
pompa de ceray cantos, a la iglesia elegida por él antes de la
muerte era llevado. Las cuales cosas, luego que empezo a
subir la ferocidad de la peste, o en todo o en su mayor parte
cesaron casi y otras nuevas sobrevivieron en su lugar. Por lo
que no solamente sin tener muchas mujeres alrededor se
morian las gentes sino que eran muchos los que de esta vida
pasaban a la otra sin testigos, y poquisimos eran aquellos a
quienes los piadosos llantos y las amargas lagrimas de sus
parientes filesen concedidas, sino que en lugar de ellas eran
por los mas acostumbradas las risas y las agudezas y el feste-
Jar en compaiiia; la cual costumbre las mujeres, en gran
parte pospuesta la femenina piedad a su salud, habian apren-
dido optimamente. Y eran raros aquellos cuerpos que fuesen
por mas de diez o doce de sus vecinos acompariados a la
iglesia; a los cuales no llevaban sobre los hombros los hon-
rados y amados ciudadanos, sino una especie de sepultureros
salidos de la gente baja que se hacian llamar faquines y ha-
cian este servicio a sueldo poniéndose debajo del ataud y,
llevandolo con presurosos pasos, no a aquella iglesia que
hubiese antes de la muerte dispuesto, sino a la mas cercana

512



la mayoria de las veces lo llevaban, detrds de cuatro o seis
clérigos con pocas luces y a veces sin ninguna, los que, con
la ayuda de los dichos faquines, sin cansarse en un oficio
demasiado largo o solemne, en cualquier sepultura desocu-
pada encontrada primero lo metian. De la gente baja, y tal
vez de la mediana, el espectdculo estaba lleno de mucha
mayor miseria, porque éstos, o por la esperanza o la pobreza
retenidos la mayoria en sus casas, quedandose en sus ba-
rrios, enfermaban a millares por dia, y no siendo ni servidos
ni ayudados por nadie, sin redencion alguna morian todos. Y
bastantes acababan en la via publica, de dia o de noche; y
muchos, si morian en sus casas, antes con el hedor corrompi-
do de sus cuerpos que de otra manera, hacian sentir a los
vecinos que estaban muertos, y entre éstos y los otros que por
toda parte morian, una muchedumbre. Era sobre todo obser-
vada una costumbre por los vecinos, movidos no menos por el
temor de que la corrupcion de los muertos no los ofendiese
que por el amor que tuvieran a los finados. Ellos, o por si
mismos o con ayuda de algunos acarreadores cuando podian
tenerla, sacaban de sus casas los cuerpos de los ya finados y
los ponian delante de sus puertas (donde, especialmente por
la mariana, hubiera podido ver un sinnumero de ellos quien
se hubiese paseado por alli) y alli hacian venir los ataudes, y
hubo tales a quienes por defecto de ellos pusieron sobre
alguna tabla. Tampoco fue un solo ataud el que se llevo jun-
tas a dos o tres personas, ni sucedio una vez sola sino que se
habrian podido contar bastantes de los que la mujer y el
marido, los dos o tres hermanos, o el padre y el hijo, o asi
sucesivamente, contuvieron. Y muchas veces sucedio que,
andando dos curas con una cruz a por alguno, se pusieron
tres o cuatro ataudes, llevados por acarreadores, detras de
ella; y donde los curas creian tener un muerto para sepultar,
tenian seis u ocho, o tal vez mds. Tampoco eran éstos con
lagrimas o luces o compaiiia honrados, sino que la cosa
habia llegado a tanto que no de otra manera se cuidaba de
los hombres que morian que se cuidaria ahora de las cabras,
por lo que aparecio asaz manifiestamente que aquello que el
curso natural de las cosas no habia podido con sus pequerios
y raros darios mostrar a los sabios que se debia soportar con
paciencia, lo hacia la grandeza de los males aun con los
simples, desaprensivos y despreocupados. A la gran multitud
de muertos mostrada que a todas las iglesias, todos los dias y
casi todas las horas, era conducida, no bastando la tierra
sagrada a las sepulturas (y mdaxime queriendo dar a cada uno
un lugar propio segun la antigua costumbre), se hacian por
los cementerios de las iglesias, después que todas las partes
estaban llenas, fosas grandisimas en las que se ponian a
centenares los que llegaban, y en aquellas estibas, como se
ponen las mercancias en las naves en capas apretadas, con
poca tierra se recubrian hasta que se llegaba a ras de suelo.
Y por no ir buscando por la ciudad todos los detalles de nues-
tras pasadas miserias en ella sucedidas, digo que con un
tiempo tan enemigo que corrio ésta, no por ello se ahorro
algo al campo circundante; en el cual, dejando los burgos,
que eran semejantes, en su pequeriez, a la ciudad, por las
aldeas esparcidas por él y los campos, los labradores miseros
y pobres y sus familias, sin trabajo de médico ni ayuda de
servidores, por las calles y por los collados y por las casas,
de dia o de noche indiferentemente, no como hombres sino
como bestias morian. Por lo cual, éstos, disolutas sus cos-
tumbres como las de los ciudadanos, no se ocupaban de
ninguna de sus cosas o haciendas, y todos, como si esperasen
ver venir la muerte en el mismo dia, se esforzaban con todo

su ingenio no en ayudar a los futuros frutos de los animales y
de la tierra y de sus pasados trabajos, sino en consumir los
que tenian a mano. Por lo que los bueyes, los asnos, las ove-
Jas, las cabras, los cerdos, los pollos y hasta los mismos pe-
rros fidelisimos al hombre, sucedio que fueron expulsados de
las propias casas y por los campos, donde las cosechas esta-
ban abandonadas, sin ser no ya recogidas sino ni siquiera
segadas, iban como mas les placia; y muchos, como raciona-
les, después que habian pastado bien durante el dia, por la
noche se volvian saciados a sus casas sin ninguna guia de
pastor. ; Qué mas puede decirse, dejando el campo y volvien-
do a la ciudad, sino que tanta y tal fue la crueldad del cielo, y
tal vez en parte la de los hombres, que entre la fuerza de la
pestifera enfermedad y por ser muchos enfermos mal servidos
o abandonados en su necesidad por el miedo que tenian los
sanos, a mas de cien mil criaturas humanas, entre marzo y el
Jjulio siguiente, se tiene por cierto que dentro de los muros de
Florencia les fue arrebatada la vida, que tal vez antes del
accidente mortifero no se habria estimado haber dentro tan-
tas? jOh cuantos grandes palacios, cuantas bellas casas,
cudntas nobles moradas llenas por dentro de gentes, de sefio-
res y de damas, quedaron vacias hasta del menor infante!
jOh cuantos memorables linajes, cuantas amplisimas heren-
cias, cudntas famosas riquezas se vieron quedar sin sucesor
legitimo! jCuantos valerosos hombres, cudntas hermosas
mujeres, cuantos jovenes gallardos a quienes no otros que
Galeno, Hipocrates o Esculapio hubiesen juzgado sanisimos,
desayunaron con sus parientes, companeros y amigos, y
llegada la tarde cenaron con sus antepasados en el otro mun-
do!

Impresionante, ;no?

A partir de aqui la Peste queda atras, y aparecen algunas
referencias entomologicas francamente bellas o curiosas.
Citemos algunas:

En la Jornada 2% narra: “Ambruogiuolo (joven mercader
de Piacenza), el mismo dia que fue atado al palo y untado de
miel, con grandisima angustia suya por las moscas y por las
avispas y por los tabanos, en los que aquel pais es muy abun-
dante, fue no solamente muerto sino devorado hasta los hue-
sos, los que, blancos y colgando de sus tendones, por mucho
tiempo después, sin ser movidos de alli, de su maldad fueron
testimonio a cualquiera que los veia. Y asi el burlador fue
burlado”.

Y la misma préctica repite en la 4* jornada: “alli, en un
lugar destacado y alto, ato a su hombre salvaje a una colum-
na, fingiendo que esperaba la caza, al cual las moscas y los
tabanos, porque estaba untado de miel, daban grandisima
molestia”.

También en la 7* Jornada (cuento 7°) refiere: “Un esco-
lar ama a una sefiora viuda, la cual, enamorada de otro, una
noche de invierno le hace sentarse sobre la nieve esperando-
la, a la cual él, después, por consejo suyo, todo un dia de
mediados de julio hace estar desnuda sobre una torre expues-
ta a las moscas y a los tabanos y al sol” que reiteran lo ante-
riormente anotado sobre los tabanos y en la 8* Jornada nos
dice: “Ciertamente confieso yo que con mds fuerza sacuden
ellos las pellizas; pero los de mas edad, como experimentados
saben mejor donde estan las pulgas”. Elementos que inciden
sobre la presencia de estos insectos en la vida cotidiana de los
florentinos.

La segunda obra elegida como resefia entomologica de
su época es La Divina Comedia (Divina Commedia), obra
teologica escrita en verso por Dante Alighieri (no se conoce la

513



fecha exacta cuando fue escrita, se sugiere entre 1304 y 1307
para el Infierno, entre 1307 y 1313 para el Purgatorio y entre
1313 y 1321 para el Paraiso, y otras fuentes anotan entre antes
de 1313 y 1314 para el Purgatorio, entre 1307 y 1313 para el
Infierno y entre 1314 y 1321 para el Paraiso).

En la primera parte narra el descenso del autor al Infier-
no, acompafiado por el poeta latino Virgilio, autor de La
Eneida, a quien Dante admiraba, y describe el infierno en
forma de cono con la punta hacia abajo y con nueve circulos
en los que son castigados los condenados segun la gravedad
de sus pecados. En la segunda parte, Dante y Virgilio atravie-
san el Purgatorio (alli se despiden, pues a Virgilio como pa-
gano, no le estaba permitido entrar al Paraiso). El Purgatorio
es una montaiia de cumbre plana y de laderas escalonadas y
en cada escalon se purga un pecado antes de entrar en el Pa-
raiso. Este tiene forma de una rosa inmensa en cada uno de
cuyos pétalos se encuentra un alma, y en cuyo centro se en-
cuentra Dios.

Cada una de sus partes esta dividida en cantos, a su vez
compuestos en tercetos. La composicion del poema se ordena
segiin el nimero tres (nimero que simboliza la Santisima
Trinidad y el equilibrio), con tres personajes principales
(Dante, que personifica al hombre, Beatriz, que personifica a
la fe y Virgilio, que personifica a la razon), cada estrofa tiene
tres versos y cada una de las tres partes cuenta con treinta y
tres cantos.

Sintetizamos ahora en un breve cuadro sindptico la uti-
lizacion de los artropodos o sus referencias en los tres grandes
apartados de este entomologico viaje dantesco.

Infierno | Purgatorio | Paraiso

Chinche
Gusano
Peste
Escorpion
Mosca/Moscon
Seda
Saltamontes/Langosta
Pulga

Piojo
Abeja
Avispa
Libélula
Mariposa
Escarabajo
Cigarra
Mosquito
Tabano
Arafha
Insecto
Garrapata
Mantis*
Ciempiés
Sarna/Sarnoso
Cangrejo
Abejorro
Colmena
Polilla
Hormiga
Enjambre
Cera
Luciérnaga

2

N

w0

=

N

N

N

N

N

N

=

alalalal

*No la cita expresamente, pero si indirectamente en el Purgatorio,
Canto XXIIl, 113: Vemos a aquella que mostré Langia, / a Tetis y la
hija de Tiresias, /y a Deidamia con todos sus hermanos. Recordemos
que la unica hija de Tiresias (el adivino tebano que cita Estacio en

514

la Tebaida) es Manto, adivina de Delfos, y de cuyo padre recibio el
don de la profecia, y a la que Dante ha colocado junto a su padre en
el circulo octavo (Infierno, Canto XX), y su cita aqui ha provocado
multitud de comentarios, ya que Tetis y Deidamia son personajes de
la Aquileida. En cualquier caso, esta potestad adivinatoria de Manto
se trasladé a la mantis (en especial Mantis religiosa o Empusa penna-
ta, Insecta, Dictioptera), insectos muy populares y familiares, que tiene
un enorme arraigo en los cuentos, leyendas y supersticiones de toda
Europa, y cuyos demoniacos origenes mesopotamicos nos remontan
a los propios origenes de nuestra historia (sin duda muy anterior a
ella). Por ello la vinculaciéon magica, demoniaca y/o adivinatoria de
este insecto no solo se da en Europa, sino otros muchos continentes,
especialmente Africa y Asia, pero también en América, desde guiary
orientar a los nifios perdidos en el bosque (“curiosamente” también
orientan hacia la Meca a los musulmanes) a su capacidad de predecir
y degollar a las gallinas que intenten comérselas (en el sur de Italia se
las llama estranguladores de pollos), al margen de su mas reciente
vinculacién con erotismo y la sexualidad femenina y que, bajo la
influencia de Nietzsche, Sade, Georges Bataille o Roger Callois,
asumieron los surrealistas.

No es por ello extrafio que aparezca una mantis entre las nu-
merosas imagenes asignadas a Manto y/o a Tiresias en alguna de las
numerosas ediciones ilustradas de La Divina Comedia, y buen ejem-
plo es la contribucién del mallorquin Miquel Barceld en una reciente
edicion (2003, 2005, 2008), donde utiliza numerosos artropodos en
las acuarelas que la ilustran, y por ejemplo en el Canto V, Circulo Il
del Infierno, dedicado a los lujuriosos, acompafa un expresivo dibujo
de dos moscas en coépula y en el Canto XX, Circulo VIII, Bolsa IV
dedicado alos adivinos incluye un espléndido dibujo de un personaje
mantido representando a la citada Manto.

Al margen de todo esto y de algunas referencias ento-
mologicas coloquiales que hallamos en este precioso texto
(uso en 5 ocasiones términos como arafiaperros = jabali),
mitologicas (Aracne, ... ya medio araiia...”’) o sobre el mote
de algunos personales (el Mosca, del que mas tarde hablare-
mos), y salvo alguna que se nos haya podido escapar, halla-
mos en la Divina Comedia 44 referencias artropodianas direc-
tas o indirectas, lo cual, a priori resulta bastante sorprendente
en una obra poética de esta naturaleza.

Sin embargo la tematica del infierno (donde pagan por
sus pecados las almas impias) y del purgatorio (donde expian
las que so6lo han sido medio malas y las dos referencias lepi-
dopterologicas se recogen en este temporal estadio de las
almas a medio salvarse) hace que esta proporcion de citas
aumente enormemente seguin ahora explicaremos, y sea preci-
samente en los pasajes del infierno y el purgatorio (donde
estan los seres infernales del mal) donde precisamente se citen
practicamente todas las referencias artropodiadas en esta obra,
como herencia medieval de la vinculacion de lo artropodiano
con lo maléfico, demoniaco e infernal (melis, 1958) y que
ahora comentamos.

Ya hemos analizado en ocasiones el origen de esta en-
tomofobia cristiano/occidental (Monserrat, 2009 a, b), pero no
estd de mas recordar algunos elementos que nos permitan
explicar esta frecuencia y la significacion e intencionalidad de
estos elementos artropodianos en este bello libro como ejem-
plo del contexto cultural e histdrico occidental (europeo) en el
que fue escrito.

Laidea de la supremacia del Hombre sobre la Naturale-
za y sobre los animales es permanente en los textos judeo-
cristianos, y la necesidad de someterlos y transformarlos una
constante generalizada, que probablemente derivada de las
demasiado taxativas palabras divinas del Génesis 1, 20 — 28
que instan al hombre a someter la tierra y ensefiorearse sobre
todo ser viviente “Creced y multiplicaos; llenad la tierra, y
sojuzgarla, y sefioread en los peces del mar, en las aves de
los cielos, y en todas las bestias que se mueven sobre la tie-
rra”. Divinas palabras que han tenido una enorme influencia
y graves consecuencias sobre el Medio Ambiente, debido a la



arrogancia y la prepotencia que, con asignacion divina, se ha
vestido el hombre occidental en su largo historial, mostrando
una despiadada falta de respeto hacia la Naturaleza y los
animales, muy diferente a lo que acontece/cio, por ejemplo,
en otras Civilizaciones Occidentales previas, e incluso en el
Islam o en las Culturas Orientales donde, consecuentemente,
se dispone un mucho mayor respeto a los animales y a la
Naturaleza en general.

La necesidad de aportar imagenes (accesibles y com-
prensibles) al ignorante y pagano vulgo se remonta a Mesopo-
tamia y Egipto, y via Grecia-Roma también se genero en la
expansiva Cristiandad la utilizacion de elementos didacticos y
moralizantes tomados de la Naturaleza que fueran facilmente
entendibles por todos. Con una vision bastante apocaliptica
del Medio Ambiente, la mayor parte de los animales, y los
artropodos en particular, no salen muy bien parados en esta
historia, quedando mayoritariamente asociados al mal, al
demonio y al pecado (a veces con simbologias contradicto-
rias), y por ello suelen estar casi descartados de la iconografia
medieval europea, o relegados a estos seres y temas inferna-
les.

Dentro de la citada didactica medieval cristiana, la difi-
cultad de trasmitir y representar ideas abstractas (ira, gula,
envidia, pecado, traicion, lascivia, etc.) que pudieran servir de
mensaje a sus feligreses, hizo necesario que se ahondara en el
simbolismo, generandose unas imagenes que pudieran ser
facilmente reconocibles, asimilables y entendibles por el
vulgo ignorante. Obviamente se recurrio a lo que mas cercano
les resultaba, y por supuesto ahi estaba la Naturaleza, sus
plantas y sus animales, y claro, como la cuestion era generar
“temor de Dios”, no “quedo titere con cabeza” en esta neurd-
ticay enfermiza zoologia medieval cargada (como el resto del
universo) de culpas, miedos, amenazas y castigos. Muchos de
los animales utilizados seguiran logicamente esta simbologia
zoologica medieval cristiana que ha sido ampliamente recogi-
da en la bibliografia (Diekstra, 1985; Benton, 1992; Hicks,
1993; Flores, 1996; Houwen, 1997, etc.), y en el caso de los
artropodos, recogiamos en Monserrat (2009 a, b, c).

En general, dentro de la Cristiandad se consideraban
animales relacionados con el bien, entre otros al pez, cordero,
abeja, jilguero, gallo, aguila, perdiz, paloma, pavo real, peli-
cano, buey, liebre, ledn, grulla, rinoceronte, unicornio y poco
mas, dentro del enorme muestrario zooldgico, y relacionados
con el mal todos los restantes, en particular al lobo, rana,
sapo, lagartija, escorpion, escarabajo, avispa, langosta, ciervo,
macho cabrio, animales nocturnos, etc., y unos y otros son
muy frecuentes en las representaciones del Arte Medieval,
pero al margen de esta generalizacion, cada animal en particu-
lar portaba una serie de atributos especificos que fueron im-
portantes por la trascendencia que, por su simbologia, van a
aparecer en las representaciones artisticas, especialmente
desde los bestiarios durante toda la Edad Media y el Renaci-
miento hasta el Barroco, cuando, con nuevas alegorias, esta
simbologia inicial alcanza un mayor desarrollo y una nueva
concepcidn escenografica invade lienzos, plazas e iglesias de
toda Europa.

Como hemos indicado, la mayoria del Reino Animal, y
casi todos los artropodos en particular, salieron muy mal
parados y fueron marcadamente satanizados, y todo el bestia-
rio entomologico medieval los relaciona con el mal, el demo-
nio, el pecado, la brujeria y otras tantas maldades. Dentro de
los artropodos se “salvaron”, en parte, la abeja: relacionada
con la castidad, obediencia, buena comunidad, orden, pureza,

coraje, prudencia, sabiduria, Jesus, virginidad, Maria, resu-
rreccion, vida monastica; la colmena: con la maternidad, la
esperanza, comunidad monastica, vida ordenada; el grillo: con
la vigilancia, dicha, hogar; la hormiga: con el teson, constan-
cia, prudencia, prevision, cualidades espirituales (que el Pue-
blo Judio carecia para los Cristianos), agitacion de los clérigos
al servicio de la Iglesia; indirectamente el icneumon: con los
enemigos del diablo, Cristo; la langosta (crustaceo): con Cris-
to resucitado; la mantis: con oracion, orientacion; y la maripo-
sa: con la ligereza, inconstancia, alma, resurreccion, salva-
cién, pureza, recato, Virgen Maria, y desde luego muy mala
reputacion tuvieron los demas, sea la arafia, el cangrejo, el
ciervo volante, la cigarra, el escorpion, el gusano (larva de
mosca), la langosta (saltamontes), la libélula y 1a mosca, aso-
ciados a todo tipo de males, diablos, tormentos, Pasion de
Cristo, dolores y con la precariedad de la vida y lo perecedero
segiin pormenorizaremos al hablar de ellos en el apartado de
la escultura.

Aunque todo esto le suene al lector a historietas del pa-
sado, su herencia en Occidente perdura hasta nuestros dias en
una artropodofobia demasiado generalizada, y ejemplos (de
los cientos que podrian ponerse) van desde los demonios con
alas oceladas, como los del Milagro de San Benito de Spinello
Aretino en San Miniato al Monte (Fig. 10) y a veces también
con quelas/ queliceros aracnoides, como los que aparecen en
los mosaicos del Baptisterio de San Giovani de Florencia
(Fig. 7-8), a la memoria cultural que hoy dia permanece en
cientos de manifestaciones populares o no, como los escor-
piones en las capas de los diablos de San Anton en Matarrafia
(Teruel) a los bichejos con los que cientos de programas y
juegos que nos avisan del peligro de un virus informatico con
el icono de un artropodo tipo piojo, escorpion o arafia (;son
los malos, no?).

Pues con estos antecedentes, quizas pueda comprender-
se mejor el porqué, el donde y el nimero de estas referencias
artropodianas en la obra de Dante y el “peso” que estos ani-
males tenian en el tiempo que le toco vivir. Pero, al margen de
estos elementos, y como hemos indicado en la obra de Boc-
caccio, dejemos los frios nimeros y adentrémonos algo en el
contexto literario o creativo en el que fueron utilizados. Para
ello anotemos algunos pasajes de esta obra para deleite del
lector:

Sobre las abejas cita:

cual bandada de abejas que en las flores / tan pronto
liban y tan pronto vuelven / donde extraen el sabor de su
trabajo (Pa, Canto XXXI,9).

que en vosotros estan, como en la abeja / el arte de
hacer miel; y este deseo / no merece desprecio ni alaban-
za (Pu, Canto XVIII, 60).

Sobre la avispa se lee:

Luego crei que la tierra se abriera / entre ambas rue-
das, y salio un dragon / que por cima del carro hinco la co-
la; /y cual retira el aguijon la avispa, / asi volviendo la cola
maligna, / arranco el fondo, y se marcho contento (Pu, Canto
XXXII, 132).

Muy sugerentes estas referencias a la metamorfosis:

Mi contento no deja que me veas / porque brillando
alrededor me oculta / como animal en su seda encerrado (Pa,
Canto VIII, 54).

/Jno comprendéis que somos los gusanos / de quien
saldra la mariposa angélica / que a la justicia sin reparos
vuela? (Pu, Canto X, 126).

515



Jde qué se ensorberbecen vuestras almas, / si cual
insectos sois defectuosos, / gusanos que no llegan a formar-
se? (Pu, Canto X, 129).

De las hormigas, y como no podia ser menos, refiere:

asi por medio de su hilera oscura / una a la otra se
hocican las hormigas, / por saber de su suerte o su camino
(Pu, Canto XXVI, 36).

Sin duda Dante conocia la referencia que vinculaba las
hormigas con la peste, y que cuenta Ovidio en su Metamor-
fosis (VII, 523-657): Juno, celosa de la hija de Eaco, rey de
Egina, mand6 una peste que asol6 toda la isla, por lo que el
rey, Unico superviviente, rogd a Zeus que la repoblara convir-
tiendo en hombre a las hormigas, a lo que el Dios accedio.

Refiere la entomofagia de San Juan en el desierto, que
citaremos mas adelante, con:

Miel y langostas fueron las viandas / que en el yermo
nutrieron al Bautista / por lo cual es tan grande y tan glo-
rioso / como en el Evangelio se demuestra (Pu, Canto
XXIL,153).

También preciosa es esta referencia zodiacal:

Dilacion no admitia la subida; / puesto que el sol habia
ya dejado / la noche al Escorpion, el dia al Toro (Pu, Canto
XXV, 3).

Sobre la cera nos parece bella esta referencia:

Asi la luz que a lo alto te conduce / encuentre en tu
servicio tanta cera, / cuanta hasta el sumo esmalte necesi-
tes (Pu, Canto VIII, 114).

O estas: mas no todo sello / es bueno aunque la cera sea
buena (Pu, XVIIIL, 39).

Yyo: Como la cera de los sellos,/ donde no cambia
la figura impresa,/ por vos ya mi cerebro estad sellado (Pu,
Canto XXXIII, 81).

Muy ilustrativo este pasaje sobre la sarna:

como éstos se mordian con las urias / a ellos mismos a
causa de la saiia / del gran picor, que no tiene remedio, / y
arrancaban la sarna con las ufias, / como escamas de meros
el cuchillo, / o de otro pez que las tenga mas grandes (In,
Canto XXIX, 84).

Y tantas otras podrian anotarse:

cuando a las moscas siguen los mosquitos, / luciérna-
gas contempla alla en el valle (In, Canto XXVI, 30).

como los perros hacen en verano, / con el hocico, con el
pie, mordidos / de pulgas o de moscas o de tabanos (In, Canto
XVIL, 51).

iban desnudos y azuzados siempre / de moscones y
avispas que alli habia (In, Canto III, 66).

Vemos en estos versos el testimonio cotidiano de los
artropodos en el lenguaje y en la vida de estos hombres, y
espero haber contribuido con esta “leccion practica de Ento-
mologia Aplicada” a hondar sobre la real significacion de los
artropodos en dos hombres florentinos que nos dejaron, con
su obra, un retrato vivo de la incidencia de los artropodos de
su tiempo.

Para finalizar este apartado, y sin llegar a representar el
problema que la Peste origind en la Ciudad de Florencia, no
debemos acabar esta parte sin mencionar otros tipos de plagas
entomologicas relacionadas con esta laboriosa y alegre ciudad
(va los primeros historiadores florentinos, Giovani, Mateo y
Filippo Villani anotan para esta ciudad, entre 1300 y 1362,
una renta de 300.000 florines de los que 58.300 provenian de
la renta de vino al por menor) y ya es historia que obviamente
tratamos una “relajada’ por no decir licenciosa ciudad (como
lo era la vecina Venecia) y que, como hemos mencionado,

eran costumbres que enfermaban y acabaron siendo uno de
los principales objetivos del moralizante Savonarola y del
casto y oscuro Cosimo I, bajo cuyo mandato se aprobaron
leyes contra la sodomia y el bestialismo en una ciudad donde
la infidelidad y la promiscuidad estaban generalizadas (y
ejemplo tenian en el inmoral papa Alejandro VI, quien fue
extremadamente lujurioso, con uno y otro sexo, y no desde-
flaba relaciones con su propia familia), pero al margen de este
“bendito papa”, la homo-bisexualidad a la “griega” y el amor
a los muchachos estaban a la orden del dia, fueron buenos
ejemplos Miguel Angel, Leonardo, Donatello, Verrocchio o
Pontormo (para otros muchos artistas artistas que “eligieron el
celibato y renunciaron al matrimonio y a una vida familiar
propia en interés de perseguir sus metas profesionales con el
menor numero de distracciones posibles, y en su lugar, como
mucho, acoger un hijo adoptivo- como Brunelleschi con Ca-
valcanti- o, en caso necesario, cuidar de algun pariente mds
joven...” consultese Wackernagel, 1977).

No es dificil imaginar que la pediculosis y en particular
la pitiriasis debian estar generalizadas, y consecuentemente la
poblacion de Phithirus pubis (Insecta, Anoplura: Pediculidae)
entre sus ciudadanos/as debio ser extremadamente elevada y
directamente proporcional a la de su promiscuidad/ libertina-
je, y no hay mas que leer algo de su historia para que quede
reflejada sus apasionadas y ardorosas (idealizadas o relajadas)
costumbres amorosas y de los cientos de ejemplos que po-
driamos citar, pongamos uno gubernamental, como muestran
las canciones licenciosas que el insaciable Lorenzo el Magni-
fico cantaba en Carnavales, uno literario como los que halla-
mos en Dante, Boccaccio y Petrarca, y uno artistico en Fra
Filippo Lipi, pintor de inocentes y celestiales Madonnas que,
tras muchas aventuras amorosas, al final se fugd con una
monja (amén de multitud de elementos historicos sobre nume-
rosas conspiraciones, muertes y venganzas por afrentas amo-
rosas “consumadas” en los lechos y no luego en las iglesias.
Sobre este particular, y ya que nos interesan los artropodos,
mencionemos a Mosca, personaje citado anteriormente cuan-
do hablabamos de la Divina comedia y que Dante cita (Canto
XXVII, circulo 8° y Paraiso, XVI, 136y ss.) aludiendo a los
sucesos florentinos que contribuyeron a la guerra ente giielfos
y gibelinos: Mosca dei Lamberti (+1243) aconsejo a la familia
de los Amidei que mataran a Buondelmonte Buondelmonti
(1215) para vengar la ofensa que éste les habia hecho al no
desposar a una muchacha de la familia, asi como de todo tipo
de vicios y corrupciones (“Vuestra vida la dedicdis por entero
al lecho, ..., a las horgias y al libertinaje. Vuestra vida es
una vida de puercos” decia Savonarola de los Medici) y en
1519 de sifilis muri6é Lorenzo II de Medici, Duque de Urbino
y padre de Catalina de Medici, y en 1713 Ferdinando hijo y
heredero de Cosme 111 de Medici, tras cuatro afos de agonia
dejando sin sucesion esta estirpe. No digamos qué pediculosis
y la pitiriasis habria entre los que no dejaron sus nombres en
la Historia. Esto, sumado a las escasas condiciones higiénicas
de la mayoria de las casas (ver Perrens, 1946) y dentro de las
mas afortunadas sus complejos ropajes y mas adelante sus
elaboradas pelucas, eran terreno abonado para que también las
garrapatas, las pulgas y los piojos campearan por sus fueros
en esta alegre y envidiada sociedad, y el sugerente tema de la
joven mujer semidesnuda buscandose una pulga entre sus
ropajes resultard muy insinuante y fue recurrente en la pintura
holandesa, flamenca, francesa o italiana entre los siglos XVI—
XVIII, y veremos algun ejemplo que conserva la Galeria de
los Oficios.

516



2.- La ruta de la seda acababa en Venecia,
pero no del todo

Florencia debio su prosperidad sobre todo al original sistema
cambiario y al comercio (Parks, 2005; McLean, 2007), espe-
cialmente en relacion a su potente industria en la manufactura
de la lana (y en menor medida de la seda), y no es raro que,
también en Florencia, se creara el Tribunal de la Mercancia,
que controlaba el comercio de estos preciados tejidos. Al final
del s. XIII habia en la ciudad 300 talleres (cuyo hacer llevaria
magistralmente al lienzo el manierista Mirabello Cavalori en
su obra Fabrica de lanas 1570-72 del Palazzo Vecchio). Su
produccion alcanzé 100.000 piezas de tela al afio, daba ocu-
pacion a un tercio de la poblacion activa de Florencia, y el
gremio de la lana (4rte della lana), el mas rico de todos los
Arti, cuya sede en el actual Palacio del Arte en la calle que
aun conserva su nombre, empleaba a mas de 30.000 trabaja-
dores directos (sin contar los indirectos) y poseia en 1338 mas
de 200 tiendas, fabricando de 70.000 a 80.000 piezas de tela
por valor de 1.200.000 florines, un tercio de las ganancias
industriales florentinas (Perrens, 1946; Renard, 1980).

De menor importancia, pero también uno de los tres Arti
mas poderoso (junto aquel y al de Calimala) ha de citarse el
Arte della Seta, dentro del Arte di Por Santa Maria (junto a
los ritagliatori o revendedores y orefici, farsettai y pennioli:
orfebres, bordadores, fabricantes de justillos y mercaderes de
plumas, que segun las pestes o la prosperidad se independiza-
ban o asociaban) y que fue especialmente prospero desde
finales del s. XV a mediados del XVI, y especialmente impor-
tante en las relaciones internacionales florentinas. Gestado por
lucaneses expulsados de su patria, estuvo muy vinculado a la
familia de los Velluti, creadores por cierto del terciopelo.

Introducido desde el norte de Africa por los arabes en el
sur de Europa (Espaia y Sicilia) y con cierta tradicion bizan-
tina, el gusano de la seda acab6 llegando a Toscana, y en
1423 hicieron su aparicion en Florencia, y poco después cada
campesino estaba obligado a tener moreras de forma que
pronto acab¢ el vasallaje con la China productora. El Arte
della Seta, bajo proteccion de la Virgen, genero sus propios
estatutos (lamentablemente destruidos por el fuego en 1563 y
drasticamente reducidos en 1580 en plena decadencia floren-
tina). Este Arte constaba de cuatro conventi o barrios, cuatro
consules y dieciséis consejeros asistidos por tesorero, notario,
sindicos, mensajeros y representantes extranjeros (offiziali
forestieri), con diez florines de comision de acceso por entrar
a pertenecer en ¢él, sometidos todos, de arriba abajo, a férreas
normas, y en 1463 sus telares crecieron en preciosismo mer-
ced a la importacion de técnicos, especialmente venecianos
como Luighi Bianco.

Para que nos hagamos una idea de su poder y funcion
de su mecenazgo (sin olvidar sus apanados donativos que
recibieron y citamos en el anterior apartado sobre la peste),
mencionemos, como ejemplo, que este gremio fue encargado
de fundar, dotar y sostener el hospital de Santa Maria della
Scala, bajo las ordenes iniciales de Andrea di Ciope (Orcag-
na), y comisiono en 1337 a los arquitectos Neri di Fioravante,
Benci di Cione y Francesco Talenti para la construccion de la
Nueva Logia (Loggia del grano, hoy Iglesia de Orsanmichele
de 1343) en sustitucion de la existente anteriormente (1287) y
que habia sido destruida por un incendio en 1340 y en cuyo
milagroso lugar se hallaba el Oratorio de San Michele in
Orto. En este edificio, cerca de su sede y a modo de taberna-
culo en plata, marmol y mosaicos, fue terminado en 1359,

517

estratégicamente ubicado en el urbanismo de la ciudad (a
medio camino entre los edificios del poder religioso y civil) y
tenian su sede las confederaciones de trabajo, industria y
comercio y también tenia como fin el abastecer de grano a la
ciudad en caso de necesidad, asedio o sitio (mas tarde los
vendedores de grano serian expulsados del recinto) y en las
terracotas y ventanas de este soberbio ejemplo del goético
florentino aparece su emblema (su escudo de armas seria una
puerta cerrajada) y encargaron a Baccio de Monteluppo el
bronce (1515) de su patroén San Juan Evangelista, cuyo marco
también lo porta (Fig. 60, 64). Se sabe que el Gremio de la
Seda obtuvo permiso para decorar trece de las catorce pilas-
tras exteriores con patrones protectores del Partido Giielfo y
de las doce Artes Mayores. Un bando de la Signoria de 1404
obligaba a cada gremio a colocar una estatua de su santo
patrén en los nichos exteriores de este edificio (los zapateros
San Felipe, los herreros San Eloy, los carniceros San Pedro,
los tejedores de lino San Marcos, los armeros San Jorge,
Calimala San Juan Bautista, el Cambio San Mateo, la Lana
San Esteban, los peleteros Santiago, etc.) en bronce las de los
gremios principales (banca, lana), y en marmol las restantes,
asi como en medallones (fondo) sus emblemas (Fig. 66), con
lo que se generaba el primer museo al aire libre y los encargos
artisticos florecieron. Por primera vez se le daba al hombre
(mortal) la iniciativa y la voluntad sobre su realidad terrenal,
algo similar a la romana libertas, que fue foco de la elevada
moral florentina y el germen del Renacimiento (en pleno
Renacimiento se sustituy6 el San Juan Evangelista en marmol
de los tejedores de la seda por una en bronce de Baccio di
Montelupo en 1515) hecho que demuestra su pujanza. Su
escudo aun se conserva en la casa gremial del Arte de la seda
(Via del Capaccio, tras el Mercato Nuovo) con un circulo de
angeles, obra probable de Andrea della Robbia, y cuyo tondo
en marmol (obra de Giovanni Rustici) de su sala de magistra-
dos, esta en el Museo de Berlin.

También este poderoso gremio comisiono los frescos de
Santa Croce y Santa Maria Novella, promovio en 1419 la
construccion del Hospedale degli Inocenti tras la compra del
solar y que encargd a Filippo Brunelleschi (se trata del primer
edificio renacentista) que inici6 en 1421 y acabd en 1444, con
un desembolso de 30.000 florines al que siguieron las decora-
ciones de sus estancias, también bajo la supervision de este
Arte con encargos Baldovinetti, Giovanni di Francesco (1457-
1459) o Ghirlandaio (1488). No en vano, y aunque hoy nos
resulte curioso, el aprecio a los tejidos de seda era tal que el
gremio de la seda estaba mas vinculado al de los orfebres y
plateros que al de los otros textiles, y ambos gremios asocia-
dos realizaron mejoras y encargos en el Convento de San
Marcos bajo su proteccion (desde 1427).

A diferencia del Arte della lana, que estaba destinada a
todos (cubrirse y protegerse del frio), el de la seda estaba
destinado a las minorias mas pudientes (ornato y ostentacion),
y también poseian opuestos puntos de obtencién de materias
primas y exportar sus productos (occidente/oriente, orien-
te/occidente). Una morira ante la competencia inglesa, y la
otra, ya en el s. XVII, por la francesa, que ya habia exportado
las técnicas (via papado de Aviiidn) y posteriormente se ex-
tenderia su fabricacion por el valle del Rodano, especialmente
Valence y Lyon, y mas tarde Tours, que acabaron con el
esplendor de las sedas florentinas entrado ya el s. XVIL

Recordemos que la seda era importada de oriente como
un producto reservado a los mas poderosos, y que adoptd
diversos nombres segun su procedencia y tipo. Satén chino,



Rafetan persa, Mauré arabe, Baldaquino de Bagdag y Damas-
co, Spaniscum de Espaia (desde Cordoba los arabes habian
desarrollado sus fabricas (tiraz) a otros centros de Almeria,
Baeza, Granada, Guadix, Baza, Malaga, Murcia, Jativa, Va-
lencia, Toledo o Lérida), y copiaron sus sedas adamascadas y
brochadas que acabaron siendo especialidad florentina. La
industria de la seda importada hacia el 552 a Europa en épo-
cas de Justiniano estaba monopolizada y su secreto guardado
en Constantinopla desde donde se extendié por el imperio,
siendo Tebas un importante centro de produccion de mantos,
casullas o dalmaticas, de uso exclusivo para principes de la
Iglesia y de la Realeza y en Florencia se importaban estas
telas (holosericum = todo de seda).

Importada la técnica de Oriente por Roger de Sicilia en
1148, primero Lucca, luego Venecia y Napoles inician la
fabricacion, y Florencia lo hizo después, siendo de 1200 la
primera referencia citada en Florencia de un mercader de
sedas napolitano, instalado cerca de Porta Santa Maria, que
daria nombre a su Arte, que de meros bazares acabo siendo
una floreciente industria y que tras enfrentamientos y rivali-
dades en 1288, acabaria como Arte della seta. Los artesanos
traidos de Lucca en 1315 dieron un gran auge a esta industria
y la bonanza econdmica hizo prosperar sus talleres (en 1492
ya habia en Florencia 83 fabricas de seda), y la opulencia y la
ostentacion hicieron el resto, y la seda generé mucho de lo
que hoy admiramos en esta bella y sedosa ciudad.

Como es sabido, la seda se extrae a partir de los capu-
llos que produce la oruga de la mariposa Bombyx mori (Insec-
ta, Lepidoptera: Bombycidae), insecto hoy completamente
domeéstico que ya no se halla en estado silvestre, y cuya oruga
se alimenta de la morera (Morus alba), aunque otras especies
de los géneros Antherea y Philosamia, cuyas orugas se ali-
mentan de otros arboles como Terminalia tomentosa o Shorea
robusta, han sido utilizadas para obtener sedas de inferior
calidad, y corresponde a los chinos su descubrimiento. Aun-
que es posible que originariamente este insecto proviniera de
zonas altas de Asia Central, se tienen referencias del uso del
gusano de seda y de la seda por los chinos hacia el 4700 a. C.,
alcanzando ya una enorme importancia entre los afios 4000 —
3000 a. C. y del cultivo intensivo de la morera desde el 1200
a. C. Se tiene la primera referencia escrita en el libro Can —
Jing (c. 2650 a. C.) donde se refiere a la Reina Huang-Di
como la iniciadora de esta practica, aunque es casi seguro que
el cultivo de este insecto se remonte con anterioridad, incluso
a tiempos prehistoricos, siendo las clases mas pudientes chi-
nas las que la utilizaban, y a los chinos los que ostentaran
durante siglos el completo monopolio en su cultivo a verdade-
ro nivel industrial y comercializacion (piénsese que se necesi-
tan de 200 a 500 capullos para obtener menos de medio kilo
de seda y cada capullo viene a estar formado por unos 3.657
m de hilo de seda). Poco a poco se introdujo en otras zonas
como en Corea, y desde alli la produccion de seda se introdu-
jo clandestinamente en Japon a principios del siglo 111 y algo
mas tarde en India y Persia que fueron poco a poco haciendo
desaparecer este monopolio.

Las primeras referencias de seda fuera de las fronteras
chinas y sus zonas limitrofes se remontan a restos hallados en
una momia en una tumba de Tebas perteneciente a la XXI
Dinastia (hacia 1000 a. C.), y en Europa corresponden al
enterramiento del Tumulo de Hohmichele en Baden-
Waurttemburg del inicio de la Edad de Hierro (hacia el siglo
VI a. C.), lo que demuestra su temprana expansion. Hacia el
siglo V a. C. el tipo de obtencion de tan delicada fibra textil

518

fue conocido y se extendi6 por el Mediterraneo Oriental (Me-
sopotamia, Egipto, Fenicia, Islas Cicladas, Creta, Grecia
Micénica y entre los Etruscos) donde usaron otras especies de
mariposas: Saturnia pyri o Pachypasa otus (Insecta, Lepidop-
tera: Saturnidae, Lasiocampidae) que proporcionaban seda de
muy inferior calidad. Mas recientemente y en el 81 a. C,,
Pompeyo llevé a Roma unos pafios de seda desde Persia a su
vuelta de la Campaiia de Asia y present6 este curioso tejido
en el Imperio. En el afio 550 d. C. fueron presentados al Em-
perador de Bizancio los primeros huevos de esta especie
conocidos en Occidente traidos por monjes de forma clandes-
tina. Tras la caida del Imperio, se extendio, también de forma
clandestina, a otros lugares, y la mariposa de la seda fue in-
troducida en Espafia con los arabes primero y después en
Sicilia en 1130, resto de Italia y sur de Francia hacia el siglo
XV.

Todos estos elementos entomologicos llegaron a ser
muy cotizados para las farmacias de los monasterios que los
demandaban como tributos y prebendas y fomentaran un
avido comercio que ha influido enormemente en la apertura
de rutas comerciales y casi el unico contacto e interrelacion
entre diversos pueblos y culturas muy distantes. La Ruta de la
Seda represento el principal medio de contacto entre Oriente y
Occidente durante muchos siglos (se afiadira mas adelante la
Ruta de las Especias entre Holanda y el S.E. asiatico), y estas
rutas comerciales partian desde China por tierra al Turkestan
y desde alli hacia Persia, Siria, Arabia y el Mediterraneo o
bien por mar desde China por Asia Central al Caspio y Mar
Negro por un lado o a India y desde alli a Alejandria por otro.
En Florencia se organizaban las rutas en busca de seda cruda
y algodoén que se reunian en Erzerum, donde partian una a
Trebisonda (Mar Negro) y otra a Aizo o Alejandreta, y via
Tana (Azoff) arribaban a Catay, Cambalu, en el mismo co-
razon de China, en un viaja en caballo, camello, carruaje o
barco (que costaba 300 — 400 florines + peajes) con ida y
vuelta de mas de dos afios, en los que las ganancias eran
cuantiosas, la heroicidad también. De nuevo un “insignifican-
te” insecto influyendo y enriqueciendo el devenir del Hombre
y el contacto y florecimiento de sus pueblos.

Tras el saqueo (1148) de Tebas, donde Bizancio tenia el
centro de su mediterranea industria de la seda, fueron traspor-
tadas a Palermo las artesanas judias que se encargaban de su
manufacturacion, y a medio camino entre centro artesanal y
harén, se cre6 en esa ciudad la Fabrica de Sedas. En cualquier
caso, tanto este, como casi todos los puntos de arribo de la
Ruta de la Seda eran controlados por Venecia y sus comer-
ciantes, y tras el saqueo de Constantinopla en 1204 por los
venecianos durante la Cuarta Cruzada y su posterior hege-
monia comercial en la zona, acabarian por ser receptores
exclusivos de este entomoldgico tejido en Europa.

Ya vimos que Venecia y su esplendor fueron deudores
de este lejano insecto (Monserrat, 2009 a), y también a través
del comercio de este tejido muchos comerciantes florentinos
amasaron inmensas fortunas que contribuyeron a generar
parte del patrimonio artistico que hoy podemos admirar en
esta ciudad, en el que esta humilde mariposa tuvo “mucho que
ver”. Las industrias de la lana y de la seda florentinas fueron
prosperas (doblaban las de Venecia y Génova juntas) y dis-
ponian de 270 tiendas-taller para la lana y 80 para la seda y
vendian sus tejidos no sélo en toda Italia, sino en Avifion,
Amberes o Londres, siendo duefios de 33 grandes bancos, 23
almacenes, 84 talleres de marqueteria, 54 de marmolistas, 30
de batidores de oro y hacedores de figurillas de cera, 24 tien-



das de orfebreria, 66 boticarios, 70 carniceros, 8 polleros, etc.,
que demuestran su poderio. Este esplendor acabara con el
desprecio renacentista de lo manufacturado sobre lo intelec-
tual, con la citada competencia inglesa y francesa, y con los
cambios de rutas comerciales hacia el Nuevo Continente,
cuyo descubrimiento y paraddjicamente Florencia contribuyd,
con los consejos a Cristobal Colon del astronomo y florentino
Toscanelli y también florentino era Americo Vespucio quien
le dio nombre.

Otros gremios (mercaderes, jueces y notarios, curtido-
res, carniceros, carpinteros, arquitectos y escultores, armeros,
cambistas, herradores, lineros, peleteros, médicos y botica-
rios, etc.) hicieron lo propio compitiendo entre ellos y contri-
buyendo, no solo a la pujanza y riqueza, sino al arte, ornato y
belleza de esta ciudad, y ejemplo son las Puertas del Paraiso
encargadas en 1325 al florentino Lorenzo Ghiberti (1378-
1455) por el Arte de Calimala y tantos otros edificios promo-
vidos por particulares.

Para acabar este capitulo relacionado con la seda y lo
textil citemos un ultimo apunte entomoldgico relacionado con
el proceso de tincion de los tejidos florentinos. En las opera-
ciones relacionadas con la tintura, los talleres florentinos
habian adquirido una maestria legendaria y cuyo secreto se ha
perdido, pero que acababan exportando pafios de lana ya
procesados a los paises de origen (cuando Flandes, Inglaterra
o Francia aprendieron a teflir sus propias lanas llegaria el
citado auge florentino de la seda). Este arte de tincion estaba
basado en un mineral, el alumbre, que permite fijar el color
sobre la tela. Florencia lo utilizaba por medio de los genove-
ses, que poseian la exclusiva de su venta en Europa y lo im-
portaban de Focea (Asia Menor), pero tras la caida de la zona
en manos turcas a principios del siglo XV, se buscaron nue-
vos yacimientos. En 1461 se hallaron unos en Tolfa, cerca de
Roma, y los Medici consiguieron durante un tiempo aduefiar-
se de esta explotacion, pero la concesion de este privilegio a
la familia rival de los Pazzi, en 1476, fue tomada como una
agresion por parte de Lorenzo el Magnifico, contribuyendo a
enconar aun mas las tensiones entre ambas sagas y que acabd
con la Conjura de los Pazzi en 1478, con el asesinato de Ju-
lian y casi de Lorenzo y tras una feroz purga, fueron confis-
cados los bienes de esta rival familia y los Medici ganaron
prestigio y poder.

Al margen de esto, los tintes utilizados eran frecuente-
mente de origen vegetal (afiil: Indigofera tinctoria, granza:
Rubia tinctorum, gualda: Reseda luteola, pastel: Isatis tincto-
ria, y un largo etc.), algunos de lejana procedencia, pero otros
tintes eran de origen animal, como moluscos (Murex) y tam-
bién cochinillas (Insecta, Homoptera: Coccoidea, Coccus
ilicis) que fueron descubiertos por los fenicios (Purpura de
Tiro) para tefiir sus fibras textiles de un violeta intenso los
primeros y de un rojo escarlata y su gama los segundos (ker-
mes = carmin/carmesi deriva del sanscrito krmidsch, nombre
que se daba al insecto Kerria lacca, nombre que paso al persa
kirmiz para Porphyrophora hameli y de alli al arabe kermes
para Kermes vermileo). De otros insectos como las agallas
producidas sobre especies de Quercus por Cynips tinctoria
(Insecta, Hymenoptera: Cinipidae) se obtenian taninos para
oscurecer las piezas (y marcar a los delincuentes).

De los fenicios, estas tinciones las heredaron griegos y
romanos, y dieron simbolo a la realeza en todo el orbe cono-
cido extendiéndose en sus togas como color nobiliario hasta
alcanzar las tintorerias medievales de Florencia. Como otras
artes, estuvo extremadamente regulada (numero de cubas,

519

dosis de ingredientes, prohibicion de trabajar de noche alum-
brado por velas bajo secuestro de los deficientes trabajos,
expulsion del gremio, multas y hasta cortarles las manos si no
las pagaban), donde por su dificultad en obtener tintes perma-
nentes de este color lo hacian costoso y por ello, caros y signo
de ostentacion (imitando a los senadores romanos, de seda
carmesi se vestian los condottiere). Son conocidas las pala-
bras del gran Cosme, que con gran sentimiento de la mentali-
dad de la época decia: “Con ocho varas de tela escarlata, se
hace un hombre honrado”. Dentro de la infinita jerarquiza-
cion de los niveles laborales de cada gremio, el de los tintore-
ros se subdividia en categorias (de glasto/azul, de
azafran/amarillo, de agalla /negro, de indigo, de liquen, de
palo de Brasil, etc.). El de la grana /rojo escarlata ocupaba el
segundo puesto en esta jerarquia de tintoreros, y solo se tefiian
con los derivados de este insecto lanas caras y lujosas proce-
dentes de Inglaterra.

Hasta el descubrimiento de Américay de las técnicas de
tincion de los Indios Zapatecos con cochinillas americanas
(Dactylopius spp.) por parte de los espafioles, y el posterior
monopolio en su comercio, sea por espaiioles (los Simén Ruiz
de Medina del Campo) u holandeses/alemanes (los Fuggaer
de Hamburgo), los talleres florentinos fueron maestros
hegemonicos en el uso de estos elementos entomoldgicos en
la tincion de sus apreciados tejidos, contribuyendo al enrique-
cimiento de su ciudad, sus comerciantes y sus edificios, y
como hemos citado a la lucha y el reparto de su poder politi-
co, y con ello, de nuevo humildes insectos, influyendo en el
curso de la Historia, y de la historia de la ciudad de Florencia.

La influencia del mundo oriental (principalmente a
través de las Cruzadas primero y del comercio después) es
bien conocida en la Europa de esta época. Respecto a los
textiles, mucha influencia oriental habia llegado a través de la
citada seda china y también con tapices, alfombras y telas de
colorido y disefio oriental (otomano, persa, egipcio, etc.) que
el comercio llevd hasta Occidente, y éste quedo fascinado por
su calidad y por el uso de elementos floristicos y animalisticos
de vivos colores que dieron un nuevo impulso colorista a los
grisaceos objetos medievales europeos, desde los bordados
que efectuaban las damas de la nobleza hasta los textiles, los
tapices o las alfombras que se manufacturaban o en los que se
importaban y usaban como modelo, y en ellos hallaremos
elementos artropodianos.

Aunque estos soportes han perdurado en muy contadas
ocasiones, si han dejado constancia en pinturas donde fueron
representados, ya que como objeto suntuario de altisimo coste
en el mercado, eran proclives a ser representado al pie de
Jesus, la Virgen y santos o de reyes y mandatarios que con
ellas exponen su estatus social. Autores como Moretto da
Brescia, Domenico di Bartolo, Hans Holbein, Jan van Eyck,
Lorenzo Lotto, Hans Memling, Paris Bordone, Gentile Bellini
las incluyeron en algunas de sus frescos o tablas y los inventa-
rios de los Medici (tapedi o tappeti) muestran la avidez en
poseerlas. A veces hay referencias artropodianas en estos
tejidos, y tal es el caso de una de las tablas del Retablo del
Altar Mayor de San Marcos en Florencia, pintadas por Fra
Angélico (c. 1395 — 1455) entre 1438 — 1443. De entre ellas,
en la llamada Virgen con el Nifio, angeles y santos, la escena
se desarrolla en un recinto sobre cuyo suelo hay una alfombra
con motivos geomeétricos representando animales, y alguno es
particularmente artropodiano. La morfologia articulada de los
artropodos es muy aplicable a estos disefios, donde ademas de
aves o0 mamiferos, frecuentemente aparecen figuras asignables



a arafias y cangrejos, de forma similar a la que aparecera en
otros tejidos de otras culturas especialmente amerindias.
También en algunas piezas textiles y tapices aparecen insec-
tos como elementos decorativos o escenas que representan
pasajes donde se citan. Conocido es el caso del Tapiz de Lady
Calverly (1727) del National Trust de Wallington en Nort-
humberland, donde aparecen enjambres y colmenas corres-
pondientes a poemas y pasajes de Virgilio. En relacion con
Florencia también podemos citar algiin ejemplo, y asi, aunque
en las Sagradas Escrituras no se citan expresamente, se da por
hecho que también Noé¢ “salvo al menos una pareja de los mas
de seis millones de especies de artropodos que se estima exis-
ten” y algo asi sintieron los autores del tapiz sobre la Entrada
de los animales en el arca de Noé de los Uffizi de Florencia
que muestra un inusual interés por los “bichos” en este biblico
pasaje (Fig. 16).

3.- Influencia iconografica de las rutas comerciales y de
los viajantes y aventureros en la ciudad de Florencia.
Nuevos relatos, nuevos animales.

Conforme la navegacion militar y especialmente la comercial
ampliaban su radio de accion, desconocida informacion sobre
nuevos paises, costumbres y relatos llegaban a los puertos
europeos (incluida flora y fauna), y los nuevos datos (mas o
menos fabulados o exagerados) anotados por los enviados en
misiones diplomaticas, viajantes y aventureros aportarian
nuevos conocimientos sobre estos lejanos paises. La floray la
fauna de tierras lejanas, solo eran muy parcialmente conoci-
das a través de la Antigliedad Clasica o de las contribuciones
islamicas durante la Edad Media.

Estos relatos fascinaban a los avidos receptores de tal
informacion, siendo para los florentinos los puertos de Pisa,
Génova y de Venecia los focos de esta nueva informacion, y
especialmente a través del veneciano Marco Polo (1254 —
1324), quien en 1271 habia viajado durante 24 afios hasta el
Asiaremota (Persia, Oxiana, Gobi, Birmania, Ceilan, Malaca,
Indochina y la China del Gran Khan mongol Koubilai) apor-
tando nueva informacion (de veracidad puesta en duda, en
muchas ocasiones y no en vano su caracter exagerado le valio
en mote de Milion, pues siempre hablaba en millones) y cuyos
relatos aparecieron en su Libro de las Maravillas, Viajes o
Descripcion del Mundo, que se publico en Venecia por Gio-
vanni Battista Sessa (1496) y que pronto se tradujo a otros
idiomas y que fue uno de los libros mas leidos en la época,
probablemente el libro de viajes que mas haya influido y con
¢l, nuevos elementos zooldgicos se irdn incorporando a la
iconografia artistica italiana primero, europea después, y a
veces a su simbologia de caracter moralizante o doctrinal y,
sobre todo, con elementos provenientes de lugares de los que
no se volveria a tener informacién en Europa hasta el siglo
XIX.

En lo que a nosotros respecta, a los animales y también
algunos insectos (al margen de las citadas abejas, el grillo, las
hormigas, etc., de los que hemos hablado), van a acabar aso-
ciados con alegorias y frases moralizantes. Estos relatos apor-
taron nuevos iconos animales desconocidos en el Occidente
de esas fechas: cebt, elefantes asiaticos, oso blanco, tigres,
cibelinas, rinocerontes, etc., que se sumaban a la zoologia
fantastica medieval que Europa habia desarrollado enorme-
mente durante el Medioevo y de la que la ciudad de Florencia
no habia sido ajena (en los calabozos de la ciudad solia haber
leones cuyo comportamiento se utilizaba en augurios) y ejem-

520

plos son el friso tallado y dorado en 1691 por Pier Maria
Baldi de la Sala Luca Giordano del Palazzo Medici Ricardi
que ofrece un elefante pintado hacia 1571 por Giuseppe Ar-
cimboldo (1527 — 1593), donde también aparecen paneles
moralizantes con el uso de las abejas (Fig. 63) o el que apare-
ce en Sifax recibiendo a Escipion de Alessandro Allori del
Salon de Leon X de la Villa Medicea de Poggio a Caiano
(1571-582).

A través del comercio y de la bisqueda de nuevas rutas
comerciales, y especialmente gracias a los descubrimientos de
las Coronas de Espafia y Portugal, poco a poco va conocién-
dose la flora y fauna africana, asiatica y americana. El aporte
de nueva informacion etnografica o biologica sobre otras
faunas y floras a partir del incremento de los viajes y expedi-
ciones puso en contacto a Occidente con costumbres, floras y
faunas absolutamente desconocida por ellos hasta entonces.
En muchos casos el relato de nuevos viajes alcanzaron mucha
popularidad, las obras de Hans Staden publicadas en Alema-
nia en 1557 y Jean de Léry en Francia en 1578 o las aporta-
ciones graficas de Theodore de Bry en Anveres en 1592 (Pai-
ses Bajos) increment6 esta curiosidad y aficion general por
los relatos de viajes, frecuentemente manipulados o influidos
por la herencia de los clasicos (Nearco de Creta, general de
Alejandro aseguraba en el S. IV a. C. haber visto las pieles de
la mitica hormiga-le6n entre el Indo y el Tigris) y los modos
europeos (Fray Jordano mencion6 el unicornio de la India y
Juan de Hese “lo vi6 con sus propios ojos” en Tierra Santa y
Marco Polo vio cinocéfalos en la Isla de Andaman, Odorico
en la de Nicobar, Fray Jordano en las islas entre Africa e
India, Ibn Battuta en Birmania y hasta Fray Benedicto Polo-
nio en Rusia j!).

Ya vimos en el caso de la ciudad de Venecia, especial-
mente vinculada con el mundo Greco-Bizantino, la influencia
orientalizante (exodtico) en su acervo zoologico (Monserrat,
2009 a), y a través de esta ciudad y del comercio esta influen-
cia también llega a Toscana y a Florencia, donde la imagen de
animales exdticos como pavos reales, elefantes, rinocerontes
o camellos era relativamente familiar en sus ciudades desde
muy temprano (al margen de todo tipo de animales fantésticos
medievales que hunden sus raices en Mesopotamia y Persia
como los leones alados, perros bicéfalos, harpias, esfinges,
basiliscos, ciclopes, centauros, grifos, tritones, langostas,
parcas, hidras, sirenas, hipogrifos, 1émures, aquerontes, taras,
pajaro-serpiente, rémoras, silfos, lamias, quimeras, escilas,
gargolas, gorgonias, manticoras, serpiente de mar y un largo
etc., algunos con elementos artropodianos, principalmente
cola de escorpion) y que eran bien conocidos en la Florencia
medieval, y no hay mas que asomarse a su Baptisterio (Fig. 1
—2) o pasear por los Uffizi y ver, por ejemplo, la Virgen de las
harpias de Andrea del Sarto (con marcado acento de las lan-
gostas del capitulo noveno del Apocalipsis de San Juan y la
Leyenda Mayor de San Buenaventura), y también en esta
ciudad habian adquirido, poco a poco, la simbologia moralis-
ta-religiosa (el pavo real con la Resurreccion de Cristo, el
pelicano con la Crucifixion de Jests, el elefante con Cristo
soportando el peso de los pecadores, el rinoceronte con virtud
de la paciencia (Fig. 64), el unicornio con la castidad y la
Virgen Maria, etc.).

Sabemos que muchos de estos elementos existian en
muchos edificios que se han transformado o perdido, y atin
quedan en algunos pavimentos, y por ejemplo en Florencia
los grifos o arpias no solo aparecen en los suelos (Fig. 1-2),
sino en la decoracion exterior y en la pintura mural, y ejem-



plos son los que aparecen en el fronton de San Miniato al
Monte (s. XII), el Monumento ecuestre a Sir John Hawkwood
de Uccello (1436) en Santa Maria de las Flores o en el
mismisimo mantel de la Ultima Cena de Domenico Ghirlan-
daio en el florentino Cendculo de Ognissanti, o flanqueando
esta escena en los frescos de Andrea del Castagno (1423-
1457) del Refectorio de Santa Apolonia o en la Virgen de las
harpias (1517) de Andrea del Sarto, lo cual demuestra lo
familiar que resultaban estos elementos y lo asumido de su
significacion. Elementos de estas caracteristicas aparecen en
Florencia por doquier, sean generados con teselas en mosai-
cos, tallados en piedra, fundidos en bronce o pintados.

En cualquier caso, al observar estos elementos fabulo-
sos medievales, hemos de olvidar nuestro actual concepto
racionalista-taxonomico y, en nuestro caso, de lo que hoy dia
entendemos por insecto, lagartija, escorpion o escarabajo, y
dejar paso y abandonarnos a la mentalidad que regia el Me-
dioevo Europeo, cuando eran casi la misma cosa y no siempre
equiparables a nuestra concepcion actual, de hecho insectos y
reptiles suelen ir juntos en la misma categoria en los estudios
de iconografia medieval y Klingender (1971) y Ruskin (2000:
54, 63) nos dan fe de ello, con lo que hallariamos artropodos
donde “aparentemente” solo vemos bichejos reptilianos.

Un ultimo apunte entomoldgico ha de anotarse para
cerrar este apartado medieval. Nos referimos a los Libros
iluminados, Salterios y Libros de Horas, primordio de la lec-
tura intima y, de alguna forma, de la literatura entomologica, a
la que dedicamos el proximo apartado.

En Florencia la produccion de libros sobre pergamino
estaba en manos de los monjes desde siempre, y asumio las
novedades que fueron imponiéndose en la Edad Media euro-
pea. Desde el siglo VIII la pluma sustituyd a la cafia y el
pincel que usaban los antiguos, los rollos fueron sustituidos
por hojas que se cosian y guardaban entre dos planchas de
madera o metal, y los libros de pequefio formato eran casi
inexistentes. En los conventos, estos enormes libros estaban
instalados en pupitres giratorios y estaban encadenados para
impedir su traslado (Petrarca fue herido en una pierna por la
caida de uno de estos libros). El pergamino era raro y en el s.
X apareci6 el papel de seda y de algodén venidos de oriente.
Desde 1209 existio en Florencia un cuerpo de pergamineros,
papeleros y encuadernadores (asociados a medici, spaziali y
merciai) y se potencio la fabricacion de enormes libros para la
contabilidad y el comercio, y como curiosidad y reminiscen-
cia de la antigiiedad, se vendian con una tablilla de cera, a
modo de agenda portatil (se conserva una con anotaciones de
un viaje a Flandes de Felipe el Hermoso).

La tradicion entomologica italiana y en particular la
florentina (y de las regiones periféricas a la Toscana) ya se
vislumbra desde muy temprano, y ejemplo nos ha quedado en
el arte de producir Libros iluminados, joyas literarias que
tanta repercusion tuvieron durante la Edad Media y que fue-
ron de los pocos elementos artisticos que dieron cierta libertad
a sus hacedores respecto a las férreas normas iconograficas
impuestas. Sus talleres mas célebres se hallaban en Pavia y
Milan y mas tarde en Perugia, Pisa, Bolonia y Florencia, de
donde se han conservado ejemplares del s. XII, y ya en algu-
nas de sus obras destacan con asombrosa fidelidad numerosos
elementos entomologicos, y merece citarse el realizado entre
1100 a 1200 en Bebevento, Italia, donde aparecen nueve
colmenas con abejas, y posterior, y también relacionado con
las abejas, citemos la miniatura Voyage de Génes de Jean
Marot, que muestra a Luis XII (1462-1515), quien habia

521

tomado como emblema el ciervo volante de Carlos V (1338 —
1380) con atuendo decorado con abejas y panales.

También de la Escuela Italiana, y en esta misma linea y
como reseflas florentinas, podemos citar el llamado Libro de
horas de Visconti de Balbello de Pavia (1412- 1430) y en
particular en La Creacion del cielo y de la tierra, que se con-
serva en la Biblioteca Nacional (Florencia). De algunos de
estos bellos libros conocemos su autoria, y ejemplo es La
Anunciacion, Folio 20 (con mariposas y a la derecha de la
Virgen, una araia, quizas Lycosa tarentula, cazando una
chinche, probablemente Pyrrhocoris apterus) que encontra-
mos en el Libro de Horas atribuido a Zebo da Firenze, tam-
bién al Maestro de las Iniciales de Bruselas (c. 1405 - 1410).
De esta misma supuesta autoria se ha atribuido el Ms 29433,
del British Museum y que, por cierto, ofrece la primera fide-
digna representacion de esta chinche Pyrrhiocoris apterus, que
aparecera con cierta frecuencia en otros textos y lienzos pos-
teriores, como el Libro de Horas de Carlos el noble, Rey de
Navarra (c. 1405) o en La Piedad del Canonigo Luis de Bar-
tolomé Bermejo (1490) sita en la Catedral de Barcelona, y
que parecen sugerir una cierta relacion de este insecto con la
simbologia del infierno. Podriamos seguir poniendo muchos
mas ejemplos de esta incipiente “literatura entomologica”,
pero conviene abandonar ya el Medioevo y avanzar y abrirnos
paso al Renacimiento Florentino.

4.- Florencia como foco del saber cientifico y entomologico

A pesar de haber pasado casi mil afios de oscuridad, ostracis-
mo y supersticiones, en Europa las cosas estaban cambiando.
En el campo cientifico, y zooldgico en particular, todo el
acervo del ideario zoologico y del imponente bestiario medie-
val heredado mantendria su impronta en el incipiente nuevo
saber renacentista, pero una nueva forma de ver las cosas iba
poco a poco calando, y también iba necesariamente a afectar
al conjunto que supuso la revolucion ideologica renacentista.

Todo ello, unido a periodos de menos belicosidad y
mayor estabilidad, iba a incentivar atin mas el cambio de las
cosas, especialmente el interés por el medio natural. Tras la
caida de Constantinopla (1453) muchos cientificos emigraron
altalia, y Venecia y Florencia se convirtieron en un importan-
te centro cultural. Empezaron a editarse nuevas versiones de
antiguos textos traducidos del griego original (aunque muchos
ya habian sido traducidos al arabe) y logicamente con la in-
clusién de sus laminas, donde el mundo animal (y entomolo-
gico) estara bien representado. En principio se sigue fidedig-
namente la herencia aristotélica, como es el caso de la edicion
veneciana (1476 — 1498) de la obra de Aristoteles o Naturlis
Historiae Libri Tricesimiseptimi et Ultimi Finis de Plinius
Secundus, Caius, el Viejo (23 - 79 d. C.), publicado en Vene-
cia por Christophoro Landino (1472) bajo el florentino mece-
nazgo de Lorenzo de Medicis, que abre las puertas del Rena-
cimiento, y por R. de Novimagio en 1483 o De materia medi-
ca de Dioscorides (c. 40 - ¢c. 90 d. C.) por A. Socerien 1518 y
por Piero Andrea Mattioli en 1565, con numerosas referencias
artropodianas, y se generaron numerosas ediciones arrastran-
do las “clasicas” mal-interpretaciones, errores y equivocacio-
nes. Con la expansion de la imprenta se genero una literatura
zooldgico/entomologica cada vez mas habitual entre las clases
acomodadas y se foment? la aficion entomologica entre ellas,
y en las imprentas de Florencia llegaran a ver la luz obras de
la categoria de Esperienze intorno alla generazione
degl’insetti de Francesco Redi, publicado en esta ciudad por



Francesco Onofti en 1674. Iniciada esta tendencia, partir de
alli se llegara a multitud de nuevas ediciones durante el Ba-
rroco y la Ilustracion, y a la actual Entomologia Cientifica.
Para autores relacionados con Florencia y zonas proximas que
trataron la entomologia en particular puede recomendarse
Conci (1975), Conci & Poggi (1996) o Aldini (2007).

Esta costumbre y aficion entomoldgica fue haciéndose
cada vez mas “popular”, aunque en principio estuvo circuns-
crita a las clases acomodadas, que incluso tomaron de los
Artrépodos referencias, como aparecen en el Arbol geneald-
gico de los Medici (1699) del Museo degli Argenti de Floren-
cia. De esta saga florentina Lorenzo de Medicis ampli6 el
circulo humanista fundado por Cosimo, y atrajo filosofos de
Constantinopla como Gemisto Pletone (1438) comandando la
Accademia Platonica, y muchos otros llegaron tras la caida de
esta ciudad en manos turcas (1453). Filosofos y pensadores
como Ficino, Mirandolla, Landino se unian en sus discusiones
con artistas como Miguel Angel, Battista o Pulci, creando una
atmosfera que propiciaba el avance intelectual (Cortés Arrese,
1985; Chastel, 1991). Se estimularon las escuelas para el
aprendizaje del griego y la traduccion de textos como La
1liada a hexametros latinos (1470), y nuevos debates se abrie-
ron entre el Cristianismo y la pagana Grecia (Giannot-
ti, 1997). Ya hablamos de Cosme I y su aficion a la Botanica
y de Francesco I al que citdbamos mas un hombre de ciencia
que un hombre de estado, y de su conocido interés por la
alquimia y la farmacia, creando su propio “laboratorio” en el
Palazzo Vecchioy en el Casino de San Marco, experimentan-
do con insectos venenosos y escorpiones para buscar reme-
dios (que parece que le causaron su muerte y a la de su se-
gunda esposa). Son ambos mandatarios ejemplos evidentes de
este despertar de la ciencia y de las nuevas “vocaciones”
renacentistas y la aficion por la Naturaleza, especialmente de
los ultimos Medici, donde fue manifiesta (Fernando II, Leo-
poldo, Cossimo III etc.), y viajantes ingleses del s. XVIII
como Addisson y Evelyn quedaron fascinados por los zoolo-
gicos gran-ducales florentinos.

El aire que nacia en Florencia llegaba a Roma (ya ve-
remos que principalmente por razén de linaje) y se extendia
por todo el norte de Italia llamando a las puertas de Europa, y
éstas no tardaron, unas antes y otras después, en abrirse para
ventilar paisajes, espacios, palacios y cerebros. De manos
florentinas llegara el triunfo del resurgido pensamiento sobre
la implacable hoguera, de la observacion y el analisis sobre la
ira'y la obcecacion y, en definitiva, la opinion sobre la impo-
sicion, y gracias al Renacimiento se lograra reubicar al Hom-
bre y a su mas bellos quehaceres en un lugar mucho mas
digno dentro de la Historia de la Humanidad.

Lamentablemente, este precioso periodo no podia
durar mucho, y el saqueo de Roma por parte de Carlos V
(1527), el Concilio de Trento (1554), la Reforma protestante
(1560) y la Contrareforma jesuitica (1562) volvieron a po-
ner las cosas “en su sitio” y el mecenazgo mediceo con-
cluyé. Luego, y desde el s. XVII, el dinero, que habia sido
mecenas del arte y del talento, pas6 a comprar el talento y a
ser mercadear del arte, y la nueva y renacida alianza poder
de los estados-Iglesia crearan sus nuevos dogmatismos y
haran el resto, y de la luz humana se pasa a las guerras de
religion, los genocidios coloniales y el racionalismo carte-
siano. Se alcanza la “modernidad”, pero una vez mas se
abandona al hombre a su suerte y a su mediocre existencia.
Aun asi, como veremos, Florencia sigui6 siendo aquella
Florencia por algunos afios mas.

522

Florencia consigui6 poseer una de las bibliotecas mas
importantes de Italia (hoy la Biblioteca Nazionale Centrale,
que alberga aproximadamente 4 millones de libros, facsimiles
y miles de manuscritos, mapas y cartas), pero otras bibliotecas
importantes son la Biblioteca Laurenciana, que contiene una
inestimable coleccidon de libros y manuscritos reunidos por
Cosme, Pedro y Lorenzo de Medici, la Biblioteca Marciana,
en el Convento de San Marco y a Biblioteca Moreniana, que
fundada en 1444 por Cosme I (de la que derivaria la Bibliote-
ca Vaticana establecida por Clemente VII que antes fue bi-
bliotecario de la medicea) conserva mucha informacion sobre
la historia de la ciudad. En los archivos estatales se conservan
miles de documentos de Florencia y de Toscana.

A pesar de su decadencia posterior, y atin habiendo
acabado como una ciudad provinciana mas, Florencia aun
mostraba cierta vitalidad que se expresé en el campo de la
musica, de la cultura y en el fendmeno de las Academias,
cuyo germen humanista se gest6 en Florencia con la funda-
cion de la Academia de las Artes y el Dibujo por Cosme I en
1563. A partir del final del s. XVIy durante el s. XVII, cuan-
do los mecenas compraban sus obras en el extranjero, se
crearon numerosas Academias. La Accademia della Crusca
fue fundada en 1582 para la compilacion del diccionario
(primera edicion en 1612), y de gran importancia para las
ciencias fue la actividad del Accademia (cientifica y literaria)
del Cimento, fundada por Leopoldo de Medici en 1657 y
sostenida por su hermano, Ferdinando II, donde trabaj6 Ga-
lieo y la famosa Accademia, fundada en 1784. La actual Uni-
versita de Florencia, que se cre6 en 1923, es sucesora de la
institucion docente fundada en 1321, siguiendo el ejemplo de
otros Colegios, Escuelas y Universidades que desde la Baja
Edad Media se habian venido fundando (Praga, Salerno,
Montpellier, Bolonia, Paris, Orange, Perugia, Siena, Pavia,
Lucca, Alcala, Salamanca o Padua). Su Museo de Ciencias de
Specola, conserva la Catedra de Galileo Galilei, y el mas
reciente el Museo de la Ciencia su famoso anteojo.

La agrupacion de estudiosos y la posibilidad de crear
lugares de encuentro y discusion dentro de las normativas
oficiales existentes genero la citada creacion de las Acade-
mias que estimularon la observacion y la experimentacion, y
conllevaron la base del Método Cientifico. La primera se
funda en la universitaria ciudad de Padua (1520) a la que
siguen la Accademia dei Lincei en Roma (1590/1603) y la
citada Accademia del Cimento en Florencia como primeras
que dieron pie a la experimentacion, y a una pléyade de ellas
en la posterior Europa de la Ilustracion (la Royal Society de
Londres (1645/1662), la Académie Royale des Sciences 'y el
Jardin du Roy de Paris (1666/8), la Academia Naturae Curio-
sorum de Erfurt, los Collegia de Hamsterdam y Copenhague,
etc.), que junto a las Universidades fueron conformando otra
vision del Mundo Natural, cada vez mas desligado de su
interés moral, médico o etnografico, con monograficas obras
sobre el Mundo Natural de la mano de los nuevos avances en
optica y obras de autores como el anteriormente citado Gali-
leo. Con €l, se abre una nueva forma de ver los animales y la
primera de ver los animales pequefios, entre ellos muchos
artropodos, y entre otros muchos insectos parasitos que fueron
motivo de estudios en el norte de Italia, como De animalibus
insectis libri VII (1602) de Aldrovandi (1522— 1605) que seria
el primer texto exento de Entomologia y el que incluye la
primera clave dicotomica conocida, Apiarium ex frontispicios
naturales theatri de Francesco Stelluti (1577 — 1646) sobre la
abeja publicado por Federico Cesi en Roma (1625), con mar-



cado e intencionado mecenazgo ¢ influencia de Urbano VIII,
la Dissertatio epistolica de bombycyde (1669) de Marcello
Malpighi (1628 -1694) sobre el gusano de la seda, ademas de
muchos otros puntos de Europa (Micrographia: or some
physiological descriptions of minute bodies made by magnif-
ving glasses with observations and inquiries thereupon
(1665) de Robert Hooke (1635-1703), Arcana Naturae detec-
tae ope Microscopiorum (1695) de Antony Leewenhoec
(1632-1723) o Historia Insectorum Generalis (1669) de Jan
Swammerdam (1637 — 1685) con un tomo sobre la biologia y
morfologia de las abejas y sus castas, siendo quien asigné
sexo femenino al, hasta entonces rey de las abejas, y que, al
margen de sus contribuciones morfolégicas y anatémicas,
debemos el hallazgo de los eritrocitos, técnicas de preserva-
cion de especimenes con inyeccion de cera caliente, etc., y
que contribuyeron a erradicar muchos errores arrastrados
desde Aristoteles, como la generacion espontanea que rebatid
William Harvey en 1651 con su “omne vivum ex ovo” y Fran-
cesco Redi (1626 — 1697/8) en su obra Esperienze intorno
alla generatione degli insetti precisamente publicada en Flo-
rencia (1667/8) como hemos indicado, y que corroborara A.
Vallisnieri (1661— 1730) y mas adelante Lazzaro Spallanzari
(1729 — 1799), obras que abriran el mundo a la Ciencia, a la
experimentacion y a la observacion metodologica, y con esta
observacion mucho mas objetiva de las especies de artropo-
dos, empiezan a verse desde otra perspectiva mas real (hechos
que influirdn y veremos reflejado en su pintura) y que nos han
llevado a la Entomologia de hoy dia.

Con los Habsburgo, nuevos elementos se afiaden a la
ciencia florentina, y digno es citar el Gabinete de Fisica e
Historia Natural (1775) o el Observatorio astronomico (1780).
Vemos pues como Italia, y también Florencia, merecen nues-
tro reconocimiento en su aportacion a la Ciencia y la Entomo-
logia y que, en el caso de Florencia, sin llegar a lo que nos
lego la entomologica Universidad de Bolonia, no es en abso-
luto despreciable.

5.- Los artropodos en el arte de Florencia

Una vez centrado el tema entomologico en el contexto euro-
peo, y en particular en relacion con la Ciudad de Florencia,
veamos como todo este acervo entomologico se reflejara en
sus manifestaciones artisticas, y haremos un pequefio viaje
entomoldgico por su arquitectura, incluyendo sus bajorrelie-
ves, sus pavimentos, sus mosaicos y su decoracion con pie-
dras duras, y también por su escultura, su heraldica y su pintu-
ramural y de caballete, aunque a veces es dificil desligar unas
de otras actividades, muy intimamente asociadas, y veremos
que desde su origen hasta su decadencia, incluso en la actua-
lidad, son numerosas las referencias entomologicas que esta
bella ciudad alberga o produjo.

ARQUITECTURA

Por sus proporciones y corte clasico, y por el cromatismo
caracteristico de sus marmoles, la Arquitectura Florentina ha
dado impresionantes ejemplos. San Miniato (s. XIII) y las
posteriores e impresionantes Santa Maria Novella, Santa
Croce 'y el Duomo enlo religioso y el Palazzo Vecchio o della
Signoria (1299 — 1314), Palazzo del Barguello, de los Lanzi,
de los Medici, y muchos mas, son suficientes ejemplos, sien-
do Filippo Bruneleschi (1377-1446) su maximo exponente, al
que seguiran autores de la talla de Alberti, Michelozzo o de
Maiano, y obras posteriores como el Palazzo degli Ulfizi,

523

construido a finales del siglo XVI con el fin de albergar las
oficinas del gobierno y los tribunales, hoy museo, y el Palaz-
zo Pitti, encargado por Luca Pitti a Brunelleschi en la segunda
mitad del Quattrocento y adquirido por Cosme I en 1549 para
albergar a su esposa Leonor de Toledo, que sucesivamente
transformado, aloja su inmensa pinacoteca.

El romanico, y especialmente el gotico florentino es
mucho menos tosco y es aparentemente mas elaborado, y su
pieza de identidad no es solo la talla de imagenes en arcadas,
arquivoltas, fustes o capiteles bellamente labrados en piedra,
sino que en Florencia la base es tosca, a veces de ladrillo,
pero su fuerte es la decoracion exterior a base de laminas de
colores de diferentes marmoles (frecuentemente blanco de
Carrara, verde de Prato y rojizo del Maremma), preciosamen-
te encastrados que generan efectos estéticos y opticos de
enorme originalidad y belleza. Por otra parte el poder civil
hace que los recursos econdmicos de los seglares acaben por
sobrepasar con creces los de las 6rdenes religiosas y del pro-
pio papado (que acaba por ser deudor de los banqueros floren-
tinos) y no hay mas que comparar la gravedad, sobriedad y
pobreza decorativa del severo interior del Duomo (sin contar
con afiadidos y pastiches posteriores) y la desbordada decora-
cion de las dependencias del Palazzo Vecchio.

Por todo ello la Arquitectura Medieval que se ha con-
servado en Florencia dista mucho de la que hallaremos en
Francia, Alemania, Inglaterra o Espaiia, y por ello, la inclu-
sion de los tipicos elementos religiosos con caracter decorati-
voy didéctico que es permanente en la Arquitectura Medieval
Europea (con escenas del Antiguo y especialmente del Nuevo
Testamento que adornan romanicos capiteles, arquivoltas,
timpanos, etc., junto a otros elementos vegetales o geométri-
cos) apenas aparece o queda mucho mas diluida en Florencia,
y especialmente la profusion de Zodiacos y/o las actividades
del hombre a lo largo del afio en los que pueden aparecer los
simbolos de Cancer y Escorpio en multitud de arquivoltas y
capiteles de iglesias y claustros europeos, particularmente
frecuentes en Francia (Saint Austremoine D Issoire o Saint
Lazare en Autun, Sainte Madelaine en Vézelay o Notre-
Dame de Amiens y de Paris, por citar algunos) o Italia (capi-
teles inferiores decimoctavo y vigésimo del Palazzo Ducale
de Venecia, por ejemplo), son menos frecuentes en Florencia,
aunque logicamente los hallamos implicitos en su arquitectu-
ra, como en el gnomon construido por Toscanelli en 1460 en
la capula del Duomo y especialmente en el gnomon de
marmol y la esfera armilar de bronce colocadas como adorno
en la fachada de Santa Maria Novella y que fue encargado
por Cosimo I a su astronomo Ignazio Danti, o el reloj de Lo-
renzo, que sefialaba las horas, dias, movimientos del sol y los
planetas y las constelaciones.

Como es 1ogico los zodiacos estan también presentes en
otras actividades no arquitecténicas (y no solo en la descrita
por Dante durante la semana de Pascua de 1300 cuando Dante
se encuentra con el gloton Ciacco en el Infierno de la Divina
Comedia), sino en otras Artes Visuales, como en la cupoletta
azul de la Capella d"Pazzi en la Santa Croce, obra atribuida a
Giuliano d"Arrigo “Pesello”, que representa los zodiacos del
cielo florentino la noche del 4 de julio de 1442 (Fig. 54), 0 la
Sala de los mapas del Palazzo Vecchio. Aun asi, hablaremos
de los zodiacos al hablar de los pavimentos que hallamos en
el suelo del Baptisterio, y hallaremos otras referencias artro-
podianas en sus mosaicos, y aunque hoy dia los veamos como
elementos zodiacales meramente decorativos o astrondmicos,
ha de recordarse que la sucesion de las constelaciones a lo



largo del afio, no solo marcaba el ciclo de las actividades del
hombre medieval, sino que recordaba e implicaba la total
sumision del destino de los hombres a la precisa voluntad de
Dios, que los habia creado. Quizas por eso en la levantisca y
racional Florencia no son tan frecuentes (Fig. 3, 4, 14).

Entre los elementos arquitectonicos mas singulares que
se conservan de la Florencia Medieval destaca el conjunto de
la Piazza del Duomo, con el Baptisterio y la Catedral de San-
ta Maria del Fiore entre otras construcciones, y que tras las
remodelaciones y demoliciones del s. XIX, aun perduran.
Detengamonos en ellas por su belleza y su sorprendente regis-
tro entomologico.

Del Baptisterio (de San Juan) ya se tiene constancia en
el siglo V-VI, probablemente a partir de un templo pagano, y
lo era de la anterior catedral de Santa Reparata, de la cual
separaba un pequefio cementerio y que resultaban demasiado
pequefios para una ciudad, ya de su calibre. Su forma octogo-
nal (probablemente motivada por la construccion previa erigi-
da por Flavio Estilicon para conmemorar su victoria sobre el
barbaro Radagaiso en el 406) fue habilmente aludida en refe-
rencia al 8° dia en el que Cristo resucitd. A partir del siglo XI,
conforme la ciudad florecia econémicamente y adquiri6 la
capitalidad de Toscana primero y su independencia del Sacro
Imperio después, comenzd a remodelarse y recubrirse con
marmoles (lapidibus pretiosis), muchos procedentes de lejos o
de edificios paganos, de forma similar a como se hiciera des-
pués con la portada destruida de Santa Reparata, de San
Miniato, San Salvatore Vescovo, San Donato, etc. Durante los
s. XII y XIII se amplia con el dbside y la cupula y entre los S.
XII y XVI fueron afiadiéndose las famosas puertas, la mas
antigua (sur) con paneles de Andrea Pissano acabados en
1336 e imagenes de la vida de su titular. La segunda, de la
que hablaremos profusamente (norte), ejecutada por Lorenzo
Ghiberti (con apoyo de su padre Bertoluccio) entre 1402 y
1424 con escenas del Nuevo Testamento y otros personajes, y
por ultimo la llamada Puerta del Paraiso (segin Vasari asi
llamada por Miguel Angel), también realizadas por Ghiberti
entre 1425 y 1450 en diez paneles de bronce con escenas del
Antiguo Testamento, rodeados de guardas con nichos con
alegorias del trabajo, las artes, pAmpanos y corimbos decora-
tivos y frutas, animales exdticos y flores y 6culos con perso-
najes, virtudes, etc. Hallaremos multitud de elementos artro-
podianos en estas puertas, de tanta naturalidad que parecen
seguir las propias palabras de su autor: “he querido imitar la
naturaleza al maximo”. Desde aqui, y como entomdlogo,
ofrezco, alli en las galaxias donde ¢l se encuentre, mi recono-
cimiento a este autor que inicio su obra como un joven de 23
afios y las acab6 como anciano de 73. ;Quién seria hoy capaz
de una obra asi? Un artista seguro que no, un trepa tampoco,
un entomologo-taxénomo seguro que si, y aiin queda mas de
uno. Mi reconocimiento también a ellos y a su poco reconoci-
da labor de toda una vida de constancia entomologica.

Al margen del baptisterio, destaca desde luego la Cate-
dral “gética” de Santa Maria del Fiore, iniciada en 1296,
consagrada en 1412 y decorada en el exterior con marmol
rojo, verde y blanco, que comenz6 a ser construida por auspi-
cios de la municipalidad en 1296 por el arquitecto florentino
Arnolfo di Cambio, con aportes de Talenti, Dami o Ristori, y
concluida con algunas modificaciones respecto al plano origi-
nal entre 1420y 1461. Filippo Brunelleschi, a quien debemos
la aplicacion de las leyes matematicas a las artes visuales
(perspectiva) y que junto con Ghiberti disefid la gran ctpula
(41 m de didmetro) que corona la construccion de este impo-

524

nente templo, que mas parece una obra en honor a los hom-
bres ilustres de la ciudad con figuras ecuestres obras de Paolo
Uccello y Andrea del Castagno, entre otros y claro, con ele-
mentos religiosos de la mano de Gaddo Gaddi, Donatello,
Ghiberti, Vasari o Zuccari que mezclan el caracter humanista
con el honor a Dios. La fachada, aunque se realizo a finales
del siglo XIX segun proyecto Emilio de Fabris (1887), sigue
el estilo arquitectonico original medieval (insolitamente de-
molida en 1587 tras la carestia de 1586). Junto a ella se en-
cuentra el campanario del siglo XIV, que comenzo a construir
Giotto en 1334 y que a su muerte (1337) continu6 entre 1340-
1343 Andrea Pisano y termino Francesco Talenti entre 1351 y
1357. El campanile o campanario, de 85 m de alto es uno de
los mas hermosos de Italia, decorado con exquisitos bajorre-
lieves, uno de los cuales, atribuido a Giotto, muestra al mitico
Dédalo, constructor del laberinto de Creta que, para huir de la
isla, fabrico alas para él y su joven hijo Icaro con plumas,
hilos y cera. También en esta iglesia hallamos numerosos
elementos artropodianos y aparentemente “profanos”, pero
con una enorme intencionalidad, y su presencia se repetira
segun el estilo de los siglos posteriores sobre multitud de
soportes, desde la pintura mural a la heraldica. En uno y en
otro edificio hallaremos multitud de elementos entomologi-
cos, por ello nos detendremos mas adelante en ellos, en su
origen, desarrollo y caracteristicas cuando hablemos de la
escultura.

Sobre la Arquitectura florentina, y aunque nunca se ha
tenido en cuenta, conviene citar un elemento entomoldgico, y
nos referimos a que sus hacedores no olvidaron la atroz pre-
sencia estival de los mosquitos y, a diferencia de otras ciuda-
des como Siena, Venecia, Bolonia 0 Roma, su arquitectura
(civil) tiende a ser mas severa, con edificios mas encerrados
que expuestos, y armados de persianas y postigos, con ventas
sin doble vano, que ha sido citada como “mas al gusto del
recato intimo florentino” (y que, de paso, asi evitaban los
mosquitos).

Para acabar con este bloque tematico relacionado con la
Arquitectura, hablemos de los grotescos. A lo largo del Rena-
cimiento, se van incorporando nuevos elementos decorativos
en fachadas, principalmente dinteles, pilastras y/o columnas
planas, donde la imaginacion del artista encuentra nuevas vias
de expresion, y los insectos, con bastante menos significacion
moralista o simbdlica y algo mas de realismo, les acompanan
(Zamperini, 2007). Son especialmente frecuentes entre los
gruteschi que iban apreciandose en toda Europa conforme
veian la luz nuevas excavaciones y hallazgos con la arquitec-
tura romana y sus decoraciones (el término proviene de las
grutas de las Termas de Tito en Roma con ornamentaciones
fantasticas y donde las tom6 como modelo el Domus Aurea
romano -literalmente del latin 'Casa de Oro'-, grandioso pala-
cio construido por el Emperador Neron tras el gran incendio
del afio 64) y que encajaba perfectamente con la herencia
reciente del fantasioso Medioevo, tan aficionado a los grotes-
co y antinatural.

En estos bajorrelieves aparecen motivos mitologicos,
paganos, rosetas, escudos de armas, animales hibridos, criatu-
ras metamorficas y seres fabulosos, junto a multitud de ele-
mentos vegetales, acantos, flores y frutas, que trepan por
arquitecturas imposibles, lacerias y candelieri (verticales), y
se acompailan de un rico repertorio de animales mitologicos
y/o reales como delfines, aves, reptiles, bucranios, aguilas, e
insectos (principalmente abejas, moscas y libélulas), y se
extienden desde el Quatrocento y Cinguecento con autores



como Filippino Lippi (1457 — 1504), Pietro Vannucci (c.
1445-1523), Bernardino di Betto (1454-1513), Luca Signore-
1li (c. 1445-1523), Giovanni Bazzi (1477-1549), Gaudenzio
Ferrari (c. 1475-1546), Perino del Vaga (1501-1547) y otros
atn mas reputados como Miguel Angel (1475 - 1564), Bra-
mante (1444 - 1514) o Palladio (1508 - 1580) entre los mas
conocidos, y su marca se extendera desde Florencia, Siena,
Parma, Mantua, Roma o Venecia por toda la Europa Rena-
centista (Plateresco en Espana), perdurara en el Barroco y
llegara hasta el Rococé y el Neoclasicismo con nuevas in-
fluencias pompeyanas y palatinas (Casas de Augusto 'y de
Livia o Villa Farnesio en Roma) e iran adquiriendo la signifi-
cacion semantica con que hoy entendemos lo grotesco (extra-
vagante, bizarro, ridiculo, exagerado, etc.).

Podriamos poner decenas de ejemplos sobre la presen-
cia de insectos en estos elementos arquitectonicos florentinos,
en los que las mariposas, las libélulas y las abejas (mosca?,
seglin aparente tener 2 o 4 alas) aparecen por doquier, y por
ejemplo los hallamos en la capilla del Hospedale di San Pao-
lo dei Convalescenti (usado en 1944 por los nazis como pri-
sion para deportar a los prisioneros a los campos de concen-
tracion) decorada por Ludovico Buti en 1591 o en la capilla
del Palazzo Salviati de Calenzano, decorada por Giovanni
Butteri (1540-1606) donde hallamos similares elementos, y no
es infrecuente la permanencia de estos grotescos entre los
gustos de varios Medici, que los llevaron a sus aposentos
vaticanos/romanos al ser elegidos papas y las Logias Vatica-
nas (1517-1519) de Juan de Medici (que seria Leon X) o la
Logia de Villa Madama (1518-1525) del Cardenal Julio de
Medici (que seria Clemente VII) son bellos ejemplos de este
gusto florentino, donde multitud de estos insectos fantasticos
y docenas de miticos y fantasticos seres con cola de escorpion
o con alas de insecto pueden hallarse en ellos. Esta estética
afectd obviamente a todo los elementos decorativos, inclu-
yendo la arquitectura, la pintura, la ceramica, orfebreria o los
tapices, y especialmente a los frescos de los que hablaremos
en el apartado sobre Pintura.

PAVIMENTOS Y MOSAICOS

Intimamente relacionados con la arquitectura, y formando
parte de ella, no podemos dejar de citar, en una ciudad como
Florencia, los preciosos pavimentos de muchos de sus edifi-
cios y, desde luego sus mosaicos, que sin llegar a la profusion
que citabamos en la bizantina Venecia (Monserrat, 2009 a),
merecen mencionarse. En unos y otros hemos hallado elemen-
tos sobre el tema que nos interesa.

Tanto en los pavimentos como en los mosaicos se dara
la fusién de elementos romanos/paganos, greco/bizantinos,
orientales/arabes que saldran de las manos de artesanos, mu-
chos de ellos procedentes de Venecia, y a su vez, de Alejan-
driay de Constantinopla (especialmente tras la persecuciones
iconoclastas promovidas por Leon III en 726 y la Controver-
sia Iconica del 843), y que debian representar unos de los
tesoros mejor guardados de la ciudad de Florencia, de los que
pocos ejemplos nos quedan.

Con respecto a los pavimentos de iglesias y palacios,
son extremadamente variables en sus materiales, técnicas,
disefos y estilos, aunque en todos ellos predomina el gusto
por el color y cierta sobriedad inicial que se desborda entrado
ya el siglo XVII. Desde los primitivos y toscos (opus tessella-
tum), la mayoria perdidos, sobre los temas y motivos geomé-
tricos sencillos y sin fin, en alusion a la eternidad, e imagines
inicialmente tomadas del ideario pagano tardo-romano, se

525

introducen motivos carolingios-normandos y mas adelante
bizantinos-orientalizantes-arabes (geométricos mucho mas
complejos y elaborados, junto a arabescos, vegetales y anima-
les mitologicos o fantasticos) que trajeron sus artesanos bizan-
tinos (sin duda junto a los mismos hacedores de los primeros
mosaicos), y que aiin conservan parcialmente algunas iglesias,
siendo el pavimento del Baptisterio (Fig. 1-4) uno de los
mejores ejemplos, donde se aprecia aiin un escaso gusto por el
color, y poco a poco se fueron introduciendo nuevos elemen-
tos florales y animales (reales) con nuevos simbolismos desde
la interpretacion cristiana de la iconografia pagana, que per-
maneceran hasta la influencia iconoclasta, junto a signos y
referentes heraldicos con un marcado caracter luminoso (cla-
ritas: divina de Jerusalén) y nuevos materiales de marmoles
de muy diversas procedencias y colores, y frecuentemente
piedras semipreciosas se iran afiadiendo, alcanzando en los
siglos XVI - XVII formas y figuras geométricas y caleidosco-
picas cada vez mas elaboradas que consiguen trazados impo-
sibles en la Capilla de los Medici (iniciada en 1604) y un
grado de perfeccion en su encastre al que dedicaremos un
apartado dedicado al preciosismo de las tipicamente florenti-
nas Piedras duras (Pietre dure) en el Arte Mobiliario de la
época, donde también hallamos numerosos ejemplos de insec-
tos entre flores y aves. Debido a la actual masificacion de
visitantes, muchos pavimentos no siempre estan expuestos o
son accesibles al publico en general.

Los animales que aparecen en los suelos corresponden
al animalario simbolico medieval, al inicio son semejantes a
los toscos dibujos que adornan sus ventanas y paredes, siendo
aves, delfines, grifos junto a motivos vegetales y geométricos
los mas aparentes, posteriormente se afiadiran los simbolicos
pavos reales, perdices, corderos, ciervos, leones, buitres,
gallos, aguilas, pelicanos, que también se veran reproducidos
en los mosaicos.

Junto a estos elementos no faltan los grifos con cola de
escorpion y los ancestrales Céancer y Escorpio del Zodiaco
que aun permanecen en los suelos del Baptisterio de Santa
Maria del Fiore (Fig. 3, 4) en la linea de lo acontecido en
toda Europa, donde temas paganos como los zodiacos se
seguian empleando en la decoracion de suelos de capillas
romanas que pasarian a convertirse en iglesias o sinagogas
(Guisti, 1994). La mayoria de los ejemplos de épocas iniciales
se han perdido, pero casi con seguridad seguirian esta heren-
cia, aun asi encontramos restos o buenos ejemplos en la /gle-
sia del Santo Sepulcro de Jerusalén (335), San Pedro Antiguo
(c. 333), Santa Constanza (c. 345) o Santa Sabina (c. 422) de
Roma, y se conservan en buen estado los de San Clemente
(1128).

La “aficion” por los astros supuso una constante (mas
bien una necesidad ante la casi total ignorancia del por qué
acaecian las cosas) en toda la Edad Media, con una marcada
vinculacion con la adivinacion-prediccion (casi mesopotami-
ca) que favoreciera las actividades para obtener alimentos o
con su quehacer en los campos a lo largo del dia, del mes y de
las estaciones del aflo y este acervo clasico fue aceptado y
cristianizado” como mensaje sobre la voluntad de Dios que,
desde el cielo todo lo regulaba y disponia, siendo los zodiacos
motivos clasicos en el Saber y el Arte Medieval, desde la
agricultura a la medicina, y especialmente visible en la arqui-
tectura y en las miniaturas de sus Libros [luminados, y como
ocurre con los grotescos, también los zodiacos invaden pala-
cios y salones (Fig. 14) decorando sus salas y la Sala de los
Zodiacos del Palacio de Julio Gonzaga de Giovanni Maria



Falconetto, del Palacio Thiene de Vicencia de Bernardino
India o del Skelmorlie Aislede Largs (1630) son preciosos
ejemplos de los muchos que podrian ponerse.

Con respecto a los mosaicos, hemos de remontarnos al
propio Imperio Bizantino del que inicialmente Florencia
formo parte. Como habia iniciado el propio Alejandro Magno
y después imitarian los Emperadores Romanos, es sabido que
también Justiniano (c. 485 — 565) entendi6 el Arte como un
arma propagandistica personal, y de su mandato son las obras
bizantinas mas impresionantes: la Basilica de Santa Sofia en
Constantinopla (532 — 537, destruida en el terremoto de 557,
reconstruida en 562 y enormemente alterada durante el Impe-
rio Otomano), la de Santa Catalina en el Monte Sinai (550 -
551) y la de San Vital en Ravena (548). En ellas, paredes,
techos y muros seran decorados con mosaicos, que reciben la
herencia pagano/romana junto a posteriores influencias orien-
tales/arabes. En la primera son escasos los elementos figurati-
vos coetaneos, aunque si posteriores, y alin se conservan
escenas de los Reyes Magos, del Nuevo Testamento, patriar-
cas y emperadores junto a adornos con motivos vegetales y
geométricos, en Santa Catalina se ofrecen mosaicos con
escenas de Moisés y figuras o alusiones a Jesus, Maria y Juan
Bautista, y en San Vital se refleja un marcado caracter propa-
gandistico donde la imagen del Emperador (y la Emperatriz)
estan vinculados y participan del propio culto del dogmay es
uno de los mejores ejemplos del costoso mecenazgo de esta
persistente simbiosis.

Desde la Controversia Iconica del 843, el Arte Bizanti-
no cede paso en la representacion del poder y del prestigio
imperial y dirige sus esfuerzos para ser eminentemente Arte
de la Iglesia, y otras obras posteriores como la Capilla Pala-
tina de Carlomagno en Aachen (792 - 805) o San Marcos
(830) de Venecia no le irdn a la zaga.

Tras esto, la iconologia medieval se va imponiendo y
los diablos, las penas, los castigos y las culpas llegan a los
templos, y con ellos los “maléficos” artropodos. En la Escuela
Italiana hay numerosas referencias artropodianas en estos
elementos diabdlicos e infernales seres que aparecen en multi-
tud de escenas apocalipticas, satanicas o condenatorias, como
es el caso las Alegorias Franciscanas: Alegoria de la castidad
(c. 1330) de Giotto en la Iglesia de San Francesco en Asis o
en los artropodianos demonios de la Capella Scrovegni de
Padua. De hecho, este tipo de imagenes no serian demasiado
ajenas en los gustos italianos (Martino di Bartolomeo, Agnolo
Gaddi, Sassetta, Bernardo Parentino, Giovanni Canavesio,
etc.) y alin mas cercanos en los bellos frescos que Taddeo di
Bartolo realizé en 1396 para la Colegiata de Santa Maria
Assunta (1148) de la vecina San Gimignano, donde no sélo
hallamos los sempiternos cangrejos y escorpion zodiacales,
sino también escorpiones asociados las penalidades que su-
friran en el infierno los pecadores que hayan caido en la men-
tira y falso testimonio (Fig.5), y en Florencia no podrian fal-
tar, y ahi estan los mosaicos del Baptisterio (siglo XIII) obra
de Baldovinetti (Fig. 7-8), o los frescos de Arentino, Milagro
de San Benito de la sacristia de San Miniato al Monte, donde
los demonios, aunque “humanoides”, tienen alas oceladas y
quelas de escorpion entre otras horripilantes caracterizaciones
(Fig. 8, 10). Anotamos que no es baladi el gesto de estos
ocelos, aunque ya hemos adelantado algo al hablar de la fa-
bricacion de la seda, ya comentaremos mas adelante el por
qué y se entendera perfectamente por qué aparecen oceladas
aqui. Recordemos como adelanto que lo que “se cuece” en los
infiernos medievales eran las almas condenadas y las almas y

526

las mariposas poseen larga vinculacion clasica y que los es-
corpiones se relacionan con los castigos divinos desde el
Apocalipsis de san Juan.

Al margen de estas escenas, el pequeflo tamafio de
nuestros animales puede conllevar que pasen desapercibidos,
pero podemos hallarlos en otros mosaicos con temas relacio-
nados con La Creacion, El Paraiso, El Arca ded Noé, El Bau-
tismo de Jesus, La Pesca Milagrosa, etc., asi como referencias
en los atributos de algunos santos y ciertos pasajes de sus
vidas. Ejemplos de esto son los magnificos mosaicos de la
Creacion de Adan y de la Creacion de los animales de San
Marcos de Venecia (siglo XIII) o Addn dando nombre a los
animales recién creados de San Nicolds de Theophanis Stre-
litzas (siglo XVI) en Meteora o el Bautismo de Cristo del
Monasterio de la Transfiguracion (siglo XIV) también en
Meteora. En Florencia, con menor influencia bizantina, estos
temas seran tratados en otros soportes y los veremos en la
escultura y la pintura.

PIEDRAS DURAS

Muy relacionado también con la arquitectura y sus superfi-
cies, aunque progresivamente fue adquiriendo independencia,
hagamos, ya que hablamos de Florencia, un breve apartado en
el Arte de las Piedras Duras, arte decorativo del que Florencia
fue maestra (Guisti, 1989), y cuya impronta entomologica fue
estudiada por Monserrat (2010).

En relacion con los pavimentos y la técnica de pulir y
encastrar piedras de diferentes colores merecen citarse los
pavimentos y paredes en multitud de sus palacios e iglesias,
bello ejemplo en la ciudad, y en intima relacién con esta
técnica decorativa hay que citar las florentinas industrias
llamadas de las Piedras duras (dell’ Officio delle Pietre Dure),
cuyo centro fue fundado en 1588 por Fernando I de Medici
(decreto de 3 de septiembre) en Florencia, y que aun hoy dia
mantiene su actividad y puede visitarse. Sus artesanos, mayo-
ritariamente florentinos, fueron famosos y reclamados por
otras cortes europeas, especialmente la francesa de Luis XIV
y la espaiola de Carlos III, y Florencia export6 sus piezas
(armarios, escritorios, mesas, barguefios, etc.) a todas las
cortes europeas.

Esta técnica se llevo a otros muchos objetos de lujo, y
no debia faltar en cualquier casa privilegiada (primero real y
luego burguesa pudiente) y que mereciera ostentar estos dis-
pendiosos objetos como decoracion y adorno que se pusieron
muy de moda durante el Barroco y el Rococo, enlazando con
los arabescos y salones de porcelanas, y cuya permanencia se
prolong6 hacia el s. XIX con el Neoclasicismo y el Estilo
Napoleonico e Imperio enlazando con el gusto por lo japonés
y el Art Nouveau europeo. Entre los objetos mobiliarios reali-
zados con esta técnica es frecuente la decoracion en base a
temas florales con flores, frutos o guirnaldas de diferentes
tipos de piedras de bellos colores y con mucha frecuencia
aparecen animales particularmente coloreados, especialmente
aves o insectos, y dentro de ellos mariposas generalmente
imaginarias (Fig. 68) asociados a otros motivos decorativos.

Conforme la Ciencia y la Entomologia avanzan (permi-
tanme citar de nuevo a Dante quien narra que Ulises, en vez
de volver a ftaca, exorta a su tripulacién un bello pasaje lleno
de lo que habria de llegar y atin es valido para los tiempos
actuales en los que vivimos: “Considerad vuestro nacimiento:
no os crearon para vivir como los brutos, sino para ir en
busca de la virtud y la ciencia’). La observacion de la Natu-



raleza también en estas manifestaciones artisticas deja su
impronta en este oficio, y en algunos casos pueden intuirse,
sugerirse o afirmarse ciertas familias o especies, que a veces
llegan a ser reconocibles, bien sean cicadidos, acrididos,
neuropteros o lepidopteros como saturnidos, esfingidos, ge-
ométridos, etc., que podrian simular especies como Euroleon
nostras, Saturnia pavonia, Vanesa atalanta, Acherontia atro-
pos, Papilio machaon, Inachis io, Aglais urticae, Abraxas sp.,
Zygaena sp., o Callimorpha quadripunctaria (Insecta, Neu-
roptera: Myrmeleontidae; Lepidoptera: Saturnidae, Nym-
phalidae, Sphingidae, Geometridae, Arotidae, Papilionidae,
Zygaenidae, etc.) (Fig. 68).

Tras un ultimo impulso durante la Dinastia de los Habs-
burgo, que sucedio a los Medici, la produccion de estos talle-
res entr6 en declive dejandonos multitud de elementos ento-
moldgicos en estas apreciadas manifestaciones artisticas que
pueden disfrutarse en museos y palacios europeos (Monserrat,
2010).

ESCULTURA

No creemos que haya libro o tratado de Escultura que no haga
referencia a la escultura florentina, que antes que la pintura
abrio el camino desde el Gltimo Gético al incipiente Renaci-
miento, y como principal medio propagandistico del poder,
prestigio y bien hacer mediceo, di6 al mundo sus mejores
escultores, siendo Donatello (1386-1446) su maximo expo-
nente, al que seguiran discipulos como Bertoldo, Desiderio de
Settignano, Pissano, Sangallo, Mino de Fiésole y otros de la
talla de Giambologna, Ghiberti, Verrochio, de la Robbia,
Taca, Fedi, Ammannati, Vacca, Miguel Angel (1475 - 1564),
Vasari, Cellini. De entre todos ellos citaremos a Lorenzo
Ghiberti (1378/81-1455) de cuyas entomoldgicas puertas del
Baptisterio ahora hablaremos.

En principio poco cabria esperar sobre la presencia
animal en las manifestaciones artisticas relacionadas con la
escultura (salvo los animales y objetos simbolicos de los
santos, profetas y evangelistas, escenas biblicas, etc.), y me-
nos atin sobre la presencia de los “canijos” artropodos en ella,
pues su pequeflo tamafio relativo hace muy poco factible su
inclusion (y muy frecuentemente nuestra propia deteccion y
visualizacion), en obras donde la figura humana es omnipre-
sente. Sin embargo, veremos que no es asi, y también halla-
remos numerosos ejemplos de artropodos en la escultura
florentina.

El historial entomoldgico en la escultura florentina
parece tener lejanas raices. Ya desde tiempos pre-romanos
hallamos reminiscencias “artropodianas” entre los mieleros
Etruscos de la zona (lepidopterolégico ejemplo en la llamada
hacha bipennis que aparece en la estela con soldado Avele
Feluske del Museo Arqueoldgico de Florencia), y ya desde su
fundacion por Roma hallamos elementos entomoldgicos en la
estatuaria romana y que podemos admirar en alguno de sus
museos, y ejemplos son las abejas de la Estela romana en la
Galeria de los Uficci (Fig. 18), cuya estética servird como
ejemplo a la multitud de insectos que hallaremos en los ara-
bescos, grotescos y la pintura decorativa renacentista florenti-
na y europea (Fig. 55-62).

En relacion con la abeja y sus derivados, sabemos que
la recoleccion de la miel como alimento y elemento edulco-
rante fue primordial desde fases muy tempranas de la Huma-
nidad y los primeros datos graficos constatables se remontan
al Neolitico Levantino (Espaiia), y esta practica recolectora
estaba muy extendida por muchos pueblos, asentamientos y

527

culturas europeas, y hay evidencias muy tempranas del uso de
miel en yacimientos arqueoldgicos del Neolitico como el del
Runnymede Bridge a orillas del Tamesis y hay pruebas de
rituales religiosos y de deidades femeninas neoliticas asocia-
das a la abeja en Proto Sesklo en Grecia, en Stargcevo en
Hungria, en los Carpatos en Rumania o en yacimientos del N.
0. de Ucrania datados entre el 4.000 —3.000 a. C. y yade la
Edad de Bronce (hacia el 1.000 a. C.) en el de Ashgrove en
Escocia. Todo esto sin extendernos en su domesticacion y
cultivo que desde los hititas se extendio por el oriente medi-
terraneo, y es bien conocido de Egipto, Creta, Grecia y desde
luego Roma, que potencid su cultivo y comercio a nivel in-
dustrial y gener6 magnificos tratados de apicultura. Sin duda
los precursores de los florentinos, los Etruscos, aportaron
muchos elementos a la apicola y floreciente Roma. Asi hay
referencias entre los etruscos del consumo de miel en medici-
na y para endulzar los alimentos (Plinio 11, 14-15) y de una
pasta muy popular en la zona de Pisa-Florencia realizada con
miel, sémola y vino, y hay referencias de los clasicos que
gustaban de comida especiada y dulce.

Las propiedades de la miel (y de la cera) hizo que,
ademas de alimento y edulcorante, formara parte de una de las
bebidas favoritas entre los Romanos, el mulsum, brebaje
hecho de cuatro medidas de vino y uno de miel, y una mezcla
de agua y miel permitia que fermentaran juntas dando una
bebida que se llamo el mulsa. Las famosas aqua mulsa, mul-
sum, hidromiel o el vino melado fueron muy populares bebi-
das entre griegos (en la celebracion de los symposia) y roma-
nos no se quedaron atras, pues la mezclaban con vino mosca-
tel (vino apianum) con el que perdian con frecuencia los
papeles (parece que también los perdian los etruscos, y sus
herederos florentinos...), aunque es cierto que son escasas las
referencias escritas (ej. Pasaje de Varro y Appio). Plinio el
Viejo cita una salsa (oximiel) hecha de miel y vinagre que era
utilizada en practicas iniciaticas y del melikraton griego here-
daron la costumbre de proporcionarla a los recién nacidos.
Palladio nos refiere técnicas de fabricacion y tipos de bebidas
a base de miel (rodomiel con rosas, hidromiel con agua fer-
mentada, omphacomiel con jugo de uva, el citado mulsum con
vino afiejo o aenomiel con mosto) y Columella nos da recetas
para manufacturar la aqua mulsa, e incluso Platon se aventura
con las propiedades de sus moléculas. También merece citarse
la referencia de Pollio Romulus que a sus 100 afios fue pre-
guntado por el intrigado Augusto confesandole que su longe-
vidad se debia a que s6lo se mantenia con mulsum por dentro
y aceite de oliva por fuera.

El aprecio por la miel de los griegos llevo en los roma-
nos a las abejas de Zeus a Jupiter y con ello a los templos y
las aras romanas y a sus rituales religiosos, libaciones y ora-
culos en los que hay cientos de referencias donde se mencio-
nan elementos relacionados con la miel y la cera. Abejas y
colmenas fueron emblemas de los bastones coronados de
Melonia y Nantosvelta, asi como frecuentemente asociadas a
Sucellos, que aparecen en bajorrelieves romano-germanicos.

De ellas aparecen evocaciones en el Arte escultorico y
arquitectdnico religioso romano y podemos citar como remi-
niscencias délficas la presencia de abejas en las rosetas ta-
lisman de la Vila Cassius en la Tivoli y la estela florentina
que ahora citamos (Fig. 18), donde hallamos abejas esculpi-
das que representaban elementos mensajeros entre los Dioses
y los Hombres, de forma similar que ocurria en Mesopotamia.

También cera y miel eran empleadas en infinidad de
costumbres y rituales relacionadas con la medicina, como



ungiientos para el aseo, la escritura, la perfumeria, la vida
cotidiana, que se remontan a Mesopotamia, y como es logico,
frecuentemente asociadas a la fecundidad, a la riqueza, la
hospitalidad y la prosperidad.

Evidentemente, y ante todo esto, los Romanos no po-
dian de dejar de legislar sobre la miel, las colmenas, la cera'y
todo lo relacionado con la apicultura, y quizas a algtin perso-
naje relacionado con ello (legislador o mielero) pudiera perte-
necer la estela hallada en la region de Sarrebourgo (Francia).
Existen multitud de referencias legislativas al respecto que se
recogen en los Codigos Germanicos 'y Slavo (siglo V) asi
como otros mejor datados como el Codico Gotico (466), la
Ley Salica (486 —496), el Codigo Bajuvariano (744 —748) o
de Dracon (624 a.C.) que heredara Carlomagno y que las hizo
vigentes en Florencia en el Periodo Carolingio a través de su
capitulario de Villis (799). En estas apicolas leyes medievales
hallamos referencias bastante divertidas: “las colmenas de-
bian ubicarse a 300 pies de las del vecino 'y que “cada gran-
Jja tendra un hombre elegido para cuidar de las abejas... Si
alguien robase hasta seis colmenas, que sea declarado cul-
pable y pague 600 denarios mas el precio del objeto y sus
intereses”’ 0 el mismo Justiniano que en sus Digestas indicaba
que “el enjambre que abandone vuestra colmena es vuestro
en tanto que permanezca bajo vuestra vista y su acoso sea
posible, si no, pasard a ser propiedad del primero que lo
ocupe’.

Naturalmente Florencia, y a pesar del aziicar introduci-
do por la Serenisima Reptblica de Venecia, no dejo de co-
merciar con la miel, y la traian de muchas calidades y clases
de otros tantos lugares, principalmente del Egeo, Dalmacia y
Egipto (también tenemos constancia que comercio y obtuvo
cera de Mallorca, seda de Malaga y Almeria, y Grana de
Cadiz, como ejemplos de algunos elementos entomolégicos
en el comercio medieval-renacentista florentino). La comer-
cializacion y venta de la miel, junto a otros productos alimen-
ticios (cereales, legumbres, pescado, castafias, etc.) estaba
muy reglamentada para fijar precios y evitar abusos o adulte-
raciones.

Toda esta informacion, aparentemente ajena a Floren-
cia, nos centra en su apicola acervo, y entenderemos mejor
por qué la abeja estara tan frecuentemente representada en el
Arte Florentino (Fig. 23, 25, 30, 51, 63), dentro ya del contex-
to heraldico/iconografico europeo, con estas raices clasicas y
origen greco-romano.

Hemos citado a los artropodos mayoritariamente vincu-
lados con el mal y el demonio dentro del Cristianismo, y
quizés convenga retomar y recordar algunos elementos artro-
podianos al respecto que hallaremos en la escultura y que
citdbamos de pasada al hablar de la arquitectura florentina.

Las criaturas demoniacas se pierden en el origen de los
tiempos, pero mas recientemente, y circunscribiéndonos a las
que aparecen en el Cristianismo, aparecen citadas en los tex-
tos sagrados como el Apocalipsis de San Juan 'y asi recogen
Los Beatos, que se basan en leyendas y relatos mucho mas
antiguos. Por citar algunas de estas criaturas mencionemos las
Quimeras (y las Sirenas) citadas en los libros sexto de La
liada 'y La Eneida, las descritas por Hesiodo en su Togonia o
las Manticoras de Etiopia que, citando a Ctesias, menciona
Plinio (VIII, 30), y todos estos seres tienen reminiscencias
artropodianas en su cola de escorpion que comparten con las
langostas, también con destructora cola de escorpion. Como
herencia romana (donde las langostas eran consideradas ani-
males maléficos y que fueron empleadas en exorcismos y

528

conjuros) los cristianos mantuvieron esta tradicion y tuvieron
su santoral asociado a ellas (San Teodosio, especialmente
entre los s. V-VI, y S. Esteban, S. Serafino, San Gregorio,
etc., después) y a través de los Moralia del papa Gregorio
Magno, acabaran simbolizando la Conversa gentilitas o los
paganos que se unen a Cristo y se agrupan en enjambres con-
tra Satan (algo de esto veremos al hablar de sus esculturas).
Pruebas de ello son el capitel del Monasterio Benedictino de
Vézelay, donde aparece enfrentada a un basilisco o la que
lleva el Nifio en la Madonna atribuida a Giovanni Baronzio
de Rimini llamado Maestro de la Vida de San Juan Bautista y
en cuya Madonna con el Nifio y angeles (c. 1330/1340) porta
un saltamontes (langosta) en sus manos. Igual ocurrira con el
maléfico y pecador escarabajo, que curiosamente San Ambro-
sio de Milan lo acabara asociando simbolicamente con Cristo,
y San Agustin y San Cirilo de Alejandria mantendran esta
asociacion.

Pero al margen de los elementos “paganos” y poste-
riormente cristianizados/satanizados, y entrando ya en el mas
genuino Cristianismo, no podemos acabar este apartado del
capitulo sin hacer referencia al conjunto escultérico mas en-
tomolégico de Florencia, de Italia y del Renacimiento, y nos
referimos al conjunto Batisterio - Duomo de Santa Maria del
Fiore de Florencia, que no deja de asombrarnos por la profu-
sion entomologica que hallamos en el lacteo marmol de las
arquivoltas, dinteles y columnas del Duomo (Fig. 19 - 21),y
especialmente en los afiejos bronces de las puertas de su Bap-
tisterio (Lam. 3), hechos que, desde luego, pueden resultar
sorprendentes (veremos ahora que no lo son tanto), y por ello,
asomarse a la Plaza del Duomo de esta ciudad es casi como
entrar en un museo entomoldgico que merece una mas deta-
llada exposicion, aunque es preciso advertir al entomologo
lector que, en cualquier caso, estos entomoldgicos elementos
no estan ahi para el deleite del aficionado entomdlogo coeta-
neo o contemporaneo, sino para aterrorizar y aleccionar al
“cristianito” medieval de turno que, desbordado por tanta
belleza y majestuosidad (que atin hoy dia a nosotros, pobres
internautas del ciber-espacio, nos deja boquiabiertos y sin
habla) leian, sin saber leer, estos mensajes. Detengamonos en
ellos.

Yahemos comentado la descripcion del romanico Bap-
tisterio (s. XI) en cuyo suelo y mosaicos encontramos elemen-
tos artropodianos, de caracter pagano, zodiacal o demoniaco
(Fig.1-4,7-8). Por ello nos circunscribiremos ahora a otros de
sus elementos como son sus puertas, que desde el Gotico
Tardio se adentran en el pleno Renacimiento, y que fueron
muestra y ostentacion del poder econémico y cultural que se
habia ganado esta ciudad, y en particular nos referimos a los

» Lam. 3: Elementos entomologicos en la escultura del Baptiste-
rio'y Duomo de la ciudad de Florencia. Fig. 34 - 35: Ubicacion de
las cenefas donde se hallan. 34: cerambicido. 35 - 39, 48: acridi-
dos. 40: grillotalpido. 41: méntido. 42 - 43: cicadido. 44 - 45:
lucénido. 46 - 47, 49: mariposas. 50 - 52: moscas/abeja. 53: can-
grejo. Fotografias del autor (abril, 2004, octubre, 2009).

» Plate 3: Entomological elements on the sculptures placed at the
Baptistery and Dome of the city of Florence. Fig. 34 - 35: Trim-
ming where the following elements can be found. 34: longhorn
beetle. 35 - 39, 48: grasshoppers. 40: mole cricket. 41: mantid. 42
- 43: cicada. 44 - 45: stag beetle. 46 - 47, 49: butterflies. 50 - 52:
flies/bee. 53: crab. Photographs by the author (April 2004 and
October 2009).






elementos decorativos que acompaian a sus paneles principa-
les y méas admirados, con una gran profusion entomologica
(Lam. 3). En la Puerta Sur, obra realizada por Andrea Pisano
entre 1330 y 1336, y en sus jambas, realizadas entre 1452 y
1562 por Victorio Ghiberti, ya aparecen elementos entomold-
gicos acompafiando los motivos florales que en bronce la
adornan y limitan sus paneles, especialmente por las ento-
molodgicas referencias del pasaje de Juan Bautista en el desier-
to, pero es especialmente en la Puerta Norte o della Croce,
obra del gotico tardio realizada en bronce dorado por Lorenzo
Ghiberti entre 1403 y 1424, con colaboradores de la talla de
Uccello, Donatello, Bruneleschi o Jacopo della Quercia, o en
el Altar Mayor de San Giovanni, encargado por el Arte de
Calimala, en el que trabajaron a lo largo de mas de cien afios
Michelozzo, Pollaiuolo, Verrocchio, etc., donde vamos a
hallar multitud de nuevos y nlimeros elementos artropodianos,
en este caso sobre hojas de hiedra y racimos de frutillas alre-
dedor de paneles con escenas del Nuevo Testamento, Evange-
listas y Doctores de la Iglesia. Rodeando estos paneles halla-
mos unas cenefas donde estan los elementos que citamos y
que confluyen en circulos portadores de cabezas, generalmen-
te masculinas. Son las cenefas de las hileras mas inferiores, y
por ello mas visibles no sélo a nosotros (Fig. 39, 50, 52) sino
a los fieles a quienes iba dirigido mensaje (la de los Evange-
listas, la de los los Doctores de la Iglesia y la de escenas del
Nuevo Testamento: Anunciacion, Natividad, Presentacion en
el Templo y Cristo entre los doctores), donde hemos encon-
trado una mayor cantidad de elementos entomoldgicos y
algtin cangrejo (Fig. 53), pero especialmente insectos esculpi-
dos con primor, detalle y naturalidad extremadamente fre-
cuentes.

Aun mucho menos toscos y mucho menos idealizados
que los citados anteriormente en la Puerta Sur, son los que
hallamos en la Puerta Norte, y nos muestran que, antes que en
cualquier otra ciudad, en Florencia el Renacimiento (y nunca
mejor dicho) estaba llamado a sus puertas (Lam. 3). Encon-
tramos en estas bellas puertas casi los mismos elementos
artropodianos/maléficos que hemos citado antes, muestra de
la persistencia en su significacion, pero ahora no basta con
hablar de “bicho”, de saltamontes o de escarabajos, sino de lo
que luego se llamé Mantis religiosa (Fig. 41), Cicada (Fig.42,
43), Lucanus cervus (Fig. 44, 45), Oryctes nasicornis, Acrida
turrita (Fig. 36), Schistocerca gregaria o Anacrydium aegyp-
cium (Fig. 37, 38), Saga pedo (Fig. 35), Grillotalpa grillotal-
pa (Fig.40) (Insecta, Dictioptera: Mantidae, Homoptera: Ci-
cadidae, Coleoptera: Lucanidae, Scarabeidae Orthoptera:
Acrididae, Tettigoniidae, Grillotalpidae), etc., muchos de
ellos por primera vez representados, o que no lo habian sido
desde el Antiguo Egipto, y en ellos el preciosismo y detalle en
su ejecucion demuestra una indudable observacion previa y
un marcado interés sobre los propios elementos naturales,
formas, proporciones, posturas y movimientos que, en este
caso, resultan mas que evidentes (Lamina 3).

Sobre alguno de ellos, no hace falta recordar, por ejem-
plo, latradicion y presencia del escarabajo sagrado en la Civi-
lizacion Egipcia, cuyas creencias al respecto son de todos
conocidas y que se extendieron por el Mediterraneo, espe-
cialmente entre fenicios y greco-romanos, y ciertas reminis-
cencias de él podriamos encontrar en el citado Oryctes nasi-
cornis que aparece en estas puertas. Pero el escarabajo cono-
cido como ciervo volante (Lucanus cervus) es de larga tradi-
cién europea. Entre los clasicos representaba a los pastores
Cerambo'y Terambo, y era muy temido en las culturas nordi-

530

cas porque se le atribuia la capacidad de extender los incen-
dios al propagar brasas y también de dispersar al ganado.
Desde finales del s. XIV empieza a aparecer en miniaturas,
codices y Libros de Horas con connotaciones negativas aso-
ciado al mal y al diablo - e]. Breviario Holandeés (1520/1530)
de la Bayerische Staatsbibliothek de Miinchen- aunque, y
como es normal en todo el Medioevo, también tiene la conno-
tacion contraria y esta vinculado al triunfo de Dios sobre el
mal. Asi hallamos a veces este insecto asociado a Dios o0 a
angeles en obras de Giovannino de Grassi (Offiziolo Visconti,
1370) en la Biblioteca de Florencia y otras obras de pintores
alemanes como Stephan Lochner del Altar de la Catedral de
Colonia (1440-1445) o de Michael Wolghemut (Jesuis orando
en el Monte de los Olivos 1479) del Retablo de Santa Maria
en Zwickau (Alemania), asi como en numerosas obras de
Durero (por ejemplo en la entomologica Adoracion de los
Magos de 1504, de la Galeria de los Uffizi de Florencia), y
que, a veces, no podemos intuir con claridad si es “mala o
buena” la connotacion sobre su presencia en alguna de estas
obras (una de las muchas contradicciones medievales en la
simbologia bien-mal que se arrastran hasta el Renacimiento
europeo). Parece no obstante fuera de toda duda que al menos
en estas bellas puertas éste (estos) escarabajo/s (Lucanus
cervus, Oryctes nasicornis, Cerambyx cerdo, etc. Fig. 34,44,
45) y demas “bichejos” representen, no la figura de Jesus,
sino toda suerte de peligros para el alma de los que las crucen,
y por su intencionada orientacion, quizas mas al salir que al
entrar por ellas.

Salvo éstos, la mayoria de los artrépodos que encon-
tramos poseen una significacion alegorica bien reconocida en
la iconografia y simbologia de la Cristiandad o en la tradicion
Medieval de la que ya hemos hablado, como es el caso de la
abeja (Apis mellifica Fig. 51) con la laboriosidad y el orden, la
cigarra (Cicada Fig. 42, 43) con la resurreccion, la mariposa
con la resurreccion del alma y la vida eterna (Fig. 52), la
mantis (Mantis religiosa Fig. 41) con la oracion, la mosca con
el demonio y la muerte (Fig. 50, 52), o los saltamontes simbo-
lo de la irresponsabilidad y de la imprevision (Fig. 35-38),
que abundan por doquier con un enorme naturalismo.

Podria parecer que otros elementos artropodianos ha-
brian sido elegidos por mero valor estético, ya que no estaban
habitualmente “catalogados” (o que mas probablemente esta-
ban metidos en un mismo “saco taxonémico”) y desde luego
su naturalidad demuestra unas excelentes dotes de observa-
cion y, sin duda, una cierta aficion entomologica. Algunas
figuras de insectos poco representados hasta ahora o no repre-
sentados hasta entonces en el Arte de Occidente, como el
alacran cebollero (Grillotalpa grillotalpa Fig. 40), el grillo
(Grillus campestris), el acrida (Acrida turrita Fig. 36), e in-
cluso la enigmatica Saga pedo (Fig. 35) que también aparecen
en estas tallas. Esto demuestra que el zoodlogo Aristoteles
volvia a ser leido, y sobre todo entendido y valorado, y que la
naturaleza y sus habitantes ya estaban siendo observados y
diferenciados de otra incipiente manera, que empezaban a
percibirse como diferentes unos de otros a un nivel morfolo-
gico, pero quizds que ain eran tomados, como saltamon-
tes/langostas, sin mas distingos pedagdgicos/morales y espe-
cialmente taxonomicos, que el desarrollo de la Zoologia y la
Entomologia luego nos traerian.

Tampoco junto a todos ellos faltan otros “peligros” de la
salvacion, pero bastante lejos quedan ya los grifos, los drago-
nes alados, los centauros, los basiliscos y las sirenas que re-
tiene su propia Iglesia arrastrando el peso de sus medievales



piedras (Fig. 20, 21), y como nueva prueba de la lenta evolu-
cion humana desde su abusiva concepcion medieval a la ra-
cionalidad renacentista, hallamos peligros si, pero mucho mas
realistas y terrenales, como son todos estos insectos junto a
caracoles, ranas y lagartijas que arrastran, eso si, su “adecua-
da” simbologia.

Al margen del Baptisterio, y ya en el Duomo o iglesia
de Santa Maria del Fiore propiamente dicha, esta profusion
artropodiana se repite. Empezando por los ejemplos mas
toscos y primitivos citemos la Puerta de los Canonigos, obra
de Lorenzo de Giovanni d’Ambrogio y Giovanni Tedesco
(1402) con aportaciones de della Robbia y Donatello, asi
como en las imitativas adiciones que se efectuaron en el s.
XIX sobre la fachada principal (tras el estéril concurso de
1490 y los proyectos de Brunelleschi y Ghiberti de 1429 y
posteriores de Miguel Angel y Sansovino) realizadas por
Emilio de Fabris entre 1871 y 1887, y en particular en la
Puerta Principal Izquierda obra de Passaglia, realizada entre
1897y 1903, y la Puerta Principal Derecha obra de Cassiolo
(1899), entre en cuyos vegetales dinteles con hojas de higue-
ras (tras la cristianizacion de los elementos paganos heredados
la higuera de Atica se asoci6 con el saber y la abundancia y el
higo de Saturno con el bienestar y la felicidad), y sobre este
idilico tejido vegetal los nuevos seres humanos vienen desnu-
dos al mundo donde el mal acecha y ahi llega la iconografia
medieval de la que tantas veces hemos hablado (Monserrat,
2009 a, b, ) y junto a estas criaturas infantiles, no sélo aso-
man multitud de seres mesopotamicos como grifos, dragones
alados, centauros, basiliscos, junto a otros mas “terrenales”
(aunque alguno también mesopotamico) como leones, drome-
darios, zorros, ardillas, ratones, caracoles, aves, culebras o
lagartijas, que poseen una marcada simbologia desde el Mun-
do Clasico y el Medioevo, sino escorpiones (Fig. 19) y sobre
todo muchos insectos labrados en caliza primero y en bronce
después entre los que, de nuevo, hallamos ciervos volantes,
multitud de mariposas, y en menor nimero cigarras y salta-
montes (Fig. 19-21, Lam. 3), a veces amenazadas, acosadas o
perseguidas por ciervos volantes y escorpiones que, junto a
los monstruitos anteriormente citados, constituyen todo un
ejército del mal y que repiten la simbologia anteriormente
mencionada.

Sobre las mariposas hagamos un breve apunte rogando
al lector que compare la mariposa de la figura 21 y las de las
figuras 46-49 para apreciar el avance en la “entomologia”,
aqui en piedra y bronce talladas y, en cualquier caso, merece
la pena (de nuevo) incidir sobre la imagen fijada de las mari-
posas en Occidente, ya que casi siempre poseen las alas oce-
ladas (Fig. 21, 46, 61, 65, 67) - como reflejo de la herencia
clasica (ancestralmente Micénica), probablemente Saturnia
pyri (Fig. 62) - y que, via Grecia-Roma, se mantiene ocelada
alo largo de la Cultura Occidental como un elemento perma-
nentemente vinculado a la imagen generalizada de la maripo-
sa, a pesar de ser escasas este tipo de mariposas en la fauna
europea, pero que se mantienen en el ideario zooldgico euro-
peo hasta nuestros dias (Monserrat, 2008, 2009 a, b, ¢).

Todo lo anteriormente indicado representa una auténtica
entomologica sorpresa en la bella ciudad del lirio que hoy dia
se nos antoja como un Museo de Entomologia al aire libre de
los siglos.

Sabemos que la mayor parte del zoologico medieval fue
satanizado (y casi todos los artrépodos con ellos), y por solo
citar los aqui hallados mencionemos el significado medieval
de algunos de ellos. Entre los reptiles-anfibios, “reptiloides”

531

mitologicos al aspid: mal, pecado; el basilisco: Satan; el ca-
maledn: Satanas, engafio; el cocodrilo: infierno, hipocresia,
asesinato, ignorancia, duplicidad, contradiccion, demonio,
vicio; el dragon: pecado, Satan, mal, tinieblas; la hidra: per-
version, pecados capitales, vicio, mal; el/la lagarto/ ija: alma
que busca la luz, resurreccion, renacimiento, fe, mal, sucie-
dad, pecado, vicio, pereza, indolencia, demonio; la quimera:
mal; la rana: vicio, lujuria, avaricia, envidia, resurreccion,
infierno, pecado; la salamandra: castidad, purgatorio, fuego,
fe, honestidad, coraje; el sapo: mal, vicio, sexo, glotoneria,
envidia, pecado, impudicia, Satn, falsos profetas (a los Cato-
licos en el Luteranismo), resurreccion, fealdad, torpeza, avari-
cia, poseidos por el demonio; la serpiente: mal, peligro, peca-
do, Satanas, herejia, tentacion, signo visual del amor de Jesus,
prudencia; la tortuga: castidad, recato, pudor, silencio, pereza,
mal, infierno, sabiduria de los ancianos, longevidad, reticen-
cia, ambigiiedad, estabilidad, prudencia, virtudes domésticas,
modestia; y entre otros invertebrados, el caracol: cosas terre-
nales, renacimiento, resurreccion, privacidad, pereza, fertili-
dad, luna, vulva, etc. (jVamos, una pena!).

Entre los mamiferos, humanoides ¢ hibridos citemos el
ledn: valor, valentia, fuerza, majestad, resurreccion, miseri-
cordia divina, anticristo; el camello: temperanza, dignidad,
humildad, docilidad, frugalidad, templanza, sobriedad; la
manticora: oscuridad, infierno, pecado; la sirena: muerte,
doblez, engafio y la harpia: avaricia, envidia, mal.

Entre los artrépodos citemos el escorpion: mal, desastre,
tinieblas, falsedad, hipocresia, engafio, traicion, perfidia,
paganismo, diablo, muerte, (Sinagoga, Judas Iscariote o Pue-
blo Judio para los Cristianos), envidia, odio, codicia, tormen-
to; la arafia: vinculada al esoterismo, diablo, engafio, habili-
dad, avaricia; el ciervo volante: mal, diablo; la cigarra: alter-
nancia, dualidad, negligencia, imprevision; el grillo: vigilan-
cia, dicha, hogar; el cangrejo: avaricia, engafio, pecado, in-
constancia, mala vecindad, crueldad, tentacion; el escarabajo
(en general): inmortalidad, resurreccion, Cristo, demonio,
pecado; la langosta — saltamontes: templanza, paganos que se
unen a la fe, destruccion, diablo, irresponsabilidad, imprevi-
sion; la libélula: pecado, mal, demonio; la mantis: oracion,
orientacion; el gusano (larva de mosca): suciedad, podredum-
bre, muerte, pecado, y después de tanto “espanto’ por ltimo
la esperada y dichosa mariposa: ligereza, inconstancia, alma,
resurreccion, salvacion, pureza, recato, Virgen Maria. Con
herencia Greco-Latina, la mariposa en el cristianismo repre-
senta la Resurreccion de Cristo y mas atn en el caso que se
haye posada sobre un cardo que simboliza la Pasion de Cristo
que nos redime del pecado, del dolor y de los males terrena-
les, oponiéndose al otro gran demonio entomolédgico, 1a mos-
ca: diablo, tormento, Pasion de Cristo, mal, dolor, precariedad
de la vida, lo perecedero. (jVamos, otra pena!).

No nos cansaremos de manifestar que nos llama pode-
rosamente la atencion, desde nuestra perspectiva contempora-
nea, la profusion de maldades vertidas sobre el bello y casi
siempre inerme Mundo Animal y la gran cantidad de peligros
morales que representaban la mayor parte de los animales
asociandolos al vicio, al pecado, a la muerte y a la oscuridad,
frente a una escasisima representacion de significaciones
iconologicas y alegorias mas “amables” que los relacionaran
con la belleza, el bien y la luz, hechos que, junto a otras mu-
chas desgracias generd una mentalidad indolente, enfermiza,
paranoica, neurdtica y psicotica creando un mundo lleno de
imagenes de culpas, castigos, penas y angustias, un mundo
triste, oscuro, temeroso y, sin duda, muy infeliz (también para



los animales), cuya herencia y consecuencias atin sufrimos y
sufre la Naturaleza. (jVamos, otra nueva pena!).

Algunas de estas “cualidades” fue variando con el tiem-
po, o alguna otra se afiadia a este penoso historial zoologico
(algo aliviado en el reencuentro con el mitologico Mundo
Clésico tras el Renacimiento, especialmente en alegorias y
emblemas), pero su persistencia se mantuvo vigente durante
siglos, y alcanzo el s. XVIII en toda su extension. Ejemplos
de ello podrian ponerse cientos. El Emblema LVI con un
escarabajo asociado a Jupiter del Animus nobilitat de Floren-
tius Schoonhvius, 1618 es uno de los muchos ejemplos alego-
rico/pagano/mitologicos de retorno a la herencia clasica que
podrian mencionarse, pero en el tema religioso persisten con
la misma cuna, y se mantiene la medieval intencién morali-
zante mucho tiempo después, e ilustrativo resulta el fresco La
Iglesia Militante y Triunfante (1705) de Antonio Palomino en
el coro de la Iglesia de San Esteban de Salamanca, donde
entre otras alegorias, se representan con animales los siete
pecados capitales: oso / ira, avestruz / gula, pavo / soberbia,
lobo / avaricia, cabra / lujuria, perro / envidia y tortuga / pere-
za, que dan fe de la importancia y persistencia en el tiempo
que tuvieron estas atribuciones “zooldgicas”.

Como hemos visto, y no necesitamos recordar pues los
artropodos estaban dentro de la misma “categoria taxonomi-
ca” medieval (digamos Animalia peccatorum), los animales
de carne y hueso no resultaban suficientes, ni suficientemente
maléficos para el maligno Satands omni-circundante, y por
ello la imaginacion se abre paso a nuevos seres monstruosos.
Seres fabulosos y por ende monstruos que existieron desde
que el mundo es mundo, especialmente en Mesopotamia,
Grecia y las civilizaciones precolombinas y asiaticas. En
Europa ademas, pueblos llegados desde el este de los Carpa-
tos a través de Siberia y Manchuria traeran nuevas y ancestra-
les creencias y manifestaciones zoologicas que se relacionan
con Ur, Uruk en Mesopotamia o con el Luristan de los Kasi-
tas (que nos dejaron bellos animales en bronce), quedando su
influencia en otros pueblos como los pueblos de las estepas de
Altai en Siberia, y que a través de las guerras y del comercio
con Oriente (y Florencia era receptora), contribuyeron a la
adquisicion de elementos orientalizantes en la iconografia
medieval europea, que ya de por si heredaba una “fauna”
greco-romana que no habia “tenido ningun reparo” en asumir
y producir todo tipo de mostruitos mitologicos.

Algunos de estos seres eran “buenos” como el Pegaso,
el Centauro, el Unicornio o el Ave Fénix, pero la mayoria
eran “malos”, y en ellos se hayan muchas referencias orienta-
lizadas con seres fantasticos policéfalos como antilopes de
seis patas, asnos con tres, perros con dos cabezas y demas
monstruitos babilonios, arabes, hebreos o persas. Asi halla-
mos esfinges, sirenas, cronos, anfisbenas, basiliscos, ciclopes,
catoblepas, cancerberos, lamias, quimeras, arpias, dragones,
escilas, gargolas, gorgonas, manticoras, minotauros, tritones,
parcas, hidras, harpias, satiros, grifos, hipogrifos, 1émures,
aquerontes, taras, pajaro-serpiente, rémoras, silfos, serpiente
de mar y un largo etc., seres que hunden sus raices en el ori-
gen de las civilizaciones y por ello son frecuentes en algunas
muy alejadas, son bien conocidas en el Arte Cristiano, y 16gi-
camente los hallamos en la Florencia medieval (Fig. 1, 2, 20,
21, 59). Todas ellas se sumaran, sin distincion, a los animales
reales que el hombre medieval hallaba a su alrededor y que
hoy dia nos cuesta, con nuestra mentalidad cartesiana, pensar
que fue asi (piénsese por ejemplo que los viajeros se proveian
de gallos para alejar a los basiliscos en sus viajes por comar-

532

cas desconocidas) y que su veracidad estaba tan admitida que
incluso aparecen grifos, sirenas, arpias, unicornios, hombres-
escorpion y otros animales fantésticos en escenas de La Crea-
cion, como en el Marfil de la Escuela de Amalfi (s. XI-XII)
del Metropolitan de Nueva York o en la escena de Addn y
Eva en el Paraiso del Diptico Areobindus del Valle del Loira
del Louvre, que muestran una evidente influencia mesopota-
mica. Los mismos elementos y con el mismo significado, los
hallamos en Florencia por doquier, sea en la fachada de San
Miniato al Monte, sea en frescos y techos adornando los fres-
cos de las salas, sea la heraldica, o en infinidad de en numero-
sas tablas de la época, y no hay que caminar mucho para ver
un unicornio en el andénimo (s. XVI) Ulises en la Isla de Circe
en la Galeria de los Uffizi o grifos sobre el propio mantel de la
Ultima Cena (1480) de Ghirlandaio en la Capilla del Altar
Mayor de la Iglesia de Ognissanti.

A algunos de estos animales fantasticos se les habia
hallado un componente material fisico (real) y tal es el caso,
por poner un ejemplo, del mitico unicornio. La aficion colec-
cionista de muchos reyes, principes, nobles y mecenas a acu-
mular todo tipo de objetos que, al margen de alguna determi-
nada cualidad terapéutica o supuestamente “magica’ de algu-
no de ellos, su intencion poseia mas animo curioso de propor-
cionar placer contemplativo que cientifico o clasificatorio
(casos conocidos son los de Piero di Cosimo o Leonardo, o el
de Ucello, que antes de su enajenada vejez y de morir en la
penuria, tenia su casa llena de animales y le fascinaba escu-
drifiar la naturaleza y comparar, llegando a asociar la armadu-
ra de los caballeros con la de los insectos), y desde luego,
como objetos de alta cotizacion, se afladian como parte de sus
patrimonios o como elementos estéticos y se acumulaban con
tamafia aficion que en mas de un caso acabaria por llevarles a
la ruina, como es el conocido caso Rembrandt. Se reservaban
fuertes sumas para incrementarlos y dotar de personal para
cuidarlo y estudiarlo, y es conocido algun ejemplo que dice
mucho al respecto. Tal es el caso del inventario de los famo-
sos, influyentes y acaudalados Medici que, aficionados desde
el s.XV, habian pagado 6.000 florines por un cuerno de nar-
val, creyéndolo de unicornio, mientras que se pagaban 24
florines a Castagno por su Altar de la Assunta, 40 florines a
Filippo Lippi por su Altar Barbadori de Santo Spiritu (Louv-
re), se adquirid La adoracion de los Reyes Magos o el Ta-
bernaculo de la Virgen de Fra Angélico por 100 y 190 flori-
nes, el David de Miguel Angel se pagd a 400 florines, un Van
Eyc por 30 florines o 3 florines al mes a Brunelleschi durante
los 14 afios que tardd en construir la ctpula del Duomo y el
mismo sueldo a Ghirlandaio para la ejecucion de La adora-
cion de los Reyes Magos, y dos florines al mes (mas manu-
tencion) para la ejecucion del Apostol para la Catedral a Mi-
guel Angel, lo cual dice mucho sobre el precio que llegé a
pagarse por muchos de estos objetos. Ya desde la Edad Me-
dia, se pagaba hasta diez veces su peso en oro por uno de sus
“cuernos”, y que materializaba parte de este mitico animal
que, logicamente estd muy representado en manuscritos y
bestiarios medievales (Miniatura Bolofiesa de la Schilling
Collection, siglo XIV o el Bestiario Rochester del British
Museum, o el del Corpus Christi College de Cambridge del
siglo XIII, etc.), y a finales del Medioevo, y ya entrando el
Renacimiento aparece en esculturas, tapices, dibujos y cua-
dros como el Jardin de las delicias de E1 Bosco (donde apare-
cen otros animales exoticos como elefante o jirafa) o el de
Bernardino Luini (c. 1520) y que fue un animal mitologico
profusamente utilizado como animal simbdlico de la castidad



y de la Virgen, desde los Mosaicos de Rabena (siglo XII) o EI
triunfo de la Castidad de Francesco di Giorgio Martini de la
Paul Getty de Los Angeles, al Retrato de Rafael de la Galle-
ria Borghese de Roma o La Creacion de Tintoretto de la
Academia de Venecia, asi como muchos otros autores desde
Anibal Carracci a Gustave Moreau y cuya relacion con el
narval marino ya empezara a sugerirse en el siglo XVII en el
Bestiario de Rodolfo I1.

En funcion de su significacion moralizante, todos estos
seres estaban mezclados con los “artrépodos del mal” en un
totus revolutum que casi no distinguia uno de otros, porque
todos tenian la misma “categoria taxonoémica”: el pecado, y se
regian por el mismo “cdédigo de nomenclatura moral”y todos
ellos tenian como ““sinénimo anterior” al diablo-mal-pecado
del cual eran, la misma cosa (taxén). Por ello y con el ojo
medieval, no con el nuestro, hemos de ver artropodos medie-
vales no s6lo como hoy los exponemos e “identificamos”
como tales, sino en todo tipo de sabandijas y monstruitos
varios (Fig. 19 - 21).

La Edad Media, especialmente durante el Romanico,
fue el mejor caldo de cultivo para aceptarlos, desarrollarlos y
generar todo tipo de diabolicas combinaciones, eso si, siempre
asociados al peligro, a lo desconocido, al mal, al pecado, y en
definitiva al demonio. Asi, por ejemplo, el macho cabrio o el
cerdo (asociados con Lucifer), los anfibios y reptiles conver-
tidos en todo tipo de basiliscos y dragones (relacionados hasta
la saciedad con lo maléfico) son los mas comunes y extendi-
dos en practicamente todas las culturas. Su origen puede estar
relacionado e influenciado por el concepto sumerio de animal
= adversario, y es conocido que Apolo, Perseo, Sigfrido o
Cadmo vencieron al dragén, y consecuentemente, su asocia-
cion con la lucha contra el mal y su asociacion diabolica era
inminente, y seran San Jorge y San Miguel Arcangel los en-
cargados en la Cristiandad de vencerlo. También los indefen-
sos murci¢lagos (asociados a los demonios en contraste con
alas de aves en los angeles) y los artrépodos (principalmente
moscas y quelicerados como arafias y escorpiones) han sido
objeto de atencion y utilizacion permanente en su simbologia
y con sus mensajes en escenas apocalipticas, relacionadas con
la muerte o en las escenas de la Crucifixion o del Juicio Final
o de idolatria. La arafa era por ejemplo el simbolo del diablo
que crea trampas a los pecadores y los escorpiones no le iban
a la zaga, pues ademas del mal se les afiadi6 el sentimiento
antisemitico y se los asoci6 con el Pueblo Judio, la mentira, la
falsedad y el engafio (Fig. 5). La representacion de este tipo
de animales como la serpiente y de animales policéfalos aso-
ciada a lo demoniaco parece enlazar con los etruscos (como
¢j. la Camara Funeraria de Cerveteri, s. Il a. C.) y de ellos
pasa a los romanos a través de los cuales se heredara a mu-
chas manifestaciones religiosas y simbolicas en Occidente.

Llama la atencion cémo elementos marcadamente
orientalizantes y “ajenos” acabaron formando parte de la
cosmologia medieval y l6gicamente todo esto, dicho para la
arquitectura/ escultura, habra que aplicarlo cuando hablemos
de la heraldica/ pintura, pues los mismos elementos (y con el
mismo significado) hallados en la escultura apareceran y
veremos en la Pintura Florentina de la época que mas adelante
citaremos, y no hay que caminar mucho para ver la Madona
con el nifio (c. 1480) de Memling en los Uffizi y comprobarlo.

Por citar algiin otro ejemplo (al margen de la zoologia
fantastica) mencionemos la cantidad de pavos reales, came-
llos, dromedarios o elefantes que encontramos por doquier en
pavimentos, mosaicos, frescos, escudos florentinos, y que ya

533

en el siglo XII debian resultar tremendamente “habituales” o
familiares, y ejemplos son los mosaicos del Baptisterio, que
hallamos en el Museo de San Marco y desde los bellos fres-
cos de la Colegiata de Santa Maria Assunta (1148) en la
vecina San Gimignano (Fig. 5) al Viaje de los Magos de Goz-
zoli, o los pavos reales que pintd Andrea Mantegna en el
Oculus de la Camera degli Sposi (1465) en Mantua. Nuevos
animales, como el rinoceronte, del que mas tarde hablaremos
(Fig. 64), se iran afiadiendo posteriormente. Por dar algun otro
dato sabemos que hay referencias de los elefantes en los tex-
tos sagrados, bien antiguos o mas recientes que configuran lo
que fielmente seguira la Cristiandad (Phil. 2:7, Libro I a los
Macabeos 6: 43- 46 o en el Libro de los reyes 1: 40, 22), asi
como en clasicos como Aristoteles (IL1, 498% 3 f), y ya lejos
quedaban la Armada de Porus contra Alejandro, la de Hanni-
bal cuando cruzo con ellos los Alpes en el 218 a.C. o la de
Julio César que los llevo a la conquista de Britania, y aunque
sabemos que el primer elefante del que se tiene constancia en
la Europa Medieval fue un regalo del Califa de Bagdad Harun
al Rasid a Carlomagno en el 797, y Federico II (1194-1250)
llego a tener mas de uno en 1231 en su palacio de Ravena. A
pesar de esto, solo referencias lejanas quedaban de ellos, y
con estas referencias artistas, artesanos y miniaturistas hicie-
ron lo que estaba en sus manos para representarlos, y errores
como los elefantes sin orejas que ni doblaban las rodillas ni
tenian deseos de copular (por eso aparecen con frecuencia en
escenas de la Creacion de Eva) son frecuentes (ver la tabla de
La Creacion de El Jardin de las delicias de El Bosco). Natu-
ralmente cualquiera de estos animales adquirié su “utilidad
moralista” al servicio de la Cristiandad, y el elefante se asocio
con poder, inteligencia, fidelidad, paciencia, mansedumbre,
pesadez, torpeza, bautismo, religiosidad, templanza, Cristo,
castidad, y benevolencia (Monserrat, 2009 b).

Es interesante constatar como animales, desconocidos
en Europa hasta entonces, entren en su iconografia artistica y
adopten una simbologia especifica, con la inclusion de algu-
nos artropodos, pero especialmente de vertebrados, algunos
de los cuales empiezan a ser bien conocidos merced a graba-
dos o lienzos, como las jirafas de Pierre Belon (1553) o An-
drea del Sarto (1520) (sin duda conocidas por los dones ofre-
cidos a Lorenzo el Magnifico por el Sultan de Turquia y Egip-
to), el jerbo de Jacopo Ligozzi (1547 — 1632) o los citados
elefantes de Cristobal de Acosta (1578) que, aun con todos los
errores que arrastraban desde sus narrativas descripciones,
hicieron necesarias la revision y fijacion muchas de las des-
cripciones de Aristoteles o Herodoto.

Un ejemplo atin mas novedoso es el caso del “florenti-
no” rinoceronte, cuya imagen parecia haber llegado a ser mas
familiar a la vista de que no resulta infrecuente, y que podria
proceder de viajantes o de los comentarios de Orta sobre
primer rinoceronte indio que se vio en Europa y que fue en-
viado a Lisboa al Rey Manuel I en 1513, quien, a su vez, lo
ofreci6 al Papa Leon X (este rinoceronte murio en 1517 du-
rante el naufragio que lo portaba a Roma), y posteriormente
fue enviado otro ejemplar a Felipe II de Espafia cuando era
rey de Portugal y que llegd a Lisboa en 1586, sirviendo de
modelo al grabado de Philippe Galle. En la ciudad de Floren-
cia posee una pronta aparicion, y muestra es la obra de Fran-
cesco Granacci, José presenta al faraon a su padre y sus
hermanos, en la Galeria de los Uffizi (Florencia). Posterior-
mente este curioso animal fue asociado a la virtud de la pa-
ciencia y a temas moralizantes tales como “Hinc Tvtela”
segun aparece en el friso de la Sala Luca Giordano (1691) del



Palazzo Vecchio de Florencia (Fig. 79), y como muestra de
sorpresa y admiracion ante el ejemplar que lleg6 hacia 1751 a
Venecia recoge El Rinoceronte (c. 1751) de Pietro Longhi
(1702— 1785) del Museo del Settecento de Venecia, e incluso
son reproducidos en objetos de loza y porcelana. La posesion
de animales exoéticos en jardines de fieras dentro de los espa-
cios palaciegos fue una costumbre que se extendié en todas
las cortes europeas, y esta excentricidad se extendid poste-
riormente a otros miembros de las cortes, mercaderes o ban-
queros, de los que existen referencias del uso de muchos
animales, incluso rinocerontes en fiestas y agasajos, e incluso
emular el mundo romano realizando luchas de unos contra
otros como aparece en el cuadro de Francis Barlow (c. 1626 —
1704) Lucha entre rinoceronte y elefante de la UIT Collection
de Londres.

Otro ejemplo mucho menos conocido es el caso del
guepardo, y para ello citemos al florentino Benozzo Gozzoli
(1421-1497) quien incluye numerosos animales en muchas
de sus obras. Merece citarse La cabalgata de los Reyes
Magos (1459 — 1461) del Palazzo Medici Riccardi de Flo-
rencia por su primeva inclusion de guepardos en la pintura
renacentista europea. De este animal existen dibujos del
lombardo Antonio Pisanello en el Louvre y la Biblioteca de
Bérgamo (c. 1400) y que, conocidos desde antiguo como
animales de ayuda en la caza en las cortes egipcias, indias y
pesas, seguin atestiguan sus escritos y miniaturas, aparecen
luego en decoraciones de tumbas etruscas y de textos cris-
tianos. Traidos desde la India, ya eran animales de compati-
iay de caza habituales en algunas cortes europeas durante el
Medievo, como es el caso del Norte de Italia, Francia y
Navarra, y aparecen en tapices (Cluny) y en algunos manus-
critos y apuntes de modelos para taller como los de Giovan-
ni de Grassi (+ 1398) de la Biblioteca Civica de Bérgamo,
que muestran una evidente observacion al natural de esta
época gotica tardia en los umbrales del Renacimiento, y
también quedaron reflejados en algunos Libros de Horas
como el Salterio de Tenison (c. 1283) del British Museum
de Londres o el la escena de la Creacion de Eva del Libro
de Horas de Visconti (c. 1430) de la Biblioteca Nazionale
de Florencia, y serd un animal que durante la Edad Media
adquirira nobles atributos que (naturalmente) lo asociaran
con Cristo salvador de los pecados, e incluso con Maria y
por ello apareceran posteriormente con cierta frecuencia
asociado a escenas de santos como San Jerénimo en obras
escultoricas o pintura de Mino da Fiesole, Jacopo Bellini,
Civerchio, Angelo Maccagnino o Giovanni Mansueti, asi
como en obras posteriores de Ticiano, George Stubbs o los
prerafaelitas.

Todo esto viene a cuento porque la herencia clasica
reanima viejas costumbres conforme nuevos elementos veian
la luz. Asi, en los sellos personales empleados para lacrar la
correspondencia, se conservo (heredada de Grecia y en menor
medida de Roma) una alta presencia de animales en ellos,
algunas veces algunos artrépodos. El mismo Emperador Au-
gusto eligié6 como emblema un cangrejo que pinzaba con sus
quelas una mariposa junto al texto “festina lente” (date (haz
la) prisa despacio) y mas tarde lo asumiria Cosme de Medici
asociandolo a su emblematica tortuga, que aparecera por
doquier hasta mediados del siglo XIX en frescos, pinturas y
objetos como la Mesa en Piedras duras de la Galeria Palati-
na de Florencia y ya hemos citado las abejas (Fig. 23, 25, 30,
63), las de Carlos V o de Urbano VIII o el escarabajo asocia-
do a Jupiter.

En otros elementos de la iconografia religiosa, y en la
escultura en particular en cuyo apartado estamos, también
podemos hallar artrépodos. Tal es el caso de los pasajes bibli-
cos donde se citan o en los atributos iconograficos que los
santos portan para su identificacion.

Entre éstos segundos citemos algunos de los grandes de
la Iglesia como San Ambrosio de Milan (340 — 397), San
Jerénimo (340/7 — 420), San Agustin (354 —430) o San Gre-
gorio Magno (540 — 604) y otros “menos grandes” como San
Gregorio de Nisa, San Clemente de Alejandria, San Atanasio,
San Gregorio Nazianzus, San Juan Cris6stomo o San Juan
Damasceno, quienes acercan el Cristianismo a personas mas
instruidas y compendian su saber zooldgico que sera base de
la iconografia medieval, descartando o afirmando todo tipo de
mitos y seres. Sobre estos santos encontramos algunas refe-
rencias entomoldgicas que explicitas o sugeridas pueden
hallarse en algunas de sus representaciones estatuarias o
pictoricas.

Tal es el caso de San Ambrosio (340 —397) Obispo de
Milan desde 374, quien bautiz6 al mismisimo San Agustin, y
uno de los Cuatro Grandes Doctores de la Iglesia. Por la eti-
mologia de su nombre: la ambrosia, como néctar de la inmor-
talidad reservado a los dioses, diosas, héroes (y a sus caba-
llos) y a los angeles, y aunque no estaba permitido a los grie-
gos mortales (y el castigo de Téntalo es un ejemplo), con
permiso de los dioses podian tomarla algunos mortales que
los elevaria a una condicion sobrehumana (el caso de Aristeo,
hijo de Apolo es buen ejemplo) y la ambrosia se asociara a la
Eucaristia y la Palabra de Dios que dara inmortalidad a los
creyentes. Sobre este santo, nacido en Tréveris, pero criado en
Roma, patron de los canteros y obviamente protector de las
abejas y patron de los cereros y los apicultores, aparece en la
iconografia medieval representado con ellas, con sus panales
o sus colmenas. Cuenta la Leyenda dorada como las abejas
“entrando y saliendo de su boca, como si quisieran hacer miel
alli” depositaron la miel del conocimiento teologico en sus
labios mientras que €l, aun en la cuna, dormia en el patio de
su casa paterna. Esta leyenda pagana ya la contaban los grie-
gos sobre Pindaro y Platon y, como ocurrié con Platon y otros
personajes famosos por su elocuencia, se le identifica con
frecuencia con las abejas o colmenas, y ejemplos tenemos en
el altar mayor de su Basilica de San Ambrogio en Milan (s.
IX), en su estatua en la Portada de los Confesores en la Cate-
dral de Chartres (s. XIII), en la tabla de la Escuela Lombarda
(s. XV) del Museo de Basilea, en el Pulpito de la Catedral de
San Esteban en Viena (s. XV), los frescos de Masolino de
Panicale (S. XV), los de Venray (Holanda) y de Gorsem (en
Truiden, Bélgica) (s. XV-XVI), de San Clemente de Roma o
en el Retablo de Bartolomeo Vivarini de la Academia de
Venecia son algunos ejemplos, pero recordemos que precisa-
mente Milan fue una de las grandes competidoras de Floren-
cia, y por ello poca devocion (y representaciones) de este
entomoldgico santo han de esperarse en esta ciudad, aunque
tenemos ejemplos donde se representa alin sin estos atributos
(Fig.9), o con ellos, como en bronce en la puerta norte del
Baptisterio y dudamos si la terracota de Luca della Robia de
la Iglesia de Orsanmichele se trata de una colmena o no, y si
San Gregorio no es en realidad San Ambrosio, de modo seme-
jante a la Capilla Espariola o del Poliptico (en la National
Gallery de Londres) de Andrea da Firenze, en cualquier caso
Florencia utilizo otros recursos para reivindicar su aficion
apicola (y lo veremos ahora en su heraldica) y asi aparece la
reina de las abejas en las esculturas alegoricas del techo de

534



la Sala Venere del Palazzo Pitti y veremos ejemplos en su
pintura.

Igual ocurre con San Juan Bautista, del que ya hemos
citado su dieta muy entomoldgica, pues comio saltamontes en
el desierto junto a miel silvestre, por lo que se le asocia con
panales, y junto a otras escenas de su vida es representado en
veinte paneles de bronce en la puerta sur del citado Baptiste-
rio, y haremos alguna referencia de los escorpiones en la
escultura florentina cuando hablemos de San Jeronimo en el
apartado de la Pintura.

También en relacion con los artropodos en la escultura
debemos citar la multitud de escudos, anagramas, emblemas o
atrubutos en alegorias y en escudos de armas de nobles, reyes
y papas que haran de estos emblemas heraldicos una sefia de
identidad alli donde hubieran tenido efecto la ostentacion de
su poder. Aunque los mencionaremos al hablar de la heraldi-
ca, citemos entre los mas conocidos el emblema con las tres
abejas del escudo de armas del Papa Urbano VIII y la repre-
sentacion de la reina abeja rodeada de su enjambre que man-
tuvo Fernando I de Medici (1549 — 1609) como emblema de
su reinado y que acompaiaran sus monumentos y palacios
como alegoria de su buen trabajo como soberano, y asi apare-
ce en el basamento de su estatua ecuestre obra de Giambolog-
na y Tacca (1608) en la Piazza Santissima Annunziata de
Florencia junto al texto “Maiestate Tantvm (Fig. 25).

Con todo lo que anteriormente citdbamos, parece que no
les era extrafia la abeja a muchos artistas florentinos, y es bien
conocido que muchos de los escultores florentinos citados,
especialmente en sus trabajos en bronce, utilizaban bien el
barro o bien la cera para sus bosquejos y estudios iniciales de
sus obras (bozzetto). Buen ejemplo son las puertas de Pisano y
Ghiberti (algunos de cuyos paneles se han citado como pre-
viamente talladas en madera o en cera), Gaetano Zumbo mo-
delador de esculturas en cera, muy admirado por Cosimo 111, a
pesar de sus temas algo macabros, u Orsini y Verrocchio, a
quienes se les encargo la realizacion de tres figuras de tamafio
natural en cera de Lorenzo, para ser colocadas como exvotos
en algunas iglesias florentinas, y también Vasari (VII: 154)
nos refiere varios bocetos en cera de Miguel Angel para su
Davidy de San Cosme y San Damian para la Capilla Medici
(uno en su propiedad y otro pas6 a manos de Pietro Aretino)
que no se han conservado, ¢ incluso algunos pintores encar-
gaban modelos en cera (méviles) para sustitruir a los modelos
humanos (Sansovino para Andrea del Sarto y para Perugino, o
Bugiardini para Pontormo, etc.) y los primeros modelos arti-
culados estd documentado por primera vez en el taller de
Filarete y en el inventario de Fra Bartolommeo (Vasari
IV:195), también se citan entre los bienes de Verrocchio
cabezas y miembros modelados en cera (Wackernagel, 1997).
Estos primeros bocetos en cera no eran normalmente conser-
vados, pero si era costumbre de guardar estatuas de cera de
personajes ilustres (especialmente en la iglesia de la Annun-
ziata) y vestirlas con ricos vestidos en dias de fiesta y alguna
de estas estatuillas fue testigo de la tiranofobia de los florenti-
nos cuando en 1528 destrozaron las de dos papas Mediciy las
de Lorenzo y otras de su linaje. La pieza Cristo ante Pilatos
(c. 1579-1580) de Giambologna en cera roja del Victoria &
Albert Museum de Londres o los estudios en cera para la
entomologica Estatua ecuestre de Ferdinando I de Ferdinan-
do Tacca son buenos ejemplos. Tras Giambologna otros
discipulos florentinos utilizaron estas técnicas de forma gene-
ralizada, destacando Francesco Moschino (1523-1578), preci-
samente apodado I/ Mosca por su preciosismo (los florentinos

535

eran/son muy dados a poner motes que muchas veces han
derivado en apellidos que alin se conservan y en nuestro caso,
Mosca de’Lamberti, al que Dante encontrd en el octavo circu-
lo del infierno junto a otros sembradores de la discordia, es
otro ejemplo), y otros como Giovani Sisuni (c. 1585-1653) o
Ferdinando Tacca (1616/19-1686), alguna de cuyas obras es
especialmente entomoldgica y citaremos mas delante.

El uso de la cera en la escultura como elemento basico
para realizar un modelo que pudiera llevarse posteriormente a
piedra, madera, etc., es conocida desde la antigiiedad, pero
debido a la mayor fragilidad de este material y que se trataba
de estudios provisionales, pocas obras originales nos han
llegado (si muchas referencias de su utilizacion, desde el
caballo para la Estatua ecuestre de Colleoni (1483) en Vene-
cia de Verrochio a las figuras que le servian como modelo a
El Greco), pero pocos ejemplos reales nos han quedado de
este soporte. El Busto de Flora (c. 1510) de Leonardo da
Vinci del Staatliche Museen de Berlin, la Madonna con Nifio
(1511-18) de Jacopo Sansovino, del Museum of Fine Arts de
Budapest o el Perseo con la cabeza de la Medusa de Benve-
nuto Cellini que puede admirarse en el Museo Nacional del
Bargello en Florencia (su edificio es el mas antiguo edificio
publico de la ciudad, iniciado en 1250, testigo de luchas entre
giielfos y gibelinos, blancos y negros, e incendiado por los
ciompi = cardadores de la lana, en una de las primeras reivin-
dicaciones sociales conocidas, presidio, receptor de donacio-
nes particulares, etc.) son buenos ejemplos, y la propia ciudad
de Florencia es un museo al aire libre para comprobarlo.

Estas técnicas en cera seguiran empleandose en siglos
posteriores por multitud de escultores. También en cera se
hacian los miles de exvotos consagrados a la Virgen y los
santos y los reclamados Agnus Dei bendecidos por el Papa
para las multitudinarias peregrinaciones que eran realizados
por los fabricantes de efigies de cera vinculados con los orfe-
bres, marfileros, artifices de terracota, rosarieros y demas
artesanos de objetos religiosos, y cuyas férreas normas obli-
gaba a la originalidad de cada pieza, transformando poco a
poco a artesanos en artistas. Entre las muchas anécdotas de la
historia de Florencia en relacion con la cera citemos de la
multitud de festejos populares, religiosos y oficiales y en los
efimeros y fastuosos montajes y representaciones escenogra-
ficas de esta hospitalaria ciudad y donde han de citarse las
ofrendas y donaciones de cera que, segun cita Vasari, se de-
positaban, a modo de enormes cirios colosales (ceri) decora-
dos con pinturas, en la Plaza del Baptisterio, para el servicio
religioso de la Catedral y las de San Giovanni con los edifizi,
bien tallados en madera, modelados en cera o pintados, y que
representaban las ciudades bajo su dominio. La mayor parte
de la cera ofrendada para velas del altar se reconvertia en
dinero (para la obra del Baptisterio) en un tipo de tributo
voluntario en especie. En algunas pinturas de Bargello (c.
1430) se representan estas ceri de colores. También es cono-
cida la anécdota sobre Miguel Angel, ya solitario anciano, en
su casa de Roma gustaba trabajar por la noches con una vela
encendida sujeta a su gorro sobre la Pieta para su propia
tumba y a martillazos por ¢l destruida y que restaurada se
conserva en una capilla del Duomo. Curiosa coincidencia con
Tiziano que muri6 de peste cuando trabajaba en un mismo
empefio y la misma pulsacion de trabajar a la luz de las velas
que hallabamos en Goya (Monserrat, 2009 ¢).

La técnica de la cera perdida para el vaciado de los
definitivos en bronce estaba generalizada, y el uso de las
diferentes partes permitia reutilizarlas para componer nuevas



piezas variantes de la original ya existente o mejorarlo, hecho
que permitia aumentar la produccion y abaratar los costes,
extendiendo los encargos principescos a una mayor clientela.

El uso de la cera como lacre en la procedencia e invio-
labilidad de la correspondencia y los documentos es sobrada-
mente conocido desde la antigiiedad, y aparece en multitud de
obras y documentos conservados en archivos, museos e insti-
tuciones florentinas (sustituido por plomo en documentos
oficiales merced a la concesion del papa Ledn X tras su visita
en 1515 a su ciudad natal). También en este periodo y hasta el
s. XVIII, se habia puesto muy de moda la ceromancia, que
arrastra toda una herencia pagana en el uso de la cera en ritua-
les religiosos, magicos o maléficos que se remonta a los babi-
lonios, y tiene una larga tradicion en occidente. Esta practica
adivinatoria que se practicaba desde Francia a Turquia, con-
sistia en deducir presagios y augurios en funcion de la forma
que adquirian las gotas de cera fundida al solidificarse en el
agua donde eran vertidas, y que también se practicaba en
Florencia.

Volviendo a la escultura florentina, en este caso civil o
mitologica (no religiosa) realizada para fuentes, espacios
publicos, zonas abiertas o ajardinadas, Florencia tiene varios
ejemplos entomologicos a destacar. Las primeras obras
“publicas” renacentistas siguen el patron romano de ensalzar
la belleza humana (mayoritariamente masculina) y de paso,
reafirmar el poder del gobernante de turno, y buenos ejemplos
acabamos de citar, y Florencia y su Plaza de la Sefioria en
concreto, es un museo al aire libre sobre este particular. Poste-
riormente la influencia del manierismo en las Artes, desde la
Arquitectura y la Jardineria a las Artes Decorativas e incluso
Escénicas fue evidente, y su mayor libertad y su culto a lo
artificial permiti6 la ejecucion de obras con una enorme ima-
ginacion en las que con mucha frecuencia aparecian elemen-
tos vegetales, y especialmente animales fantasticos, en mar-
cada linea escenografica que caracterizara el Barroco, bien
ofreciendo elementos de marcada extravagancia tanto en su
composicion, como en su unidad. Vamos a encontrar artropo-
dos en unas y otras obras escultoricas.

En el primer caso debemos, como es 16gico, ajustarnos a
la época y a sus “recursos artropodianos”. Veremos artropo-
dos asociados a las esculturas y estatuas renacentistas que
adornarian espacios, plazas publicas y jardines y citemos las
figuras de Cancer y Escorpio que se alojan las ruedas del
carro de la Fuente de Neptuno de Ammannati y Gianbologna
(Fig. 22), marcadamente pagana y precisamente en las inme-
diaciones donde fue ajusticiado Savonarola y que, desde 1565
y con motivo de la boda de Francisco y Juana de Austria
(hijos de Cosme I y Carlos V), adorna el escenario urbano de
la Piazza della Signoria de Florencia (Fig. 22) y dudamos que
“a regafiadientes” del pueblo como sugieren ciertas referen-
cias, ya que representaba la primera fuente publica con agua
corriente y fresca para la poblacion y las cabalgaduras. En el
segundo caso, son conocidas los espacios ajardinados, escul-
turas y las caprichosas grutas del Bosque Sagrado de 1a Villa
Orsini en Bomarzo (1550 — 1580), 1a Villa Medici en Castello
(1570), el Pratolino de la Villa Medici (1569-1579), la Gruta
de Boboli (1583), de La Tribuna (1584) o del Teatro de los
Uffizi (1586) en Florencia (muy al gusto de Francisco I) o en
el Jardin de las Tullerias de Paris (1570) hoy practicamente
destruido (algunos fragmentos se conservan en el Museo de
Sevres), donde lo meramente vegetal y organico es casi susti-
tuido por la propia obra imaginativa del artista y donde con
marcada extravagancia y gran realismo y detalle multitud de

536

animales, lagartos, serpientes, aves, gatos, pero también ani-
males como corales o conchas y a veces artropodos como
cangrejos y langostas, entre otros, aparecen entre las artificia-
les estalactitas y los acuosos sonidos.

La escultura barroca civil, y en particular la utilizada
para espacios abiertos y jardines en modelos que, una vez mas
Florencia exportara a otros palacios desde Paris a San Peters-
burgo, hereda la tradicion clasica del Renacimiento, y es
también muy frecuente encontrar elementos mitoldgicos con
seres marinos como los crustaceos relativos al océano, como
es el caso del enorme centollo (Crustacea, Decapoda: Maji-
dae) sobre el que se posa el Dios del Mar en la célebre Fuente
de Neptuno (1571) de Stoldo Lorenzi (1543 — 1583) sita en el
Giardino di Boboli del Palazzo Pitti de esta ciudad (Fig. 31)y
obra de Buontalenti y Tribolo (1558-1577) o los centollos de
las Fuentes de los Monstruos marinos (Fig. 24) obras de
Pietro Tacca (1629-1633) en la citada Piazza Santissima
Annunziata de Florencia (también los hallaremos en las fuen-
tes del Palacio de la Granja a imitacion de los de Versalles).

También aparecen otros artropodos como las abejas en
estatuas relacionadas con Aristacus o Zeus o angelotes con
alas de mariposas en multitud de grupos escultéricos en patios
y jardines con amorcillos (putti) arqueros o jocosos tan en
voga a finales del XVII, tanto que durante el barroco fueron
llamados boccianti - de bamboccio = angelote “metido en
carnes”- a los pintores que acudian a formarse a Roma y
trataban estos temas, siendo Pieter van Laer (il Bamboccio) su
iniciador. Mas hacia el Rococo los jardines se acompafian con
“caprichos” al gusto de la época tales como represas y cuevas
artificiales y demas antojos, muchas de las cuales poseen
estucadas paredes y techos y en muchas de ellas aves y mari-
posas acompaifian las escenas representadas. La conocida
Cueva Grande del Giardino di Boboli del Palazzo Pitti de
Florencia disefiada por Vasari y Buontalenti y como ejemplo
posee en sus frescos aves cazando mariposas.

También relacionado con la escultura (“publica’), po-
dremos encontrar motivos entomoldgicos en otros elementos
decorativos que hallamos en esta ciudad. Tal es el caso del
famoso Porcellino en bronce de Taca (1612) situado en el
Mercado Nuevo o antiguo de la paja (donde hemos citado se
realizaban las operaciones bancarias) cuyo original en marmol
se encuentra en la Galeria de los Oficios y alrededor del cual
florece un boscoso ambiente en el que “sorprendentemente”
hallamos varios cangrejos (Crustacea, Decapoda: Brachyura)
(Fig. 28-29). Esta escultura acabo siendo muy popular y sirvid
de modelo o fue copiada y trasladada a otros jardines de la
burguesia europea, como en el caso del Parque del Capricho
(s.XVIII) de los Duques de Osuna en Madrid.

También en temas mitologicos hallamos referencias
artropodianas que los trasladan a la escultura, y son varios los
ejemplos que hallamos en Florencia, citemos las referencias
artropodianas en las sensuales hermas inspiradas en la Arte-
misa de Efeso, en los bronces de la base marmérea del Perseo
de Cellini de Francesco del Tadda y en alguna de las estatuas
y copias de estatuas griegas/romanas y porcelanas de Ginori
con el tema de Psychéy el Amor (1746), sitas en la Galeria de
los Oficios (Fig. 32) o en otras obras como Psyché abandona-
da (1816) de Pietro Tenerani de Palacio Pitti (Fig. 33) de la
que existen varias copias, en las que porta alas de mariposa.

Recordemos que en la mitologia griega la mariposa esta
vinculada al mito de Eros y la princesa Psique (Psyché) que
era la personificacion del alma humana y su inmortalidad.
Debido a su gran belleza, lleg6 a ser envidiada por Afroditay



por ello encargé a su hijo Eros el hacer lo posible para que
Psyché se enamorara de un hombre feo. Sin embargo, el pro-
pio Eros se enamor6 de la muchacha a quien visitaba cada
noche, con la condicion de no dejarla ver su cara, asi que ella
no sabia quién era su amante. Con ayuda de sus hermanas ella
intent6 descubrir su identidad y cuando éI estaba dormido en
su cama, encendi6é una lampara del aceite pero cuando se
inclind para ver la cara de Eros, una gota del aceite de su
lampara cay6 sobre ¢l y se desperto, y con ello parecia haber
acabado su idilio. Psyché vagd por toda la tierra en su
busqueda, hasta que se reunio6 con él.

Asociado a Psyché se hallaba entre los griegos el Psico-
pompo que eraun ser que tenia el papel de conducir las almas
de los difuntos hacia la ultratumba, cielo o infierno. La voz
proviene del griego woyomoumos (psychopompos) que se
compone de Psyché: "alma" y pompos: "el que guia o condu-
ce" y suele adoptar el aspecto de mujer. Aunque Psique no se
cita como personaje alado, en muchos vasos griegos, y con
ciertas connotaciones egipcias, Psyché aparece con forma de
pajaro con cabeza humana, a veces con barba y mas adelante
en la forma de un gallo, de una mariposa, o de una figura
humana pequeia, que frecuentemente porta alas de mariposas,
con la que aparece asociada desde las primeras referencias a
las mas tardias de la época romana, y el Mitreo de Santa
Maria de Capua Vetere es un bello ejemplo.

Los griegos creian que las almas de los difuntos salian
por la boca del hombre cuando expiraba, y simbdlicamente
utilizaron la mariposa que salia de su crisalida, y asi aparece
en vasos funerarios y sarcofagos, ya que se escaparian en
primavera de sus funebres habitaculos en forma de un enjam-
bre de mariposas. Su ciclo bioldgico desde la oruga y su fase
de crisalida, inmévil y rigida de la que emerge tan bello ani-
mal fue asociada por los griegos con el ciclo de la vida, la
resurreccion y el alma que escapa del yerto cadaver y también
el Cristianismo recogera parcialmente este simbolismo.

El Mito de Cupido y Psyché, aunque probablemente
anterior, y en Creta existian creencias similares, es recogido
enels. Il a. C. por el fabulista romano Apuleius (4puleyo) (c.
125 - c. 180) en su historia sobre el Asno dorado. El relato de
Apuleyo influyd en las primeras manifestaciones funerarias
cristianas, y muy posteriormente la mariposa permanece en
las manos del Nirio Jesuis o en bodegones como alegoria del
alma en tablas renacentistas o lienzos barrocos, y este mito
estuvo muy “de moda” entre los siglos XVI-XVIII, y pocos
palacios y parques europeos de la época carecen de estatuas
con esta mitologica y entomologica tematica (Fig. 32-33).
Ejemplo mejor no puede ponerse que la Loggia de Psyché (c.
1517) de la Vila Farnesio de Roma.

HERALDICA
Aunque hemos hecho inevitable referencia de ella al relacio-
narla con la arquitectura (y con la escultura), y también esta
presente en los textos, miniaturas y pintura, etc., no podemos
dejar pasar los escudos de armas/familias que blasonan multi-
tud de edificios civiles y/o religiosos de esta ciudad, quizas
mas que en cualquier otra, donde cenotafios y sepulcros mo-
numentales o escudos de armas de familias nobiliarias ador-
naban el exterior y el interior de edificios e iglesias, quizas
intentando mitigar su frustrada presencia por la gestion repu-
blicana de la cosa publica.

Como ocurre con la heraldica en general, los artropodos
son elementos relativamente comunes en los escudos de ar-
mas, blasones, anagramas, emblemas o atributos en alegorias

y en escudos de armas de nobles, reyes y papas que haran de
estos emblemas una sefia de identidad alli donde se conociera
su poder. Naturalmente la pormenorizacion de estos elemen-
tos artropodianos en la heraldica escapa a nuestra intencion, y
existen trabajos al respecto que se anotan en la bibliografia y
enlaces. En la ciudad de Florencia son los panales de abejas 'y
las abejas (1, 2 o 3) los elementos entomoldgicos mas fre-
cuentemente encontrados en su heraldica, junto a otros ele-
mentos que, como en toda la Europa Medieval y Renacentis-
ta, asignaban a las familias que los ostentaban una categoria'y
una jerarquia social que les diferenciaba entre ellas y sobre
todo de los restantes mortales. Tales escudos los hallamos por
doquier en casas, palacios e iglesias florentinas (Fig. 23), y
refieren a familias como los Ridolfi, Tartini, Nerli, La Tessei,
Strozzi y tantas otras, e incluso en monumentos, como las tres
abejas en el dedicado a Dante, obra de Stefano Rici (1818-
1830) que hallamos ante la Iglesia de la Santa Croce y que
porta tres abejas (Fig. 30). Otros muchos escudos correspon-
den al Arte de la Seda (Fig. 26-27), que aparecen por doquier
como ya citamos, y como algun otro de los Ar#i consiguieron
un estatus y un reconocimiento social muy similar al que
historicamente estaba reservado a la nobleza y, por ello, deja-
ban su heraldica impronta en todos y cada uno de sus inmue-
bles o en aquellos en los que promovieron o colaboraron en su
construccion. Tal es el caso de la Nuova Logia (Loggia del
grano, hoy Iglesia de Orsanmichele de 1343) por ellos pro-
movida y en cuyas terracotas, ventanas y patron aparece su
emblema (Fig. 26, 27) o como los que aparecen en el techo de
la Sala de los 500 del Palacio Viejo.

Al margen de las tres abejas del escudo de armas del
Papa Urbano VIII, y por lo curioso, resulta interesante volver
a citar la representacion de la reina abeja rodeada de su en-
jambre que asumio6 Fernando I de Medici (1549 —1609) y que
acompafiaran sus monumentos y palacios como alegoria de su
buen trabajo como soberano. En el basamento de su estatua
ecuestre obra de Giambologna y Tacca (1608) en la Piazza
Santissima Annunziata de Florencia (Fig. 25) aparece este
emblema junto a “Maiestate Tantvm”, y similares estatuas
ecuestres mando realizar para otras ciudades del Granducado,
como Arezzo, Pisay Livorno. El mismo anagrama aparece en
el fresco de la Sala di Bona conocido como Gloria del
Principe Cosme I realizado entre 1607 y 1609 por Bernardino
Poccetti en el Palazzo Pitti de Florencia.

PINTURA

Siya en su arquitectura Florencia intentaba igualar a Roma, y
destacar sobre otras ciudades del Orbe, en su escultura, y
especialmente en su pintura, no tiene parangdn, y el mecenaz-
go de los Medici es, una vez mas, decisivo (Rossi, 1966;
Tenenti, 1974; Micheletti, 1980; Hibbert, 2008).

Tratar de hacer una revision de la presencia de los
artropodos en la Pintura Florentina escapa a la intencion de
este articulo, especialmente por su magnitud y porque muchos
de sus autores o escuelas requeririan mucha mas extension a
la que dedicamos en esta contribucion a toda la ciudad. Por
ello haremos un breve repaso cronoldgico en su pintura 'y de
los diferentes grupos entomologicos que hallamos en cada
periodo, anotando alguna particularidad sobre su significado,
las épocas y los autores mas relevantes que los han utilizado.

Aunque hay constancia de autores florentinos (o que
trabajaron en Florencia) ya en el s. XI-XII (Rusticus, Jeroni-
mo Morelli, da Cione, del Biondo, di Tommaso, Adamo,
Margarito, Traini, Marcovaldo, etc.) cuyas obras versaban

537



sobre temas religiosos de marcado clasicismo al uso y tam-
bién decoraron codices miniados, la modernidad y las innova-
ciones aportadas por Ceni di Pepo o Cimabue (1240-1302),
Arnolfo de Cambio (1240-1302), Giotto di Bondone (1266-
1337) o Andrea Pisano (1295-1345) rebasaron el rigido y
abstracto gusto bizantino, y la observacion atenta de la Natu-
raleza inicia y aleja la Pintura Florentina de los estereotipos
vigentes aportando una completa renovacion del lenguaje
figurativo. El tema mayoritariamente sacro y religioso de esta
primitiva pintura italiana (atn sélo florentina) hace poco
proclive la inclusion de referencias o temas entomolégicos,
pero es conocida la anécdota ap6crifa que mencionan Filarete
en 1464 y Giorgio Vasari en 1550, quienes cuentan que Giot-
to afiadi6 una mosca sobre la nariz del retrato de su maestro
Cimabue, y quien intent6 espantarla al acercarse a admirar el
cuadro.

Les seguirdn toda una pléyade de artistas donde iran
imponiéndose las nuevas ideas renacentistas (Quattrocento)
como el naturalismo, el racionalismo, el universalismo, la
perfeccion, el orden y la armonia de los clasicos (la simplici-
dad de la vida era habitual entre algunos artistas y pensadores,
y Donatello o Bruneleschi iban descalzos, como los filésofos
griegos) y la perspectiva se afianza como elemento unificador
en el control racional del espacio figurativo generando una
revolucion hasta entonces inimaginable, y que hasta los Im-
presionistas franceses, cuatro siglos después, no volvera a
repetirse.

Una enorme cantidad de artistas “florecen en Florencia”
en una llamada primera generacion entre los que destacan
Beato Angelico (1387-1455), Paolo Ucello (1397-1475),
Tadeo Gaddi (1300-1366), Bernardo Daddi (c. 1280 - 1348),
Masso de Banco (act. 1320-1350) que aportan sus novedades,
y con Masaccio (1401-1428) se abre a una nueva concepcion
atn mucho mas naturalista, colorista, humana y real, donde el
hombre es el centro y medida del universo (que atin conserva
la ciudad de Florencia), y junto a Brunelleschi y Donatello
gestaran el Renacimiento. Continuara en una nuevay segunda
generacion de pintores como Andrea del Castagno (c. 1421 -
1457), Domenico Veneziano (c. 1410-1461), Domenico Ghir-
landaio (1449 - 1494), Filippo Lippi (1406-1469), Andrea
Mantegna (1431-1506), Sandro Botticelli (1445 —1510), Fi-
lippino Lippi (c. 1457 —1504), Giorgio Vasari (1511-1574),
Bernardo Buontalenti (1536-1608), que son solamente algu-
nos, y alcanza sus mas altas cotas con Leonardo (1452-1519)
quien, curiosamente nace con la caida de Bizancio y muere
poco antes del Sacco de Roma, cubriendo lo que se considera
Renacimiento Italiano, y especialmente El Divino Miguel
Angel (1475-1564) quien, a pesar de su desinterés por lo
suntuario, joyas, lujos y boatos, amén del poco aprecio a la
comida, el aseo, la Naturaleza o el paisaje, consigui6 (y mere-
ci6) la mayor fortuna conocida para un artista en vida, y del
que podemos citar una anécdota artropodiana cuando Charles
de Tolnay comentaba que las murallas disefiadas por Miguel
Angel para hacer frente al Sitio de los espafioles “parecian
crustaceos de largas pinzas, mandibulas y antenas que se
alargan como defensas contra la aproximacion del enemigo
al circulo de murallas de la ciudad”.

En aquella primera generacion del “Quattrocento” se
mantienen elementos artropodianos medievales/ goéticos y
podemos citar ciertas referencias artropodianas-quiropteroides
que conservan los demonios (muy al uso en esta época) en el
Juicio Universal (1430) de Fra Angelico, y también de este
autor, y al margen de la referencia que hicimos al hablar de

los textiles, podemos citar del Armario de la Plata (Armadio
degli Argenti) su Anunciacion del Museo de San Marcos de
Florencia, donde el angel posee alas de mariposa y claro,
también oceladas.

También esta primera escuela, y no solo este autor sino
algtin otro, nos van a permitir introducirnos en un artrépodo
de herencia tipicamente medieval como es el escorpion. Por
un lado Fra Angelico y el San Jeronimo penitente (1419-
1420) del Princeton University Art Museum, y por otro Ma-
saccio, quien mantiene elementos que sugieren escorpiones en
los escudos de los soldados en su Poliptico de Pisa (1426), en
particular en los Martirios de San Pedro y el Bautista, y ele-
mento del que no hay duda en la tabla El milagro de la hostia
(1 1467-1468) del Altar de la Cofradia Corpus en Urbino de
Uccello, que narra el tema medieval de la profanacion de una
hostia y el posterior castigo a los culpables y, como no, apare-
ce un escorpion en los escudos del fondo en alusion a los
judios. Comentemos una y otra escena que nos aportara multi-
tud de imagenes escorpionoideas a la Pintura Occidental.

Entre los siglos XIV al XVI el escorpion se asociaba a
la traicion y la perfidia, y por ende para los Cristianos, se
asociaba al Pueblo Judio, y por ello aparece especialmente en
los escudos, tunicas y estandartes de los personajes que le
prendieron y dieron muerte y numerosos ejemplos de ello
aparecen en esta tematica desde la Pintura Goética tardia, como
es El Prendimiento del Maestro del Altar de Schéppingen (c.
1460), el de Erhard Reeuwich, el Poliptico de la Pasion de
Cristo de Antonio Vivarini (c. 1415 — 1476) de la Ca d'Oro
de Venecia, en la Coronacion de espinas (c. 1500) del Bosco
(Monasterio de San Lorenzo de El Escorial, Madrid), elemen-
tos antisemiticos que llegan al Renacimiento, y ejemplos son
La Crucifixion (1556) atribuida a Giacomo Mancini (act.
1541 - 1554) del The Fitzwilliam Museum de Cambridge o La
caida camino al calvario de Albrecht Altdorfer (1480 —
1538). Este quelicerado puede estar sustituido por una lagarti-
ja o un sapo, siguiendo la concepcién medieval que se ha
citado o por una media luna como muestra de la preocupacion
generalizada en Europa por la expansion del Islam, y asi
reflejan varias tablas de El Bosco sobre esta tematica (Monse-
rrat, 2009 b).

También, y por citarse expresamente en las Sagradas
Escrituras, aparece asociado a ciertos personajes, como es el
caso de alglin pasaje de la vida del citado San Jerénimo
(340/7 — 420), uno de los grandes de la Iglesia mas represen-
tado, y que concretamente los cita en su carta a Eustochium, y
por ello apareceran vinculados escenograficamente a las esce-
nas del desierto donde se retir a hacer penitencia. Esta esce-
na es una de las que mayor profusion animalistica posee en la
iconografia de la Cristiandad, y con frecuencia en ella apare-
cen escorpiones (entre uno y cuatro), tanto en Pintura como
en Escultura, especialmente en obras de los siglos XV — X VI,
también en Florencia.

Como hemos referido al hablar de la arquitectu-
ra/escultura, y siguiendo la tradicion de los Bestiarios medie-
vales, a veces el escorpion aparece (también en esta escena)
bajo nuestra actual concepcion de salamandra / lagartija (o
sabandija - “bicho” anfibio / reptiliano). Ya hemos indicado
que insectos y reptiles suelen ir juntos en la misma categoria
en los estudios de iconografia medieval (Ruskin, 2000: 54,
63), y si hacemos un pequeiio esfuerzo en desembarazamos
de nuestros actuales “sesudos y profesionales” criterios sobre
metamero, quitina o queliceros (que en el Medioevo ni por
asomo se consideraban) un escorpion y una lagartija no dejan

538



de ser, y mas para su mentalidad, un bicho con patas que
mueve la cola. Piénsese dentro de esta mentalidad las eternas
disquisiciones sobre si una nutria o un castor eran pez o noy,
consecuentemente, se podian o no comer durante la Cuares-
ma. La tradicion medieval sobre la imagen del escorpion
prevalece al representar este animal en muchos de los cuadros
con esta tematica, tal es el caso de los S. Jeronimo de Gio-
vanni Bellini (c. 1480/90), que tanto el de la The National
Gallery of Art de Washington, como el del Palazzo Pitti,
Galleria Palatina de Florencia ofrecen una similar iconogra-
fia. De esta forma aparecen con frecuencia en muchas obras
de pintores principalmente de finales del siglo XV - inicios
del XVI o bien mezcladas ambas formas, como escorpiones
normales junto a sabandijas y demuestran lo indistinto de
ambos animales bajo su mentalidad. Ejemplos son el citado
San Jeronimo penitente de la Universidad de Princeton (don-
de un pendenciero y aguerrido escorpion se halla a los pies
del santo junto a una culebrilla, una lagartija y su caracteristi-
co ledn, en este caso micro-ledn), u otros ejemplos como los
San Jeronimo en el desierto de Girolamo di Benvenuto del
Musée du Petit Palais de Avignon, de Vicenzo Civerchio, de
Giovanni Bellini del British Museum, de Gentile Bellini del
Toledo Museum of Art, de Jacopo Bellini del Louvre de Paris
o las obras de El Bosco en el Palacio Ducal de Venecia y el
Museo Lazaro Galdiano de Madrid.

Con el tiempo, es la lagartija la que reemplaza esta
simbologia y con cierta frecuencia aparece este reptil en te-
mas religiosos, bien asociados con la imagen de la Virgen, a
cuyos pies aparece, como es el caso de la Vision de San Bar-
nardo (1484 — 1485) de Filippo Lippi de la Abadia Florentina
(quien también pintd los frescos con escenas sobre La vida
San Juan Bautista, del que ya hemos citado su dieta muy
entomoldgica, pintados en 1452-1464 en el presbiterio del
Duomo del Prato) o asociado a la calavera de La Crucifixion
como en la de Luca Signorelli (1450 — 1543) de los Uffizi, o
las conocidas de Durero o Bellini, en los que quizas intente
representar un escorpion, que segun esta tradicion medieval
adoptaba forma de sabandija.

Conforme la tradiciéon medieval se va diluyendo, escor-
piones mas 0 menos numerosos y/o reconocibles o realisticos
aparecen otras obras que sobre este tema realizaron autores
italianos, y florentinos en particular, como Sano di Pietro,
Lorenzo Lotto (que incluye un escorpion negro de patas muy
peludas en su San Jeronimo penitente del Museo de El Prado
de Madrid y en su version San Jeronimo en el desierto del Art
Museum de Bucharest aporta al entorno una langosta, insecto
que tantas veces esta asociada a los desiertos en los textos
biblicos y que en este cuadro representa la fuerza destructora
del diablo), Cima da Conegliano, Benozzo Gozzoli o Fran-
cesco Botticinni (incluye escorpiones muy “gordos” en su
obra de la National Gallery de Londres) o de otras escuelas
como Lucas Cranach, Durero y el Bosco, y a veces, y si-
guiendo las referencias de San Isidoro de Sevilla (tomadas de
Ovidio) conservan en su ideario un origen acuatico (idea que
se remonta a Mesopotamia) asociandolos con los cangrejos y
asi los trasladan a la Pintura, como es el caso de San Jeronimo
de Tiziano en la Pinacoteca di Brera en Milan.

También asi de acuaticos, los escorpiones se trasladan la
escultura en tematicas similares, como es el caso de la obra de
Francesco di Giorgio Martini (c. 1477) de la National Gallery
de Washington o de los bronces de San Jeronimo en peniten-
cia, del escultor, ingeniero y arquitecto florentino Antonio di
Pietro Averlino llamado i/ Filarete (c. 1513, también se le

539

conoce como Antonio Averlino, o Antonio Averulino), en
cuya obra de la Fitzwilliam Museum de Cambridge, atin a su
pequefio formato, hay sitio para un escorpién y un pequefio
cangrejo, ademas de la serpiente que, en su conjunto, poseen
reminiscencias de Isidoro de Sevilla, quien asociaba a estas
tres criaturas como acuaticas y relacionadas con la maldad.
Algo parecido debe haber ocurrido en la tabla sobre San
Jeronimo de Filippo Lippi (1493 — 1495) de los Uffizi, donde
un “escarabajo acuatico” (; Ditiscidae?) parece que existe en
la base del tronco que sujeta el crucifijo. La imagen observada
es muy confusa, pero el agua cercana parece corroborar esta
interpretacion.

Como no podia ser menos, en esta generacion de pinto-
res también vamos a hallar ejemplos sobre la persistencia de
la sempiterna mosca medieval asociada al pecado y la mal-
dad. Veamos casos de pintores relacionados con Florencia
como Sano di Pietro o Cima da Conegliano.

Es sobradamente conocido el demonio de la muerte
entre los Persas y del cual parece proceder el nombre Baal —
zeboub (principe de las moscas), tan referido en la Biblia, que
nos lo trajo a Occidente, y probablemente a autores tardo-
medievales-renacentistas como Leon Battista Alberti (1404 —
1472) o Jean Bodin en La démonomanie des Sorciers (Paris,
1580) y obras como De re aedificatoria, 1452 o Muscae en-
comium, asi como multitud de textos posteriores donde, casi
siempre, se han asociando las moscas con todo tipo de males
(a veces con el éxito en los negocios y la banca). Posterior-
mente la extension del conocimiento e interés por las moscas
y otros insectos despertaron gran atencion durante y tras el
Renacimiento y llegaron a la edicion en Bolonia (1602) de
obras como la de Ulisse Aldrovandi (1522— 1605) De anima-
libus insectis libri septem... (Aldini, 2007).

La mosca se habia usado en la arquitectura a modo de
talisman contra/ en relacion con/ la muerte, y esta supersticion
sobre este insecto se vertio a la pintura gotica tardia y sobre
todo renacentista, donde la presencia de moscas es generali-
zada, aunque en los retratos italianos pasa de poseer connota-
ciones meramente negativas, mortuorias o relacionadas con
elementos moralizantes o funebres, a reforzar y potenciar con
su presencia el realismo del retrato. Ejemplos hay docenas
(Lorenzo Lotto, Sebastiano del Pombo, Carlo Crivelli, etc.),
pero dada su frecuente presencia en cientos de obras, se ha
especulado que la presencia de moscas en los cuadros podria
atribuir a sus compradores un efecto talisman, y con ello una
cierta defensa o inmunidad contra ellas, a modo de amuleto o
bendicion explicita, ante ciertas consecuencias de las guerras,
enfermedades y epidemias que, sin duda, tendrian asociadas
con las moscas y, de hecho, no parece demasiado casual que
aparezcan, sin otro aparente simbolismo ni caracter narrativo,
en cuadros de santos especialmente venerados como en el
citado San Jeronimo (1444) de Sano di Pietro (1406 — 1481)
del Musée du Louvre (Paris) o sobre temas marianos en cua-
dros sobre la vida de la Virgen, particularmente sobre La
Anunciacion. El cuadro de este tema de Cima da Conegliano
(1459/60 - 1517/18) pintado hacia 1499 (Ermitage de San
Petersburgo) muestra una mosca sobre una de las patas de la
mesa donde la Virgen apoya su lectura y una avispa (aparen-
temente un esfécido) sobre la carta que existe clavada sobre el
labrado pedestal. Esta presencia también aparece en obras de
otros autores italianos como en Virgen con el nifio, Santa
Isabel y San Juan de Martino Piazza da Lodi (;, — 1527) o no
italianos, y ejemplo es el 1lamado Maestro de Edimburgo,
donde en su Madonna (hacia 1480) de la National Gallery de



Edimburgo, incluye una mosca sobre el lienzo roto que en-
marca la escena contribuyendo eficazmente al trompe oeil que
el autor pretende.

Entre los pintores florentinos de la segunda generacion,
y siempre en relacion al tema que nos ocupa, debemos citar a
Mantegna. En una de cuyas ultimas (e inconclusa) obras
Minerva persiguiendo a los vicios (1502-1506) aparecen
numerosos angelotes con alas de mariposas o de insectos
idealizados, que le dan un caracter mitologico a la escena.
Esto ya lo habia utilizado en su conocido fresco ilusionista de
la Camara de los esposos (1474) del Castillo de los Gonzaga
de Mantua (encargados por Ludovico Gonzaga) en la que hay
angeles con alas de arrendajo y de mariposa, alguna ocelada
(claro) y otras que recuerdan a Vanessa atalanta, como en su
conocido Putti sujetando un cartucho. Podria resultar curioso
el hecho de emplear estos elementos para temas profanos y
mitologicos y recurrir a los angelotes mas convencionales
(con alas de ave) en temas religiosos como en su poliptico
Pala di San Zeno de Verona (1457-59), La Ascension (1460)
de los Uffizi de Florencia, La Ascension (1456) de la Capilla
Ovetari de Padua o los querubines de su Madonna (1485) de
la Pinacoteca de Brera. Sin embargo resulta evidente que el
uso de unos u otros elementos (en temas profanos y mitologi-
cos/ tradicional y religiosos) tiene un por qué.

En el heterogéneo y poco delimitado transito hacia el
Renacimiento se va imponiendo la idea de lo alegérico frente
a lo meramente religioso, y cuadros y frescos con esta temati-
ca van decorando los nuevos edificios. En estos temas los
putti /angelotes pueden llegar a distinguirse en la pintura no
solo por su actitud o atributos que porten, sino segun las alas
que lleven. Los angelitos (santos) conservan sus alas de ave, y
los angelitos (mitologicos) pueden portar alas de mariposa, y
que junto a campanas, monedas, relojes o coronas, las mari-
posas también aparecen en cuadros posteriores con temas
alegodricos como es el de la abundancia. La fortuna de Jacopo
Ligozzi (1547 — 1627/32) o La Eta dell’ oro, La Etd dell
argento o La Eta del ferro de los Uffizi de Florencia son bue-
nos ejemplos.

A esta segunda generacion también pertenece uno de los
mas famosos y populares pintores florentinos, Sandro Bottice-
1li, que formado en el taller de Lippi, le tocd y afectd la época
revuelta que condujo a la hoguera a Savonarola (1498). En su
obra recurre a numerosos elementos florales en algunas de sus
mas conocidas obras como son Alegoria de la primavera o el
Nacimiento de Venus de los Uffizi (1484-88), su Madona
adorando al Nijio (1482) de la Edimbourg National Gallery o
su Virgen con Nifio que abraza a San Juan (1500) de la Ga-
lleria Palatina de Florencia, en los que no encontramos la
mas minima referencia entomologica, elemento que, por el
contrario, aparecen formando parte de escudos de armas y
otros elementos decorativos que los sugieren (armamento,
espadas o escudos) en referencia alusiva a la casa que encargd
la ejecucion de alguna de sus obras, como es el caso de Marte
y Venus de la National Gallery de Londres, donde del tronco
hueco salen avispas, en clara alusion a la casa de los Vespu-
cci, para quienes Botticelli trabajo, y muy probablemente
fueron quienes le encargaron este cuadro (algo parecido hara
mas tarde Tiziano, en su lienzo El amor sagrado y el amor
profano (1514) de la Galeria Borghese de Roma, donde apa-
recen las conocidas abejas tan reiteradas en este tema amoro-
s0, asi como de las citadas referencias heraldicas papales).
También en su obra Un joven ante las siete musas del Louvre
hay una alegoria a la Dialéctica en el escorpioén que, como

simbolo de alguna de las Siete Artes Liberales, porta en la
mano uno de los personajes (cada una de las artes aparece con
su atributo: la Retérica con el rollo de papel, la Dialéctica con
el escorpion, la Aritmética con una hoja de formulas matema-
ticas, la Geometria con una escuadra, la Astronomia con una
esfera celeste y la Muisica con un pandero y un 6rgano portatil
y la Sabiduria que porta rama de olivo). El escorpion signifi-
caba uno de los Cuatro Elementos (la tierra), y era simbolo de
Africa, una de las Cuatro Partes del Mundo, y es curioso que
siglos después, sea otro aracnido, la arafia, la encargada de
reflejar otra alegoria, en este caso de la Diligencia.

Muchos de estos cuadros son un vivo reportaje de la
época, y a través de ellos se puede seguir el curso en la forma
de vivir y vestir que tenia la sociedad florentina, tanto la baja
(donde aun en cuadros con temas de milagros a los pobres no
les hemos visto “demasiados” rastros de polillas en sus hara-
posa vestimenta), como en las clases mas acomodadas, donde
con frecuencia aparecen vestidos y avituallamiento de seda
que anteriormente hemos citado, y por mencionar algin caso
refiramos La Flagelacion de Jesus de Piero Della Francesca
(Galeria Nacional de las Marcas, Urbino) o Judit de Cristo-
fano Allori (Galeria Palatina).

El Bajo Renacimiento (1420-1500) o Quattrocento da
paso al Alto Renacimiento (1500-1527) o Cinquecento, y a
pesar de que sus focos se van desplazando hacia Roma, Ve-
necia, Parma, Mantua y Bologna, Florencia, a partir de 1537
(llegada al poder de Cosme I), seguira aportando su esencia
creativa y renovadora y generara la Academia, el concepto de
Museo y la critica de Arte, que copiara el resto de Europa.
Epoca con espléndidos artistas, nacidos o muy relacionados
con esta ciudad, de la talla de Miguel Angel, Rafael o Leo-
nardo en pintura (Chiarini, Darr & Giannini, 2002; Da-
vid, 2005), Bramante y Andrea Palladio en arquitectura, y en
ambas especialidades junto a la escultura Miguel Angel con
obras que enmudecieron todo lo que se habia hecho hasta
entonces. También entre estos genios vamos a encontrar ele-
mentos artropodianos.

Tal es el caso de Rafael Sancio (1438-1520), que nacido
en Urbino, entre 1499 y 1503 fue discipulo de Perugino, y es
uno de los grandes pintores que ejercio una influencia enorme
en la pintura. De la obra de este autor hemos conseguido
algunos datos sobre el tema que nos ocupa y se trata de un
retrato a €l atribuido, el Retrato de Elisabetta Gonzaga de los
Uffizi, (también atribuido a Giovanni Santi, Mantegna, Durero
o Caroto) donde la dama porta un pequefio escorpion negro en
su diadema como referencia, probablemente a alguna de las
alegorias antes citadas, zodiacal o quizas a la buena suerte.
Otra referencia artropodiana de este autor es una sanguina
conservada en el Louvre sobre el citado tema de Psyché que
tanto admiraran y trataran cuatro siglos después los precisa-
mente llamados prerafaelitas, y no podemos abandonar este
autor sin citar los cangrejos que incluye en su magnifico fres-
co sobre La Creacion de los animales (1518-19), de la Loggia
de la segunda planta de los Palazzi Pontifici del Vaticano.
También aparece algin cangrejo en su dibujo a tempera La
pesca milagrosa (c. 1515) del Victoria and Albert Museum de
Londres que sirvi6 de base al tapiz (1519) que se conserva en
los Museos Vaticanos. Ambos hechos son novedosos pues en
la iconografia medieval previa es muy poco frecuente la apa-
ricioén de cangrejos no zodiacales, tanto en escenas de Pesca
milagrosa, como en escenas de la Creacion de las aves y los
peces o el Bautismo de Cristo, como la de la Capella Pazzi,
donde podria aparecer algun cangrejo.

540



Leonardo da Vinci, nacido en Anchiano (1452 — 1519)
representa el mejor ejemplo del hombre del Renacimiento,
con ideales humanistas, tedrico de la pintura, arquitectura,
escultura, ingenieria, astronomia, matematicas, fisica, musica,
aerodinamica o la dptica. Trabajo en la observacion meticulo-
sa de la luz, la perspectiva, la botanica con detallados dibujos
de plantas, frutos y flores, la geologia y el mundo natural,
desde el vuelo de las aves al movimiento del agua. Trabajo
para Lorenzo de Medicis, pero pronto tuvo que salir de Flo-
rencia. Su interés y respeto por la Naturaleza queda suficien-
temente demostrado en su obra, si bien pocos artropodos son
conocidos en sus dibujos, pero su verdadera importancia para
nosotros radica mas personalmente en su Tratado de la pintu-
ra, donde escribe: “Digo a los pintores que uno nunca debe
imitar el estilo de otro, ya que serd llamado, en lo que con-
cierne al Arte, no un hijo, sino un nieto de la naturaleza.
Dado que las cosas naturales existen en gran abundancia,
queremos y debemos atenernos en primer lugar a ellas, antes
de recurrir a los maestros que aprendieron directamente de
la naturaleza”. Se conoce un dibujo a él atribuido (Wallraf-
Richartz Museum de Colonia) con la imagen “del natural” de
un cangrejo de mar (Crustacea, Decapoda, Brachyura), animal
que debio6 llamarle poderosamente la atencion por la delicade-
za con la que esta pintado. Es curioso que otro autor geografi-
camente alejado, pero igualmente apasionado y curioso por
los temas animales como fue el aleman y también renacentista
Alberto Durero (1471 — 1528) tuviera la misma pulsacion al
representar cangrejos como elementos de alguno de sus apun-
tes o acuarelas. Sus delicados dibujos del Cangrejo (Cancer
pagurus) datado del mismo dia de su llegada a Italia en 1495
y del mal llamado Langosta (1495), al tratarse de un bogavan-
te (Crustacea, Decapoda, Brachyura, Reptantia: Nephropidae,
Homarus gammarus), también parecen demostrar, por su
detalle, el interés que debieron despertar en el joven pintor la
primera vision de estos animales en los mercados italianos, de
forma similar a lo anotado para Leonardo.

Es cierto que la simbologia animal heredada del mora-
lista y didactico Medioevo arrastra una enorme influencia en
la iconografia animal, y cuesta aceptar, entre los estudiosos
del arte que un animal como un cangrejo, y sélo y sencilla-
mente un cangrejo (sin mas), pueda simplemente despertar la
atencion del alma de estos “casi divinos” artistas (ya renacen-
tistas) por su simple belleza y su extraordinaria arquitectura, y
en este caso (y no podia ser menos), hay quien opina que tal
aficion no es otra cosa que reflejo del cangrejo de rio (A4sta-
cus) perteneciente al escudo de armas de la Familia Melem,
en cuyo Retrato de Katharina Heller (1509) aparece. No
conocemos la intencionalidad de Leonardo, pero insistimos en
el mero placer de observarlo y de pintarlo per se.

Tras el Sacco di Roma (Saqueo de Roma) de 1527, el
Cinquecento va dando paso a la corriente Manierista con
pintores de la talla de Pontormo, Rosso, Puligo, Vasari o
Parmigianino, alguno de los cuales citaremos con cierta fre-
cuencia, y el Arte se va abriendo tras ellos el camino hacia el
siglo XVII y el Barroco, el mas entomoldgico de todos los
periodos de la Pintura Occidental. Vamos a hacer un breve
repaso de los temas donde hallamos artropodos dentro de la
Pintura Barroca Florentina o la de sus museos.

Siguiendo la tradicion, con cierta frecuencia la Virgen
sigue apareciendo asociada a las mariposas, especialmente
durante la primera mitad del s. X VI, y asi, el florentino Ales-
sandro Allori (1535 —1607) en su Virgen con el Nifio y Santa
Isabel (1603) del Musée Condeé muestra un bello ejemplo de

541

esta herencia renacentista. También de este autor, mencione-
mos su obra Sagrada Familia (c. 1602) del Museu de Arte
Antiga de Lisboa, donde no sélo repite la presencia de mari-
posas (imaginarias), sino que un panal de miel se ofrece como
tributo.

La presencia de abundantes temas mitologicos y alegé-
ricos en la pintura de este periodo indujo a la representacion
de numerosos angelotes con alas de mariposa que, “obvia-
mente” oceladas, aparecen por doquier, y por poner algiin
ejemplo citemos La edad de plata de Jacopo Zucci (1587) de
los Uffizi, y tampoco faltan los putti con alas de mariposas en
los frescos mitologicos especialmente los realizados durante
el Barroco-Rococo, y buena muestra son los techos de los
Palazzo Pitti o Medici Riccardi (Fig. 67), y particularmente
en los de Psyché y Cupido (1517) bien conocidos de la Villa
Farnesina de Roma. Otros artropodos, especialmente crusta-
ceos, suelen aparecer en escenas historicistas o de banquetes,
y Sifax recibiendo a Escipion de Alessandro Allori del Salon
de Leon X de la Villa Medicea de Poggio a Caiano (1571-
1582) es un bello ejemplo.

Tampoco son infrecuentes en el lenguaje del Barroco
las obras que indirectamente se refieren a los artrépodos en
relacion a plagas, enfermedades o molestias que provocan o
trasmiten, aunque a veces no aparezcan explicitamente repre-
sentados. Tal es el caso del cuadro de Miguel Jacinto Menén-
dez titulado San Agustin contra la plaga de langosta del Pra-
do de Madrid o el grabado del mismo nombre del Bowes
Museum (County Durham), el de un autor anénimo de San
Narciso y las moscas (1665?) de la Parroquia de Sant Feliu
de Gerona o del Museo Provincial de Bellas Artes de Valen-
cia, el de Murillo Santa Isabel de Hungria curando a los
tiiosos (1672) del Hospital de la Santa Caridad de Sevilla,
Mujer despiojando a un nifio de 1a Alte Pinakothek de Munich
o el Muchacho del cantaro de Murillo del Louvre, o de otras
escuelas Mujer despiojando a un nifio de Hooch del Rijksmu-
seum de Hamsterdam o los grabados de Adrian van Ostade de
la Coleccion Hanfstaengl de Munich, por citar algunos ejem-
plos de lo comun y familiar de estos parasitos, incluso entre
los no mortales y Venus despiojando el Amor de Giovanni
Mannozzi en el Palazzo Pitti seria un excelente ejemplo.

También relacionados con los insectos parasitos encon-
tramos en las colecciones florentinas otros ejemplos posterio-
res. En la Galeria de los Uffizi hallamos un cuadro donde se
sugieren estos insectos, y en este caso, asociados a la volup-
tuosidad femenina. Nos referimos al cuadro La Pulce (1710—
1730) de Giuseppe Maria Crespi, clasico y eterno tema de la
pulga que se esconde entre los ropajes y pliegues femeninos
mas intimos, codiciados y secretos de la mujer. Este tan suge-
rente tema ya habia despertado su interés (Buscando pulgas c.
1730, o6leo del Museo Nazionale San Matteo de Pisa) y ya
habia sido tratado en la literatura por autores como Nicolas
Rapi, Johan Fischart o Giuseppe Artale, e incluso gener6
algtin concurso literario poético en 1579 en Poitiers, satiras y
obras comicas y algunas disquisiciones juridicas y médicas
parodiadas por el mismo Goethe. El tema de la joven mujer
semidesnuda buscandose una pulga entre sus ropajes resulta-
ba muy insinuante y fue recurrente en la pintura holandesa,
flamenca, francesa o italiana entre los siglos XVI—XVIII con
obras de La Tour, Dusaert, Adriaen van de Velde, Gerrit van
Honthorst, Lancret, Lundens o Giovanni Battista Piazzetta y
también fue tema de grabados de Goya, Picard, Fischart,
Picasso o Tscherning e incluso de ceramistas como Von Lu-
plau.



Otros pintores tratan el tema de las pulgas al margen de
su relacion con la mujer, tal es el caso del cuadro La captura
de las pulgas de Both del Museo de Bellas Artes de Budapest
0 Muchacho buscando pulgas en su perro (c. 1665) de Gerard
Terbosh de la Alte Pinakothek de Munich, y ya que estamos
con Florencia, citemos el famoso cuadro de Pedro Pablo Ru-
bens, La Coronacion de Maria de Medici del Louvre, donde
uno de los perros se despulga, y también se interesaron por el
tema grabadores como Van Leyden en su Mujer despulgando
a su perro (Rijksmuseum de Amsterdam) o acuarelistas que
amplian al hombre (varén) como hospedador, como el dibu-
jante y caricaturista inglés Thomas Rowlandson (1756 - 1827)
con su An Old Maid in Search of a Flea (1794) del Museo de
San Francisco o en las series de grabados de Goya.

Como ya citamos al hablar de la Peste, era de esperar
que especialmente durante el Barroco y el Rococd, los ropajes
y pelucas hicieran lo propio en las poblaciones de piojos y
ladillas de los florentinos, y sin tener tanta mala fama de li-
cenciosos como los venecianos (Monserrat, 2009 a), no se
quedarian atras (voluptas florentina que pretendio sembrar el
£0z0 pagano en la casposa y atemorizada moral legendaria).
Recordemos que Savonarola se rebel6 contra lo depravado de
la corte y el papado de los Borgia, y que el mismo Cosme III
proclamo castigos corporales y publicos a las prostitutas (pa-
rece mentira tantos castigos ejemplarizadores para luego
analizar objetivamente la pléyade de amantes, hijos naturales
y escapadas amorosas que acompaian las biografias de sus
gobernantes, mas de un Papa y los Medici incluidos), y no
dudamos que algo parecido debia ocurrir entre sus habitantes,
tanto acaudalados como plebe. El tema de los piojos resultd
tan familiar que los pintores holandeses y alemanes los consi-
deraron un tema mas de sus escenas costumbristas, y autores
como Pieter de Hooch (1629-1684) o Jacob Duck (1600-
1667) entre otros, lo reflejan.

La vestimenta y la moda fueron adaptandose, especial-
mente desde el Renacimiento, a la necesidad de mantener a
las pulgas lejos del cuerpo y de la ropa, y aparecieron cuellos,
puiios, dobladillos, pufictas y forros de piel en la vestimenta
tanto masculina como femenina. Posteriormente otros artilu-
gios usados como pendientes o colgantes se afiadiran a los
complementos del vestuario, y la costumbre de portar una piel
de mano se hizo mas necesaria que mero objeto de moda,
habida cuenta del complejo vestuario externo e interno que
portaban sobre todo las damas, donde las pulgas hallaban
infinitos recovecos donde esconderse, y fueron prendas carac-
teristicas de la vestimenta de las clases mas acomodadas, y
consecuentemente aparecen con mucha frecuencia en retratos
cortesanos que tan frecuentes resultaron y tan necesarios
fueron durante los siglos XVI-XVII para darse a conocer
entre parientes o dentro de la politica matrimonial para con-
certar enlaces. El Retrato de Ana de Austria (1622) de Rubens
del Museo de El Prado de Madrid o el de la Infanta Margari-
ta Teresa en vestido azul (1659) de Velazquez del Kunsthisto-
risches Museum de Viena son dos excelentes ejemplos, y en
Florencia son muy frecuentes los retratos que muestran estas
practicas indumentarias a lo largo del tiempo, y ejemplos son
las obras de Hans Memling, Giorgio Vasari, Perugino, Sebas-
tiano del Piombo, Francesco Ubertini, Guido Reni o Rubens
que pueden admirarse en las principales pinacotecas florenti-
nas. Para conocer ciertos aspectos de la moda florentina de la
época consultese Racionero (1990).

Al margen de la Pintura Florentina, hallamos en las
colecciones de esta ciudad una enorme cantidad de obras de

otros pintores italianos y extranjeros, principalmente de las
Escuelas Holandesa y Alemana, de cuyas obras hicieron aco-
pio sus mecenas y gobernantes a lo largo de los diferentes
periodos de su historia, y en estos cuadros, no sé6lo vamos a
encontrar las mas conocidas firmas, sino las caracteristicas y
condicionantes en las que, en cada periodo, vamos hallar
artropodos dentro de la pintura occidental. Veamos muy so-
meramente algunos ejemplos.

Con herencias medievales ya hemos citado la asocia-
cion de los artropodos con los seres demoniacos. Tal hecho es
frecuente en la obra de Jan Brueghel (1568 — 1625), y buenos
ejemplos son sus obras Aneas in der Unterwelt del Kunst
Historische Museum de Viena y Orpheus en el inframundo
(1594) del Palazzo Pitti, Galleria Palatina de Florencia, que
incluye monstruos y demonios artropodianos. Recordemos
que este inmenso edificio se comenzo a construir en 1458 y
que se fue ampliado mas tarde, fue la residencia de los gran-
des Duques de Toscana, desde 1550 hasta 1859, y que contie-
ne una fabulosa coleccion de arte en la que hallamos obras de
Andrea del Sarto, Rafael, Perugino, Tiziano o Tintoretto.

Hemos indicado que el Barroco es la época de explo-
sion entomologica en la pintura y multitud de temas los tratan,
bien en obras de caracter mitoldgico, costumbrista, religioso,
etc., pero sobre todo en los miles de cuadros sobre Naturale-
zas Muertas, floreros, temas con escenas de bosques, de mer-
caderia y venatorias. Veamos algunos ejemplos que hallamos
en los museos de Florencia (Casciu, 2009).

La especial aficion animalistica y especialmente ento-
mologica que refleja la obra de Georg Flegel (1566-1638) o
de Jan van Kessel (1626 — 1672) que demuestran el progresi-
vo interés y atencion de este autor por la naturaleza y una
progresiva y mayor fidelidad a la realidad dentro de la enorme
profusion de elementos no solo floristicos y faunisticos sino
propiamente entomoldgicos, también apoyado por la edicion
de obras impresas profusamente ilustradas y colecciones.
Ejemplos son su Insectos y flores (1653) del Rijksmuseum de
Hamsterdam, Estudio de mariposas e insectos (1655) de la
National Gallery of Art de Washington o en sus bodegones
con crustaceos, como es Bodegon (1653) de la Galleria degli
Uffizi de Florencia que incluye un Asthacus (Crustacea, De-
capoda, Asthacidae) y varias gambas.

También muy entomoldgica es la obra de algunas artis-
tas holandeses o alemanes que hallamos en las colecciones
florentinas, asi Rachel Ruysch (1664 — 1750) en su Flores,
frutas e insectos (1716) de la Galleria Palatina del Palazzo
Pitti de Florencia, donde recurre al uso de lagartijas y caraco-
les como simbologia de la pereza y el demonio en contraposi-
cion a los frutos de la vida sobre los que pululan cantidad de
mariposas, cerambicidos y abejorros que dan una gran vitali-
dad al cuadro, y no podemos dejar de mencionar a la ento-
moldgica Maria van Oosterwyck (Oosterwijck) y su Flores y
frutas (1670) de esta misma galeria y citar de la Galleria de
los Uffizi a Abraham Mignon/Minjon (1640-1679) y su ento-
mologica Naturaleza muerta (con geométridos, arafias, mos-
cas, cléridos, etc.).

Marcada influencia holandesa poseen algunos artistas
italianos que siguen un estilo muy académico, al margen de
otras tendencias que ya se habian iniciado y conservan el
modo en el que las moscas o las avispas aparecen en los cua-
dros. Tal es el caso de Giovanna Garzoni (1600 — 1670) y sus
obras Plato con peras, avellanas y mosca o Bodegon con
perro (ambos entre 1646 -1664) del Palacio Pitti. También
son frecuentes temas de mercaderia y/o cocina donde la pre-

542



cariedad es transformada por el Barroco en opulencia y osten-
tacion, citemos a Joachim Beuckelaer (1535 -1571), gran
cultivador de estos temas y su Pilatos mostrando a Jesus al
pueblo de los Uffizi.

Muy relacionado con Florencia, y uno de los maximos
exponentes de la pintura barroca es P. P. Rubens (1577 -
1640), que incluye algunos elementos artropodianos en sus
obras en funcion de los elementos alegoricos en boga durante
este periodo. Tal es el caso de los angeles, angelotes, putti y
angelas que son sin duda uno de los elementos mas emplea-
dos en el Barroco. Rubens, que estaba sufriendo las conse-
cuencias de la Guerra de los Treinta Afios viendo estériles sus
personales esfuerzos diplomaticos ante Carlos I de Inglaterra
para evitarla, lo refleja en dos de sus obras. En una de ellas,
Las consecuencias de la guerra pintada entre 1637 — 1638
para el Duque de Toscana y conservada en el Palazzo Pitti,
pueden apreciarse dos angelotes con alas de ave que tienden a
retener fisicamente el cuerpo desnudo de Venus quien simbo-
liza la paz y que tiende a seducir y detener a Marte que repre-
senta la guerra. Sobre ellos, otro angelote, éste mas liviano y
con alas oceladas de mariposa (“como asi ha de ser’’) parece
simbolizar la disuasion verbal que evite los desastres que la
guerra originara, y que estan representados a la derecha del
cuadro. Esta intencion ya la habia utilizado anteriormente en
su otro cuadro Guerra y paz pintado en 1629 para Carlos 'y
que se conserva en la National Gallery de Londres, y en el
que Venus, simbolizando la alegoria de la Paz, esta rodeada
de personajes y nifios que representan la abundancia, alegria y
armonia de la paz, y un angelote con alas de ave entre ellos,
tras ella Minerva diosa de la sabiduria rechaza a Marte que
trae la guerra y el desastre, y sobre ella un angelote, éste con
alas de mariposa y caduceo en mano, simula el mensajero de
los sabios consejos para dirimir el conflicto (apelando al rey
de Inglaterra a usar la diplomacia para facilitar y mantener la
paz). También recurre a este entomo-mitologico elemento en
el cuadro y/o el boceto de Aquiles entre las hijas de Licome-
des del Museum Boijmans van Beuningen de Rotterdam o en
Tetis recibiendo las armas para Aquiles del Museée Beaux
Arts de Pau, y también aparecen angeles con alas de mariposa
en su obra El banquete de Venus (1630), del Kunsthistoris-
ches Museum de Viena u otros del Museo del Louvre, y sin
ser temas mitologicos, pero tampoco religiosos, también em-
plea angelotes con alas de mariposas en obras no religiosas,
como son las alegorias de personajes, como el de Maria de
Medici triunfante o en escenas relacionadas con temas de
corte como El cambio de las dos princesas de Francia y Es-
paiia sobre el Bidasoa ambas obras del Louvre (Paris).

Rubens fue el pintor oficial de la Reina florentina Maria
de Medici (1573-1642), que lleg6 a ser reina de Francia, yala
que retratd en varias ocasiones (1875) y le encargd algunos
enormes lienzos como Enrigue IV en la batalla de Ivry o su
Entrada triunfal en Paris (ambos en los Uffizi) y hallamos
elementos que nos interesan en alguno de estos cuadros. Pa-
raddjicamente la reina paso del boato y el lujo al exilio en
Amberes, y acabo sus dias en la mayor de las miserias en un
humilde alojamiento que propio Rubens le brind6 hasta su
muerte en 1642.

Y ya que hablamos de Rubens, contemos otra anécdota
entomoldgica semejante a las que hemos citados de otras
épocas, ésta referida por André Chastel en 1747 quien men-
ciona a un tal Herrero, “uno de los mds grandes pintores de
su tiempo” quien, habiendo sido rechazado por su oficio y
cuna al pretender a una de las hijas de Rubens, acabd siendo

543

admitido tras sus estudios en Roma porque pinté una mosca
sobre un lienzo del maestro, con tal destreza, que el propio
Rubens intentd espantarla. Como vemos la “poco original”
anécdota se repite.

Por ultimo, citemos un tema mitoldgico que es tratado
con frecuencia en la pintura barroca y es el de la Medusa.
Perseo decapitdé a Medusa para liberar a Andromeda, y este
horrible personaje y pasaje es proclive a la inclusion de todo
tipo de “bichos malignos”. El propio Rubens en su cuadro La
cabeza de la Medusa del Kunst Historische Museum de Vie-
na, afiade diversos elementos animales que contribuyen a dar
un aspecto mas horripilante al tema, y claro, ahi esta un es-
corpién en actitud muy natural y dos arafias junto a una sala-
mandra (vemos como lo de sabandija se mantiene hasta este
periodo). Otro ejemplo es Pierre Mignard y su obra Perseo y
Andromeda (1679) del Museo del Louvre de Paris por citar un
ejemplo. En las colecciones florentinas hallamos varios ejem-
plos de este tema, sea Benvenuto Cellini en su modelo en cera
de Perseo con la cabeza de la Medusa del Museo Nacional
del Barguello o el cuadro Cabeza de la Medusa probablemen-
te de Fr. Snyders (1579 — 1657), atribuido a veces a Caravag-
gio, de los Uffizi, en el que también se incluye miles de ser-
pientes, como el de Rubens con los citados escorpiones y
arafias.

Hemos hecho un largo recorrido, pero la presencia de
artropodos en la pintura no se limita a los citados siglos
pasados, sino que su interés permanece latente hasta la
actualidad. Citemos Paisaje y mariposas de Salvador Dali
que vimos en la Galeria Migneco & Smith de Florencia o la
abundancia de artrépodos que se mantiene en muchos artis-
tas contemporaneos locales (Fig.77). Escapa de nuestra
intencion haber hecho un catalogo de los elementos artro-
podianos en la pintura florentina (o no florentina) sita en los
museos de esta ciudad, y ya hemos citado algunos ejemplos,
pero no queremos acabar este apartado relacionado con la
pintura sin citar los cientos de frescos, galerias, techos y
pintura murales que adornan los cientos de palacios de esta
ciudad.

PINTURA MURAL Y FRESCOS

Para concluir este apartado relacionado con la pintura, hable-
mos de los famosos frescos florentinos. Siguiendo la estética
de lo que poco a poco va desenterrandose y ve la luz de la
antigua Roma primero, y de Pompeya después, e imitandolas,
los techos se llenan con estucos profusamente pintados, y las
Galerias Vaticanas o las del Palazzo Vecchio y los Uffizi de
Florencia sentaran las bases de lo que mas tarde se extendera
por todas las cortes europeas. Este gusto y estética romana se
mezclara con nuevos elementos jeroglificos, alegoricos y
esotéricos (incluso teatrales, caricaturescos, oniricos, didacti-
cos o paradodjicos) y ocupa los gustos de Europa durante el
Renacimiento, el Barroco y alcanza su maximo desarrollo
hacia el Rococo, prolongandose hasta el Neoclasico, tapizan-
do el interior (y a veces el exterior) con pinturas y filigranas
todo tipo palacios, mansiones y habitaciones.

Los mas citados de Florencia fueron realizados por
artistas de la talla de Vasari, Bizzelli, Botteri, Pieroni o Allori
entre 1580 — 1581 (algunos bellamente restaurados tras su
casi total destruccion por el ejército aleman en 1944) y otros
como los de Luzio Romano en la Sala de la Biblioteca (s.
XVI) del Castello de Sant Angelo de Roma son bellos ejem-
plos. Entre ellos destacan Alessandro Allori (1535 —1607) o
Antonio Tempesta (1555 — 1630), que son especialmente



naturalisticos y que sin duda aumentaron sus recursos imagi-
nativos accediendo a las colecciones (naturalia) de los Gabi-
netes de Curiosidades de los Medici, y hay elementos repre-
sentados en estos frescos florentinos que lo atestiguan.

En grifos, motivos florales, putti, figuras zoomorfas y
antropo-zoomorfas se enlazan objetos y animales imaginarios,
aves en su mayoria, y frecuentemente “mariposas” y “libélu-
las” como insectos mas utilizados (Fig. 55-62, 65, 67), asi
como alegorias y signos zodiacales con sus cangrejos y es-
corpiones (Fig. 54, 66). En ellos habitualmente son imagina-
rias las “especies” de insectos, mayoritariamente mariposas,
utilizadas, siguiendo el esquema practico romano de que una
mariposa parece una mariposa, sin “perder el tiempo” en
calibrar qué mariposa es, aunque por lo anteriormente men-
cionado, generalmente son oceladas. Serian cientos los ejem-
plos a citar ya que abundan en todas las construcciones de la
épocayy, circunscribiéndonos a Florencia, y aunque existen en
muchos otros palacios y mansiones, citemos los del Palazzo
Vecchio, el Tercer Corredor de los Uffizi (Lam. 4), las con-
traventanas de la Sala Poccetti (1620 -1625) del Palazzo Pitti,
etc., que poseen multitud de mariposas imaginarias, y son
ejemplo de la persistencia de estos gustos entre la nobleza y la
aristocracia de la época que alcanzara el s. XIX siguiendo esta
estética, y desde luego las referencias artropodianas heredadas
del Clasicismo se mantienen.

Con alguna frecuencia (aunque mucho menor que las
aves y mamiferos que se reconocen mucho mas habitualmen-
te) pueden llegar a identificarse algunas especies de maripo-
sas, como es el caso de las Papilio machaon o Saturnia pyri
(Fig. 58, 62) que aparecen en el Palazzo Vecchio de Floren-
cia, como en el Quartiere degli Elementi de Giorgio Vasari
(1555) o en el Apartamento de Eleonora (1540 — 1562) del
flamenco Giovani Stradano (1523 — 1605). Los pajaros como
elemento decorativo a utilizar en el concepto de ascension y
gloria de un linaje se ponen especialmente “de moda” a me-
diados del s. XVI y ejemplo evidente es la camara verde,
ejecutada entre 1540-1542 por Ridolfo del Ghirlandaio para la
citada Eleonora de Toledo en el Palazzo Vecchio que roza el
auténtico naturalismo y con ellos, y con igual intencion las
mariposas también aparecen.

Al margen de los elementos pompeyanos, meramente
decorativos, pueden aparecer elementos artropodianos en las
propias pinturas en figuras alegéricas y escenas de los paneles
principales que suelen dar nombre a las salas donde se hallan.
Muchas de ellas versan sobre temas mitoldgicos clasicos y, al
margen de los citados angelotes con alas de mariposas (Fig.
67), o bien tocan temas artropodianos y en ellos hallamos
insectos o elementos mitologicos - entomoldgicos en escenas
asociadas al mundo pagano, especialmente de textos clasicos
o mitologicos, como es el caso de Psyché, Diosa Melisa,
Artemisa, Zeus, Mitra, Orfeo, etc., con referencias mitologi-
cas artropodianas que estan presentes y adornan multitud de
salas en numerosos palacios y edificios florentinos. Por citar
algan ejemplo, y sin dejar estos edificios mencionados, en el
panel de la Tierra de los frescos del Quartiere degli Elementi
de Giorgio Vasari (1555-1557) una figura ofrece un panal de
abejas a Saturno, y en el del Agua uno de los oferentes porta
una langosta con la que venerar a Venus, y en la Sala de
Jupiter aparece Amaltea ofreciendo un panal a Jupiter y es
visible alguna abeja, que son algunos de los muchos ejemplos
que podrian citarse. Tampoco faltan referencias artropodianas,
especialmente crustaceos, en alguna de las obras de marcada
aficion naturalistica que el citado Francisco I mando realizar

544

para su Studiolo y su Camara de las maravillas del Palazzo
Vecchio, donde se desborda su pasion por la naturaleza en
obras como La pesca de perlas de Alessandro Allori.

Este interés por los insectos se traslada a otros elemen-
tos decorativos y soportes, como son las vidrieras, y asi Gior-
gio Vasari en su vidriera de la Toeletta di Venus del Escrito-
rio di Callioppe, (1555 - 1558) del Palazzo Vecchio de Flo-
rencia utiliza alguna mariposa (Fig. 17).

Las grandes techumbres, asi decoradas, eran la pantalla
ideal para mostrar la grandeza de las correspondientes familia
y linajes, y en el caso que nos ocupa las segunda y terceras
galerias de los Uffizi loan la grandeza y el buen gobierno de
Ferdinan II de Medici, y artistas de la talla de Cosimo Ulive-
11i, Jacopo Chiavistelli o Agnolo Gori trabajaron en ellas entre
1658-1679, y sirvieron de modelo a otros artistas como Giu-
seppe Tonelli, Giuseppe Nicola Nasini y Bartolomeo Bimbi,
que entre 1696 y 1697 mantienen la glorificacion de los Du-
ques de Florencia pero introducen elementos religiosos (san-
tos de Toscana) en sintonia con el nuevo clima religioso.

» Lamina 4: Elementos entomologicos en pintura al fresco,
paneles y en piedras duras de la ciudad de Florencia. 54: Fresco
con constelaciones, Capella d'Pazzi en Santa Croce, obra atribui-
da a Giuliano d’Arrigo “Pesello”. 55 - 62: Motivos entomoldgicos
en los frescos del Palazzo Vechio'y corredores de la Galleria degli
Uffizi, de ellos: 58: Giovani Stradano, fresco con Papilio
machaon del Apartamento de FEleonora (1540 — 1562), 59:
Giorgio Vasari, frescos con diablos con alas de mariposa (1555),
62: Giorgio Vasari, frescos con Saturnia pyri (macho y hembra)
en el Quartiere degli Elementi de (1555). 63: Pier Maria Baldi,
panel moralizante con el uso de las abejas (1691) del friso de la
Sala Luca Giordano del Palazzo Medici Ricardi. 64: Pier Maria
Baldi, rinoceronte del friso (1691) de la Sala Luca Giordano del
Palazzo Medici Ricardi. 65: Mariposa en el Emblema del cisne,
Corredor este de la Galeria de los Ufficci, de Zamperini, 2007. 66:
Motivos decorativos con el zodiaco, techo del tercer corredor de la
Galleria degli Uffizi. 67: Luca Giordano, temas entomologicos en
su Apoteosis de la Dinastia Medici (1685) del Palazzo Medici
Ricardi. 68: Detalles entomoldgicos en una manufactura en pie-
dras duras, mesa sobre disefio de Jacopo Ligozi (Florencia, inicios
del s. XVII), Museo Nacional de Historia Natural (Paris), de
Castelluccio, 2007. 54 — 64: fotografias del autor (agosto, 1978;
abril, 2004; octubre, 2009).

» Plate 4: Entomological elements on frescoes, panels and hard-
stones in the city of Florence. 54: Fresco with constellations,
Capella d’Pazzi, Santa Croce, attributed to Giuliano d’Arrigo
“Pesello”. 55 - 62: Entomological motives on the frescoes at the
Palazzo Vechio and corridors at Galleria degli Uffizi, among
them: 58: Giovani Stradano, fresco with Papilio machaon at
Apartamento de Eleonora (1540 — 1562), 59: Giorgio Vasari,
frescoes with demons wearing butterfly wings (1555), 62: Giorgio
Vasari, frescoes showing Saturnia pyri (male and female) on the
Quartiere degli Elementi (1555). 63: Pier Maria Baldi, moralizing
painting using bees (1691) from the frieze of the Luca Giordano
Hall at Palazzo Medici Ricardi. 64: Pier Maria Baldi, rhino from
the frieze of the Luca Giordano Hall at Palazzo Medici Ricardi
(1691). 65: Butterfly on the swan emblem, East corridor at the
Uffizi, by Zamperini, 2007. 66: Ornamental motives with the signs
ofthe zodiac, roof of the third corridor at Galleria degli Uffizi. 67:
Luca Giordano, entomological themes on his Apotheosis of the
Medici Dynasty (1685) at Palazzo Medici. 68: Entomological
detail on a hardstones table designed by Jacopo Ligozi (beginning
of 17" century), National Museum of Natural History (Paris), by
Castelluccio, 2007. 54 — 64: photographs by the author (August
1978, April 2004 and October 2009).



547



Otras edificaciones de esta familia mantienen esta tonica de
propaganda familiar, que llega a la “apoteosis del ego”, en
Sala de los 500 del Palacio Viejo y la Villa Chiavacci (1615-
1618) donde hallamos también los elementos artropodianos
habituales en este tipo de decoracion y que alcanza su zénit
con Lucas Jordan (1634 — 1705) y su Apoteosis de la Dinastia
Medici (1685) del Palazzo Medici Ricardi de Florencia o las
citadas de Ruben para Maria de Medici, excelentes ejemplos
de entomologia mitologica.

También los medievales temas zodiacales persisten y se
heredan en el Barroco (Fig.66) y llegan hacia el transito del s.
XIX, si bien con mucha menos frecuencia, adornando salas
como los frescos en claroscuros de Giuseppe Castagnoli de la
Sala Castagnoli (1812) del Palazzo Pitti y elementos artropo-
dianos ancestrales permanecen entre los elementos decorati-
vos de alguna de sus casas y palacetes de este siglo XIX —
principios del XX surgidos para la nueva burguesia, y bello
ejemplo es la cupula con arafia y su tela de la escalera interior
de la Casa Broggi-Caraceni (1907-1911) de Giovanni Miche-
lazzi sita en la via Scipione Ammirato (Fig. 75).

Aunque la mayoria de los edificios privados (hasta
mediados del s. XVI) eran austeros y poseian exteriores en
silleria, poco apoco el dinero hizo aparecer exteriores en
mamposteria que, como ya venia sucediendo en espacios
oficiales (religiosos y civiles), acabaron decorandose con
tabernaculos, terracotas policromadas y pinturas (y tapices y
alfombras en dias sefialados) contribuyendo a embellecer el
tejido urbano renacentista de esta ciudad. Perdidos en su
mayoria, también hallamos estos elementos decorativos exte-
riores en numerosos edificios y palacios, y en alguno pode-
mos también hallar motivos entomologicos, como los esgra-
fiados de su decoracion externa a base de claro-oscuros, idea-
dos por Vassari en 1554, y un bello ejemplo es la obra de
Bernardo Poccetti del Palazzo di Bianca Capello (s. XVI) en
la via Maggio, en el que los insectos no son infrecuentes (Fig.
11-13). No debian faltar en los esgrafiados pintados por Cris-
tofano Gherardi en 1554 para el Palazzo Sforza Almeni, hoy
desaparecido, o en el Palazzo de Ramirez de Montalvo de
1573 en Borgo Albizi, el Palazzo Benci, realizados en 1575,
del Palacete Pitti en via del Santo Spirito (hoy desprendidas)
o las realizadas por Giovanni Stolf sobre el Palazo Mellini en
via de Benci.

Un ultimo apunte entomoldgico en el “Arte/Pintura
mural” de la ciudad de Florencia, en este caso mucho mas
contemporaneo, y nos referimos a que, lamentablemente,
también ha llegado a Florencia la invasion de la nueva plaga
de los grafiteros, que sin respeto ni piedad afean y ensucian
muchas de las paredes y portalones de sus bellos edificios y
palacios, y como ya hemos demostrado en anteriores estudios,
incluida la ciudad de Venecia (Monserrat & Aguilar, 2007,
Monserrat, 2009 a), tampoco faltan artropodos en estas mani-
festaciones urbanitas de esta ciudad.

Tampoco faltan en la actual ciudad de Florencia otras
manifestaciones ciudadanas, populares o comerciales relacio-
nadas con los artropodos, sea en el nombre de alguna de sus
calles (ver fig. 70, y no se extrafien los lectores, que los flo-
rentinos son conocidos por su aficion a los motes, y por eso
algunas de sus calles conservan curiosos nombres: de la hor-
ca, de Nuestra Sefiora de la tos, de las tumbas, de los descon-
tentos, del esqueleto, de los trapitos, de la mosca, etc.), sea en
su conocida artesania en ceramica y porcelana (Fig.72- 74,
76), sea en la decoracion de sus restaurantes (Fig. 77) o sea en
objetos y elementos de la vida contemporanea de esta bella

546

ciudad (Fig. 69, 78), y alguna de ellas parecen poseer un largo
recorrido. Tal es el caso de las jaulas de grillos, que aun hoy
se venden en las Cascine en la florentina “fiesta del grillo”, el
dia de la Ascension (antiguas calendas de mayo romanas), y a
las que hacia referencia el desaseado, bruto y sarcastico Mi-
guel Angel cuando llamé “jaula de grillos” a las arcadas del
proyecto de Baccio d’Agnolo para la galeria exterior del
Duomo.

Comentario final

Florencia, fue la primera ciudad en escribir una obra impor-
tante en su dialecto vulgar (Divina Commedia) del que deri-
vara la Lengua Italiana, de construir la primera gran ctpula
desde la antigiiedad, de descubrir la perspectiva, de generar el
primer desnudo integral desde la Roma pagana, de gestar la
critica cientifica y literaria, la primera biblioteca publica, el
primer museo publico, la primera Catedra de Griego, o de
componer la primera opera (Dafne de Peri). Florencia sirvid
de modelo al resto de Italia primero, y luego a Euro-
pa/Occidente, y con todo ello esta ciudad revive el esplendor
perdido de la antigua Atenas de Pericles, hizo acopio de sa-
bios, poetas, musicos, pensadores y artistas, acumuld conoci-
mientos y sintesis, y se convirtio en la capital del arte renova-
dor y en el laboratorio de la maniera moderna (Bone-
chi, 1969-1970; Andres, Hunisak & Turner, 1989; Racionero,
1990; Bietoletti et al., 2007). Hasta su caida como Republica
(que entre otros motivos mas personales obligé a Leonardo a
trasladarse a Milan y a Miguel Angel a Roma) fue el origen y
foco del Renacimiento Europeo, germen de todo lo que habria
de llegar.

Con esta pequefia contribucion hemos pretendido reali-
zar un entomolégico “viaje” por su legado, y hemos intentado
llenar el vacio existente en relacion a los artropodos en una
ciudad tan estudiada y visitada como es la Ciudad de Floren-
cia, y hemos demostrado la importancia que tuvieron los
artropodos en su historia, y la enorme cantidad de elementos
artropodianos que aiin permanecen en su arquitectura, escul-
tura, pintura y demas manifestaciones artisticas, desde su
origen etrusco y romano hasta la Edad Media - 1a actualidad.

Para los lectores que tengan interés en los artrépodos
valga esta contribucion para estimularles a que busquen la
oportunidad de visitar esta preciosa y excepcional ciudad,
cuyo centro historico fue declarado Patrimonio cultural de la
Humanidad por la UNESCO en 1982, y personalmente instar-
les a alejarse de la afioranza (que comparto con McCarthy,

» Lamina 5: Elementos entomologicos cotidianos en la ciudad de
Florencia. 69: Cartel. 70: Nombre de calle. 71: Tuning. 72 - 74:
Objetos de ceramica. 75: Giovanni Michelazzi, escalera interior de
la Casa Broggi-Caraceni (1907-1911), de Bietoletti et al., 2007.
76: Objetos de porcelana. 77: Elementos decorativos en un restau-
rante. 78: Anagrama de restaurante. 69 - 74, 76 - 78: fotografias
del autor (octubre, 2009).

» Plate 5: Daily entomological elements in the city of Florence.
69: Poster. 70: Street name. 71: Tuning. 72 - 74: Pottery. 75:
Giovanni Michelazzi, staricase at the Casa Broggi-Caraceni
(1907-1911), by Bietoletti ez al., 2007. 76: Porcelain objects. 77:
Decoration at restaurant. 78: Restaurant anagram. 69 - 74, 76 - 78:
photographs by the author (October 2009).



ZZONT|

ORI

no doman;
o 20

fobre 200

il sug
4313

531



1988), y traten de obviar la progresiva destruccion de su pa-
trimonio (desde el generado por el asedio de 1529 y los in-
cendios y derribos de 1471, 1783, 1808, a la remodelacion a
finales del s. XIX), el expolio y dispersion de sus obras, el
abusivo coste para acceder a sus museos y especialmente sus
iglesias, el mezquino espectaculo de funambulistas, mercadi-
llos y tenderetes que invaden y afean toda ciudad turistica, el
trafico rodado y las masas de turistas. Para los que ya tienen
la suerte de conocerla, instarles a que vuelvan y, por si no
habian reparado en ellos, disfruten también de sus elementos
entomoldgicos aqui expuestos. A unos y otros rogarles que no
olviden la preciosa Toscana, herencia y ejemplo atin vivo de
la racionalidad, amor por la belleza del paisaje y rigor de los
civilizados florentinos (fiorentinita) (y sus autoridades, cuyas
normas para la conservacion del paisaje desde aqui insto,
envidio, admiro y felicito), y permitirme avisarles, especial-

mente a los lectores mas sensibles a la belleza, sobre el
Sindrome de Stendhal (seudonimo de Henri-Marie Beyle) que
le provoco su visita a esta ciudad en 1817 y que sufri6 tras su
visita a su Basilica de la Santa Cruz.

Por ultimo aportamos algunos enlaces y referencias
bibliograficas que amplien y complementen los datos que
hemos aportado sobre la historia y el arte de esta ciudad.

Agradecimiento

Deseamos manifestar nuestro agradecimiento a las instituciones que
nos han permitido la reproduccion de algunas imagenes, a Marcos
Varela por su ayuda en la realizacion de algunas fotografias, y a
Eduardo Ruiz por el tratamiento y composicion de las imagenes
ahora aportadas.

Bibliografia citada o recomendada

ACIDINI LUCHINAT, C. 1997. Tesori dalle collezioni Medicee,
Octavo cop., Firenze, 228 pp.

ALDINIL, R. 2007. Ulisse Aldrovandi and Antonio Vallisneri: the
Italian contribution to knowledge of Neuropterous Insects
between the 16™ and the early 18" centuries, Annali Museo
Civico di Storia Naturalle di Ferrara, 8: 9-26.

AMPERINI, A. 2007. Les Grotesques, Citadelles & Mazenod, Ve-
rona, 307 pp.

ANDRES, G. M., .M. HUNISAK & R. TURNER 1989. L' Art de Flo-
rence, Bordas, Paris, 2 vol.

BacciorTy, E. 1888. Firenze illustrata nella sua Storia - Famiglie
- Monumenti - Arti - Scienze, Firenze, 4 vol.

BARGELLINI, P. 1958. Pintores de Florencia, Escelicer, Madrid,
239 pp.

BARGELLINI, P. 1980. La splendid storia di Firenze, Nuova Valle-
chi cop., Firenze.

BELVES, P. & F. MATHEY 1968. Animals in Art: a practical intro-
duction to seventy of the principle techniques of art,
Odhams Books, Feltham, 109 pp.

BENTON, J. R. 1992. The Medieval Menagerie: Animals in the Art
of the Middle Ages, Abbeville Press, New York, 191 pp.

BERTI, L. 1967. Il principe dello Studiolo: Francesco I dei Medici
e la fine del Rinascimento fiorentino, Edam, Firenze, 316
pp-

BIETOLETTI, S. et al. 2007. Florencia: Arte y Arquitectura,
H.F.Ullmann, K6ln, 525 pp.

BoNECH], E. 1969-1970. Toda Florencia en colores, Ed. 1l Turis-
mo, Bonechi, Florencia, 223 pp.

Bucct, M. & R. BENCINI 1971. Palazzi di Firenze, Firenze, 4 vol.

BUONARROTI, M. A. 1875. Le lettere coi ricordi ed i contrati
artistici, G.Milanesi, Florencia.

BUONARROTI, M. A. 2008. Cartas, Alianza Editorial, Madrid, 313
pp-

CARDINI, F. 1984. Storia di Firenze, Casa editrice le lettere, Fi-
renze, 351 pp.

Cascru, S. 2009. Museo della Natura Morta, Ed. Sillabe, Livorno,
431 pp.

CASTELLUCCIO, S. 2007. Les Meubles des Pierres Dures de Louis
X1V et ['atelier des Gobelins, Faton, Dijon, 145 pp.
CazzATO, V. & M. DE Vico FALLANI 1981. Guida ai giardini

urbani di Firenze, Edifir, Firenze, 167 pp.

CIABANI, R. 1992. Le famiglie di Firenze, Bonechi, Firenze.

Conci, C. 1975. Repertorio delle biografie e bibliografie degli
scrittori e cultori italiani de entomologia, Memoria della so-
cieta entomologica italiana, 48 (1969), fasc. V: 817-1069.

Concl, C. & R. POGGI 1996. Iconography of Italian entomologsts,
with essential biographical data, Memoria della societa en-
tomologica italiana, 75: 159-382.

548

CORTES ARRESE, M. 1985. La Florencia de los Medici, Grupo 16,
Madrid, 31 pp.

CHASTEL, A. 1991. Arte y humanismo en Florencia en tiempos de
Lorenzo el Magnifico, Catedra, Madrid, 535 pp.

CHIARINI, M., A.P. DARR & C. GIANNINI 2002. L'ombra del genio:
Michelangelo e l'arte a Firence, 1537-1631, Skira, Milano.

DANTE ALIGHIERL, La Divina Comedia, ilustrada por Miquel
Barcelo, Circulo de Lectores, Purgatorio (2003), 259 pp.,
Infierno (2005), 251 pp., Paraiso (2008), 253 pp., Madrid.

DAVIDSOHN, R. 1997. Storia di Firenze, Sansoni, Firenze, 4 vol.

DENNYS, R. 1975. The Heraldic Imagination. C. W .Potter, New
York, 224 pp.

DIEKSTRA, F. N. M. 1985. The Physiologus. The Bestiaries and
Medieval Animal Lore, Neophilologus, 69: 142-155, Am-
sterdam.

FLORES, N. C. 1996. Animals in the Middle Ages, Routledge, New
York, 206 pp.

GARGIOLLI, L.F.M.G. 1819. Description de la ville de Florence et
de ses environs, Florence.

GIANNOTTI, D. 1997. La Republica de Florencia, Boletin Oficial
del Estado: Centro de Estudios Constitucionales, Madrid,
199 pp.

GOLDBERG, E. L. 1988. After Vasari: history, art, and patronage
in late Medici Florence, Guildford: Princeton University
Press, Princeton, N.J. 309 pp.

GUICCIARDINI, F. 1990. Historia de Florencia: 1378-1509, Fondo
de Cultura Econémica, México, 359 pp.

GuiIsTI, A. 1989. Tesori di Pietre Dure a Firenze, Electa, Milano,
87 pp.

GUISTI, A. 1994. 11 pavimento del Battistero, en: /I Battistero di
San Giovanni a Firenze, en: A.Paulucci, 2 vol., Modena:
373-393.

GUISTI, A. 2005. L ‘arte delle pietre dure, Le lettere, Firenze, 264
pp.

GUuISTI, A. 2006. The Art of Semiprecious Stonework, Oxford
University Press, 263 pp.

HiBBERT, C. 2008. Florencia, esplendor y declive de la Casa de
Medici, Almed, Granada, 336 pp.

Hicks, C. 1993. Animals in early medieval art, Edinburgh Univer-
sity Press, Edinburgh, 309 pp.

HoOLMES, G. 1993.Florencia, Roma y los origenes del Renacimien-
to, Akal, Torrejon de Ardoz (Madrid), 291 pp.

HouweN, L.A.J.R. 1997. Animals and the Symbolic in Mediaeval
Art and Literature, Egbert Forsten, 246 pp.

KLINGENDER, F. 1971. Animals in art and thought to the end of the
Middle-Ages, Routledge & Kegan, London, 580 pp.
MACHIAVELLIL N. 1987. Antologia, M. A. Granada (Ed.), Peninsu-

la, D.L., Barcelona, 345 pp.



MARcCO PoLo, 2002. El Libro de Las Maravillas, Alianza Edito-
rial, Madrid, 512 p.

MCCARTHY, M. 1988. Piedras de Florencia, Mondadori, Madrid,
193 pp.

MCLEAN, P. 2007. The art of the network: strategic interaction
and patronage in Renaissance Florence, Duke University
Press, Durham, 288 pp.

MEISS, M. 1988. Pintura en Florenciay Siena después de la peste
negra: Arte, religion y sociedad a mediados del siglo
X1V, Alianza Editorial, Madrid, 228 pp.

MELIS, A. 1958. La posizione sistematica ed allegorica degli
insetti nella Divina Comedia, Redia, 43: 5-10.

MICHELETTIL E. 1980. Los Medicis en Florencia: retrato de fami-
lia, Becocci, Firenze, 95 pp.

MICHELETTI, E. 1995. Museos de Florencia, Océano, Barcelona,
238 pp.

MILTON, J. 2005. Paraiso perdido, Circulo de Lectores, Galaxia
Gutenberg, Barcelona, 734 pp.

MONSERRAT, V. J. 2008. Los artropodos en la obra de Pablo Pi-
casso, Boletin Sociedad Entomologica Aragonesa, 43: 469-
481.

MONSERRAT, V. J. 2009a. Los artrépodos en la Historia y en el
Atrte de la Ciudad de Venecia, Boletin Sociedad Entomolo-
gica Aragonesa, 44: 603-628.

MONSERRAT, V. J. 2009b. Los artropodos en la vida y en la obra
de Hieronymus van Aken (El Bosco), Boletin Sociedad En-
tomologica Aragonesa, 45: 589-615.

MONSERRAT, V. J. 2009c¢. Los artropodos en la obra de Francisco
de Goya, Boletin Sociedad Entomolégica Aragonesa, 45:
617-637.

MONSERRAT, V. J. 2010. Los artrépodos en el Oficio de las Pie-
dras Duras, Boletin Sociedad Entomologica Aragonesa, 46:
623-634.

MONSERRAT, V. J. & J. AGUILAR 2007. Sobre los artropodos en el
Grafiti Ibérico, Boletin de la Sociedad Entomologica Aragone-
sa, 41: 497-509.

MoRASsSL, A. 1963. 1l tesoro dei Medici: oreficerie, argenterie,
pietre dure, Silvana, Milano, 41 pp.

PARKS, T. 2005. Medici money: banking, metaphysics, and art in
fifteenth-century Florence, W. W. Norton & Co., New
York, 273 pp.

PERRENS, F. T., 1946. Florencia, un milagro de la civilizacion,
cuatro siglos de vida, arte y letras, Elevacion, Buenos Ai-
res, 262 pp.

RACIONERO, L. 1990. Florencia de los Medici, Planeta, Barcelona,
152 pp.

RANDOLPH, A. W. B. 2002. Engaging symbols: gender, politics,
and public art in fifteenth-century Florence, Yale Universi-
ty Press, New Haven and London, 381 pp.

RENARD, J. 1980. Historia del trabajo en Florencia, Heliasta,
Buenos Aires, 347 pp.

RobpoLIco, F. 1995. Le pietre delle cita d Italia, Monier, Firenze,
475 pp.

RONDINELLL, F. 1714. Relazione del contagio stato in Firenze
l'anno 1630 e 1633... / Firenze, Stamperia di S.A.R., per
Jacopo Guiducci e Santi Franchi, 1714.

RossL F. 1966. Tesoros de la pintura en los Museos de Florencia:
los Oficios y el Palacio Pitti, Daimon, Madrid, 319 pp.

RUBIN, P. L. & A. WRIGHT 1999. Renaissance Florence: the art of
the 1470s, National Gallery: distributed by Yale University
Press, London, 360 pp.

RUSKIN, J. 2000. Las piedras de Venecia, Consejo General de la
Arquitectura Técnica de Espafia, Valencia, 503 pp.
SAVONAROLA, G. 2002. Tratado sobre la Republica de Florencia

y otros escritos, Los Libros de la Catarata, Madrid, 149 pp.

SYMONDS, J. A. 1977. El renacimiento en Italia, vol. 1, La época
de los déspotas. El renacimiento del saber. Las artes plasti-
cas. La literatura italiana, Fondo de Cultura Econdmica,
México, 1101 pp.

TENENTI, A. 1974. Florencia en la época de los Medici, Peninsu-
la, Barcelona, 166 pp.

TRACHTENBERG, M. 1997. Dominion of the eye: urbanism, art,
and power in early modern Florence, Cambridge University
Press, Cambridge, New York, 358 pp.

VANNuUCCI, M. 1995. Splendidi palazzi di Firenze, Le Lettere,
Firenze, 447 pp.

VASARI, G. 1878-1885. Le vite de pié ecellentti pittori... G. Mila-
nesi (Ed.), 9 vols., Florencia 1878-1885.

WACKERNAGEL, M. 1997. El medio artistico en la Florencia del
Renacimiento: obras y comitentes, talleres y mercado,
Akal, Torrejon de Ardoz (Madrid), 366 pp.

WINSPEARE, M. 2001. Los Medici, La edad de oro del coleccio-
nismo, Sillabe, Livorno, 111 pp.

WOOLD, A. 1996. Heraldic art and design, Shaw & Sons, Cray-
ford, 157 pp.

ZAMPERINI, A. 2007. Les Grotesques, Citadelles & Mazenod,
Verona, 307 pp.

Zoppl, M. 1996. Giardini di Firenze, Firenze, 87 pp.

Algunos enlaces recomendados

http://club.telepolis.com/mgarciasa/var/florenci.htm
http://es.encarta.msn.com/encyclopedia_761562555/Florencia_I
talia.html
http://es.wikipedia.org/wiki/Florencia
http://es.wikipedia.org/wiki/La_Divina Comedia
http://firenzecuriosita.blogspot.com/
http://www.aboutflorence.com/florencia/historia-de-
Florencia.html
http://www.artehistoria.jcyl.es/genios/estilos/1.htm
http://www.artehistoria.jcyl.es/historia/contextos/1128.htm
http://www.ciudadseva.com/textos/cuentos/ita/bocca/decanota.h
tm
http://www.ciudadseva.com/textos/poesia/dante/da.htm
ttp://www.vallenajerilla.com/berceo/lopezjara/muertenegra.htm
http://www.firenzeturismo.it
http://www.florence.ala.it/historia.htm
http://www.google.es/archivesearch?q=historia+de+florencia+it
alia&scoring=t&hl=es&um=1&sa=N&sugg=d&as_ldate
=1300&as_hdate=1399&Inav=hist1
http://www.imageandart.com/tutoriales/historia_arte/renacimien
to/index.htm
http://www.ngw.nl/themes/bijenkor.htm
http://www.ngw.nl/themes/insects.htm
http://www.uffizi.firenze.it/html

549



