
397 5

ZOOLOGÍA SIMBÓLICA: LOS ANIMALES EN LOS LIBROS 
DE EMBLEMAS, EMPRESAS Y BESTIARIOS ILUSTRADOS 

DE LA EDAD MODERNA EN ESPAÑA1 6

José Julio García Arranz

Universidad de Extremadura

1. A MODO DE INTRODUCCIÓN: LA LITERATURA ZOOLÓGICA ILUS-
TRADA EN LA ESPAÑA DEL SIGLO DE ORO

Basta echar un rápido vistazo a los libros impresos en nuestro país 
durante las últimas décadas del siglo XVI y la totalidad de la cen-
turia siguiente para comprobar la notable escasez de obras ilustra-
das con grabados que vieron la luz en aquel periodo, situación que 
afectó, por extensión, a la tratadística de asunto específicamente 
zoológico. Como ya hemos puesto de manifiesto en algún trabajo 
anterior (García 2007: 357-373), las difíciles condiciones que se 
dieron cita para el adecuado desarrollo en España de una industria 
de esta naturaleza en un contexto de regresión económica cada 
vez más evidente –la edición de libros es una actividad de elevado 
coste, que empieza a acusar, en especial a partir 1550, los efectos 

6. El presente trabajo se ha realizado en el marco del proyecto Biblioteca Digital Siglo 
de Oro 5 (BIDISO 5), con referencia: FFI2015-65779-P, dirigido por la profesora 
Nieves Pena Sueiro y financiado por el Ministerio de Economía y Competitividad 
del Gobierno de España y el Fondo Europeo de Desarrollo Regional (FEDER) desde 
el 1-01-2016 hasta el 31-12-2019. De igual modo, su realización y presentación se 
ha llevado a cabo dentro de una Ayuda PRI de la Junta de Extremadura y fondos 
FEDER una manera de hacer Europa. GR 15097 (Decreto 279/2014), a través 
del Grupo de Investigación “Patrimonio&ARTE. Unidad de Conservación del 
Patrimonio Artístico”, dirigido por la Dra. Pilar Mogollón Cano-Cortés, del que 
formo parte. Constituye una síntesis de distintos trabajos en los que hemos abordado 
el naturalismo moralizante y la presencia del componente visual en la cultura 
simbólica y emblemática de la Edad Moderna.

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   397ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   397 4/5/17   11:514/5/17   11:51

A1 6



5 398

JOSÉ JULIO GARCÍA ARRANZ

del alza de los precios en el mercado europeo–, dieron lugar a una 
sensible disminución de la producción editorial, al tiempo que se 
observa un gradual empobrecimiento en los materiales y técnicas 
utilizados –papel de peor calidad, tintas más corrosivas, caracteres 
viejos y gastados…–. A ello se suman las numerosas trabas que el 
libro ha de soportar, tanto ideológicas –control y censura eclesiás-
ticos–, como monetarias: el papel nacional es escaso y caro, y el 
importado está sometido a elevados impuestos y aranceles. Este 
deterioro de los medios materiales y encarecimiento de los costes 
fue acompañado, como es lógico, de una progresiva reducción en 
la incorporación de imágenes grabadas al texto, de modo que el 
libro ilustrado hispano irá perdiendo buena parte de su pasado 
esplendor.

Tan poco favorables circunstancias económicas, que forzaron 
a la obtención de precios cada vez más bajos, fueron agravadas 
en estas décadas de tránsito del siglo XVI al XVII por una feroz 
competencia extranjera en este terreno, de modo que los editores 
del momento se ven obligados a publicar cada vez menos libros 
ilustrados, y, cuando lo hacen, reducen el aparato gráfico a un frontis 
arquitectónico a modo de portada, y unas pocas láminas, que en 
muchos casos son malas copias de estampas anteriores. Las imáge-
nes se insertan aisladas para evitar los gastos añadidos que supone 
la impresión en una misma hoja de texto y grabado. Desaparecen 
casi por completo detalles ornamentales como las orlas, y apenas 
sí se incluye alguna tímida viñeta o marca de impresor. A fines 
del seiscientos muchos libros no exhibían más ilustración que el 
retrato del autor, del biografiado o del destinatario de la obra (vid. 
Gallego 1979: 61 y 133-138; García 1984: I, pp. 40-41; Carrete 
1987: 225-231 y 247 y ss.; 1991: 17-20). 

Pero aún podemos constatar otro importante factor inhibidor de 
la edición ilustrada: la escasa valoración social concedida en nuestro 
país a la producción de grabados, que se torna especialmente palpable 
a partir de 1600. No sólo influyó en ello la asfixiante presencia de 
estampas y artífices foráneos procedentes en su mayoría de Flandes 
y Francia. El desarrollo del grabado en cobre o “talla dulce”, que 
se generaliza con el cambio de siglo, sorprendió a los obradores 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   398ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   398 4/5/17   11:514/5/17   11:51



399 5

ZOOLOGÍA SIMBÓLICA: LOS ANIMALES EN LOS LIBROS

hispanos sin la infraestructura técnica necesaria para enfrentar estas 
novedades en condiciones competitivas. Con una formación gene-
ralmente autodidacta adquirida en modestos talleres domésticos, 
muchas veces carentes de discípulos y de protección institucional, 
no debe extrañar la escasez de artífices autóctonos que dominaran 
su trabajo, o que proporcionaran obras de calidad, como realidad 
persistente durante todo el barroco español (Carrete 1991: 17-20). 
Por ello resultará frecuente la publicación fuera de nuestras fronteras 
de libros escritos o incluso diseñados por autores españoles cuando 
de lo que se trata es de alcanzar determinados niveles de exigencia 
editorial.

Esta problemática general se puso notablemente de manifiesto 
en un ámbito concreto de la producción libresca en el que la ilus-
tración adquiere una importancia de primer orden: la tratadística 
de carácter científico y, de modo más concreto, la dedicada a la 
zoología. Son realmente escasas las obras de esta rama del conoci-
miento editadas en nuestro país durante el periodo indicado que 
incorporen algún aparato gráfico. Podemos mencionar, dentro de 
las manifestaciones del particular naturalismo humanista patrio, un 
libro al que ya se ha hecho referencia en una capítulo anterior de 
este volumen: la traducción comentada que Gerónimo Gómez de 
Huerta lleva a cabo de los tratados zoológicos de Plinio el Viejo –al 
menos la edición de Madrid, 1624, incluye, en sus páginas iniciales, 
seis láminas xilográficas a página completa con figuras numeradas 
a modo de “Tabla de las efigies de gentes monstruosas, animales, 
pescados, aves y insectos”–, o la que Andrés de Laguna realizó del 
De materia médica de Dioscórides de Anazarba (aunque la primera 
edición ve la luz en Amberes en 1555, sus herederos la reimprimen 
cuatro veces en Salamanca, entre 1563 –Matías Gast– y 1568, y 
los tacos servirán aún para otras cuatro ediciones valencianas en el 
s. XVII; vid. Gallego 1979: 102). Junto a estas obras, y en cierta 
conexión temática con ellas, podemos aludir a diversas misceláneas 
de erudición sobre curiosidades científicas y maravillas naturales que 
también encontraron su espacio en estos años, con algún ejemplo 
ilustrado, como es el caso de una obra ya glosada por Arturo Morgado: 
el Libro, y tratado de los animales terrestres, y volátiles, con la historia y 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   399ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   399 4/5/17   11:514/5/17   11:51



5 400

JOSÉ JULIO GARCÍA ARRANZ

propriedades dellos –Valencia, 1613, con tres reediciones hasta 1672–, 
de Gerónimo Cortés, tratado sobre el que más adelante volveremos.

A las aportaciones precedentes se suman algunas de las Crónicas 
de Indias impresas en aquellos momentos que dedican parte de sus 
contenidos a la descripción de la naturaleza americana: tan solo un 
puñado de pequeñas y toscas xilografías iluminaron obras señeras 
como la Hystoria General y Natural de las Indias, Yslas y Tierra firme 
del mar Océano (primera parte editada en Sevilla, 1535) de Gon-
zalo Fernández de Oviedo (ver análisis de la obra en un apartado 
anterior de este volumen); la Parte primera de la chronica del Perú 
(Sevilla, 1553), de Pedro Cieza León, solo ilustrada en la reedición 
de Amberes de 1554; la Primera y segunda parte de la Historia Gene-
ral de las Indias (Zaragoza, 1552), de Francisco López de Gómara; 
o la  Primera y Segunda y Tercera parte de la Historia Medicinal de 
las cosas que se traen de nuestras Indias Occidentales que sirven de 
Medicina (Sevilla, 1574), de Nicolás Monardes. En lo que se refiere 
a noticias procedentes de las Indias Orientales, mencionemos el 
Tratado de las drogas y medicinas de las Indias Occidentales (Burgos, 
1578 y Amberes, 1582), de Cristóbal Acosta, con sendas represen-
taciones del elefante “dibujadas al vivo”. Capítulo aparte merece la 
desigual fortuna editorial de la imponente documentación textual 
y gráfica recopilada en tierras americanas por Francisco Hernández, 
protomédico de Felipe II, malograda en el incendio de El Escorial 
de 1671, a través las ediciones ilustradas que vieron la luz durante 
el siglo XVII con parte de su material –como las llevadas a cabo 
por la Accademia dei Lincei de Roma, por el dominico Francisco 
Ximénez en México, o por el holandés Johannes de Laet–, o de las 
referencias incluidas en la sorprendente Historia naturae, maxime 
peregrinae, libris XVI distincta (Amberes, 1635), del jesuita español 
Juan Eusebio Nieremberg, todas ellas impresas fuera de las fronteras 
hispanas (Marcaida, 2014: 170 y ss.).

Debemos aquí reseñar de igual modo una meritoria serie de tra-
tados de montería, entre los que cabe destacar por la inusual calidad 
de sus grabados los de Gonzalo Argote de Molina (Sevilla, 1582), 
Juan Mateos (Madrid, 1634), Gregorio de Tapia y Salcedo (Madrid, 
1643), o Alonso Martínez de Espinar (Madrid, 1644) cuyos títulos 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   400ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   400 4/5/17   11:514/5/17   11:51



401 5

ZOOLOGÍA SIMBÓLICA: LOS ANIMALES EN LOS LIBROS

detallamos en la bibliografía. A los anteriores pueden añadirse ciertos 
escritos de etología, anatomía y taxonomía zoológicas que cuentan 
igualmente con alguna ilustración entre sus páginas, como el Libro 
de enfrentamientos de la gineta (Toledo, 1570) de Eugenio Manzanas, 
o el modesto pero interesante opúsculo de Juan Bautista Xamarro 
Conocimiento de las diez aves menores de jaula, su canto, enfermedad, 
cura y cría (Madrid, 1604), cuyos capítulos se encabezan con un 
sencillo grabado en madera de la especie estudiada (Barbero, 1999: 
II, 703-704). También cabe incluir en esta rápida relación de obras 
diversos repertorios de animales para modelo de artistas y calígrafos: 
representativos en este caso por sus atractivos grabados son De varia 
Commensuración para la Esculptura y Architectura (Sevilla, 1585), 
de Juan de Arfe y Villafañe, el Cuaderno de aves para el príncipe, 
probable “cartilla de dibujo” destinada al príncipe Baltasar Carlos, 
con elegantes estampas ornitológicas de María Eugenia de Beer (c. 
1630; Barbero, 1999: II, 157-158 ), o la Nueva arte donde se destie-
rran las ignorancias que hasta oy ha avido en enseñar a escribir, cartilla 
caligráfica de Pedro Díaz Morante (Madrid, 1616).

Sin embargo, en contraste con este panorama no demasiado 
alentador, sorprende la relativa abundancia de una serie de subgéne-
ros literarios, en su caso ilustrados de manera mucho más generosa, 
todos ellos posicionados deliberadamente al margen de la producción 
libresca de carácter científico, pero estrechamente emparentados con 
la literatura de “maravillas de naturaleza” y el humanismo zoológico 
de aquellas décadas, en una suerte de variopinta amalgama de tratados 
diversos, pero coincidentes en su pertenencia a la corriente genérica 
que podríamos denominar de “naturalismo moralizante y catequético”. 
En este variado grupo de obras tendrían cabida diversos “bestiarios 
modernos” –entendidos, de acuerdo con sus precedentes medievales, 
como repertorios de animales de cuyos rasgos y propiedades se ob-
tienen unas instrucciones edificantes de cariz cristiano–, fabularios y 
colecciones de emblemas que presentan como común denominador el 
empleo de la visión trascendente y moralizada del mundo natural con 
unos fines entre lúdicos, formativos, edificantes y doctrinales. Dentro 
del género específico que ahora nos ocupa, los libros de emblemas, 
fórmula literaria que llegará a alcanzar una considerable fortuna en 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   401ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   401 4/5/17   11:514/5/17   11:51



5 402

JOSÉ JULIO GARCÍA ARRANZ

nuestro país (Ledda 1970; Sánchez 1977; Rodríguez 1995: 21-78), 
encontramos numerosos ejemplos de obras profusamente ilustradas, 
y con una importante presencia, como podremos comprobar, del 
componente icónico animalístico en una buena parte de su registro 
gráfico. Antes de seguir adelante, pensamos que sería de interés trazar 
una rápida definición de lo que entendemos por libros de emblemas 
y empresas para poder distinguirlos con claridad del resto de obras 
afines que serán mencionadas en las siguientes páginas.

Es la literatura emblemática un producto híbrido gráfico-textual 
que tiene su origen en el año 1531, momento en que ve la luz en 
Augsburgo la primera edición del Emblematum liber del legislador y 
humanista milanés Andrea Alciato. Este librito ilustrado, compuesto 
como un entretenimiento en los ratos de ocio, inauguró un subgénero 
literario de enorme difusión en la Europa de los siglos XVI y XVII: 
los denominados libros de emblemas. Por “emblema”, conforme 
al modelo propuesto en el tratado de Alciato, puede entenderse 
aquella estructura basada en la combinación o interrelación de tres 
componentes esenciales: a) una imagen grabada, que suele servir de 
encabezamiento, en la que cabe encontrar todo tipo de utensilios, 
personajes, alegorías y divinidades míticas, lugares reales o imagina-
rios, animales, plantas, pasajes de determinados hechos históricos, 
míticos, bíblicos o cotidianos…, que pueden representarse aislados, 
configurando escenas, o formando parte de composiciones de carácter 
alegórico o jeroglífico; b) un lema o mote, sentencia muy breve, gene-
ralmente latina, que acompaña a la imagen, y sintetiza el sentido de 
ésta, por regla general sin referirse a ella; c) una composición poética 
o epigrama, de extensión variable, que explica e interpreta el sentido 
del grabado. A partir de la segunda mitad del siglo XVI el poema se 
refuerza con largas disertaciones o comentarios didácticos y eruditos 
en prosa –las “declaraciones”–, que aclaran y ejemplifican aún más 
el mensaje de la imagen. Este tipo de manifestación gráfico-textual 
surgió de la confluencia de varias corrientes culturales y modas que 
se dieron cita en la Europa de inicios del quinientos: desde el gusto 
humanista por los jeroglíficos hasta la tradición de la heráldica y 
las empresas caballerescas, militares y amorosas, de la Baja Edad 
Media, pasando por la medallística y numismática, el simbolismo 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   402ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   402 4/5/17   11:514/5/17   11:51



403 5

ZOOLOGÍA SIMBÓLICA: LOS ANIMALES EN LOS LIBROS

medieval, la herencia de la exégesis bíblica o la incidencia que en 
estos momentos ejercieron las colecciones de epigramas griegos. En 
cuanto a su finalidad, frente a la función entre hermética, galante, 
lúdica y decorativa que estos emblemas tuvieron en sus inicios, muy 
pronto adoptaron, conforme nos aproximamos al siglo XVII, un 
carácter didáctico-moral o religioso-doctrinal que acabó por impo-
nerse sobre cualquier otro. Tal y como veremos en la emblemática 
hispánica, estos libros se convierten entonces en instrumentos de 
la ideología dominante destinados a la formación del clero, de 
príncipes, o, sobre todo, del lector en general. Tratan de establecer 
cuáles son los modelos de comportamiento virtuoso que han de 
potenciarse, o, por el contrario, qué pecados, vicios o defectos han 
de ser evitados o reprobados, siempre desde el prisma de la ortodoxia 
político-cristiana. Estas obras fueron publicadas en gran número en 
casi todos los países europeos durante los siglos XVI y XVII, siendo 
el ámbito español uno de los principales productores a partir de las 
décadas finales del quinientos.

Bien es cierto, por una parte, que las ilustraciones de estos libros 
de emblemas, especialmente en el caso de nuestro país, fueron es-
tampas habitualmente muy sencillas, con valores plásticos bastante 
elementales, e incluso afectadas de cierta tosquedad formal. Obra 
de entalladores más artesanos que profesionales, aquellas imágenes 
muestran por regla general evidentes limitaciones e incorrecciones, 
que dotan a las figuras de una expresividad casi naif propia de la 
estampa popular del momento [Fig. 1], un síntoma más de la de-
cadencia de un grabado hispano incapaz de asumir la revolución 
técnica y estética que estaba suponiendo la progresiva inserción de 
las técnicas calcográficas durante estos momentos. Por otra parte, 
varios de estos libros de emblemas y empresas fueron editados fuera 
de nuestro país, o bien con series de grabados realizados por auto-
res foráneos –situación que, incluso, se llegó a dar entre los libros 
impresos en España ante las dificultades para encontrar adecuados 
ilustradores locales–, si bien el carácter habitualmente anónimo de 
sus imágenes nos impide en la mayor parte de los casos conocer la 
identidad y procedencia de tales grabadores. En cualquier caso, la 
incorporación de estampas debió constituir, en efecto, un auténtico 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   403ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   403 4/5/17   11:514/5/17   11:51



5 404

JOSÉ JULIO GARCÍA ARRANZ

reto para el autor en aquellos años, con dificultades no solo de 
naturaleza crematística por el lógico encarecimiento de los costes 
de edición –por ejemplo, en la tasa de las Emblemas moralizadas de 
Hernando de Soto (Madrid, 1599) el escribano de Cámara del Rey 
Francisco Martínez indica: “(…) y tassaron a tres maravedís y medio 
cada pliego del dicho libro: por causa de las estampas que tiene”–, 
sino también de índole logística, ante las crecientes dificultades a la 
hora de encontrar quien abriese las planchas de madera para elaborar 
las ilustraciones impresas, como pondrá de manifiesto Sebastián de 
Covarrubias en un muy conocido pasaje de la dedicatoria al Duque 
de Lerma en sus Emblemas morales (Madrid, 1610): “(…) y parecio-
me serian a propósito unas emblemas morales, hallando entonces 
quien dibuxasse mis pensamientos, pero no quien supiesse abrir 
en estampa sus figuras, hasta agora que unos oficiales estrangeros 
me las abrieron en madera”. Tan breve texto es suficientemente 

Figura 1: Camaleón como imagen 

del adulador. Xilografía anónima. 

Sebastián de Covarrubias Orozco, 

Emblemas morales, Madrid, Luis Sánchez, 

1610, centuria I, emblema 50.

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   404ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   404 4/5/17   11:514/5/17   11:51

Figura  Camaleón como imagen 

del adulador. Xilografía anónima. 

Sebastián de Covarrubias Orozco,

Emblemas morales, Madrid, Luis Sánchez,

1610, centuria I, emblema 50.



405 5

ZOOLOGÍA SIMBÓLICA: LOS ANIMALES EN LOS LIBROS

elocuente acerca de los múltiples inconvenientes que comprendía 
una iniciativa editorial de estas características.

Tras estas breves notas sobre el contexto económico y cultural 
en el que se insertan los libros de emblemas en nuestro país, nos 
centraremos a continuación en la presencia y uso del componente 
animal en aquel género emblemático, atendiendo tanto a sus fun-
damentos ideológicos, como a sus concreciones más llamativas en 
España a partir las últimas décadas del siglo XVI y, sobre todo, a lo 
largo de la centuria siguiente.

2. LA INCORPORACIÓN DE LA VISIÓN MORALIZANTE Y ALEGÓRICA DE 
LA NATURALEZA A LA LITERATURA SIMBÓLICA MODERNA 

Figura 2: Oso sumergiendo una colmena en el agua para ahogar las abejas y 

obtener la miel, símbolo de la determinación en las acciones del príncipe. Grabado 

calcográfico anónimo. Diego Saavedra Fajardo, Idea de un Principe Politico Chris-

tiano, Monaco, 1640/ Milán, 1642, empresa 85.

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   405ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   405 4/5/17   11:514/5/17   11:51

Figura 



5 406

JOSÉ JULIO GARCÍA ARRANZ

Al igual que sucede con el género a nivel europeo, son realmente 
escasos –incluso me atrevería a decir que inexistentes– los libros 
de emblemas hispanos de los siglos XVI y XVII que no conten-
gan, al menos, un animal en alguna de sus imágenes o picturae. 
Muy al contrario, en varias de sus obras más representativas –es 
el caso de los corpus de Sebastián de Covarrubias, Francisco de 
Villava, Juan de Borja o Diego de Saavedra Fajardo [Fig. 2], entre 
otros– las representaciones de zoomorfos pueden llegar a ser tan 
nutridas, que podemos hablar sin reparo de auténticos “bestiarios 
emblemáticos”. 

Tan significativa presencia responde a razones que hoy nos re-
sultan bastante evidentes: los motivos zoomorfos cuentan con una 
antiquísima tradición funcionando como portadores de enseñanzas 
morales, de manera que, desde la literatura grecolatina –fabulística, 
tratados zoológicos, escritos morales y de costumbres–, pasando por 
la exégesis cristiana, los bestiarios o enciclopedias bajomedievales, 
hasta desembocar en la tratadística moderna sobre tema zoológico, ya 
sea científica o moralizante, la cultura occidental ofrece una ingente 
cantidad de información que podía ser fácilmente transformada en 
tópicos emblemáticos. Además, los variados y llamativos compor-
tamientos que se atribuyeron tradicionalmente a la fauna literaria 
desde sus remotos orígenes resultan enormemente sugerentes, y 
podían adaptarse fácilmente a la formación política, las enseñanzas 
religioso-doctrinales, los emblemas amorosos o la ejemplificación 
de las virtudes más heroicas o los vicios más bajos. Ello explica que, 
desde el nacimiento de la emblemática literaria, el corpus de motivos 
zoológicos ocupe por regla general un espacio muy significativo 
compartido con otros temas, como la botánica, los instrumentos, 
herramientas y oficios cotidianos, los accidentes geográficos, los 
astros o los atributos y personajes míticos, bíblicos o históricos.

Tan amplia diversidad de conductas y propiedades, reales o ima-
ginarias, referidas a la naturaleza de los seres irracionales proveyó de 
un completo arsenal de argumentos didácticos y edificantes a diversos 
niveles, ya sean políticos, sociales, ético-morales o doctrinales: el 
águila constituye una imagen perfecta de la función protectora de la 
soberanía real, la abeja es modelo del gobernante discreto y clemente, 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   406ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   406 4/5/17   11:514/5/17   11:51



407 5

ZOOLOGÍA SIMBÓLICA: LOS ANIMALES EN LOS LIBROS

y el león ejemplo vivo de la vigilancia, valentía y generosidad que ha 
de mostrar el príncipe en todas sus acciones; las grullas representan 
el armónico funcionamiento de la comunidad democrática, y las 
hormigas son muestra de orden y disciplina social, en contraste con la 
hidra de varias cabezas, plasmación de las discordias y enfrentamientos 
civiles; la sirena encarna la lascivia, la mosca la corrupción y el pavo 
real la soberbia, en tanto el armiño alude a la pureza y la paloma a 
la cándida sencillez; el ánsar y el castor son ejemplo de prudencia, 
frente a un delfín o un halcón caracterizados por la celeridad de 
sus acciones; el fénix que renace de sus cenizas y el gusano de seda 
que se metamorfosea en mariposa tras encerrarse en el capullo son 
pruebas fehacientes del dogma de la resurrección del alma tras la 
muerte; el pelícano y la cigüeña actúan como modelo ornitológico 
de piedad familiar, en contraste con la impiedad de los avestruces, 
que abandonan los huevos a su suerte una vez puestos por la hembra; 
el buey representa la laboriosidad, el elefante la sabiduría y la golon-
drina la verdadera amistad, en oposición a la hipocresía del lobo, la 
profanación del cerdo o la adulación del pulpo y del camaleón que 
cambian sin cesar el color de su piel; la valentía del ibis se contrapone 
a la cobardía de la liebre o al temor del ciervo, habitual trasunto 
este último de las continuas incertidumbres de la conciencia de los 
pecadores… No olvidemos, además, que estos tópicos animalísti-
cos, como cualquier otro símbolo, son polisémicos, y que pueden 
aludir a significados diferentes, o incluso absolutamente opuestos: 
la serpiente, gracias a sendos pasajes bíblicos, puede hacer referencia 
tanto a la prudencia como a la persistente tentación del mal; el perro 
será en unas ocasiones representación viviente de la fidelidad, y en 
otras imagen del pecador reincidente a causa de su desagradable 
costumbre de volver a ingerir su propio vómito. Prácticamente no 
existe vicio o virtud, aspecto de la vida o dogma religioso, sistema 
de gobierno o modelo de conducta que no llegara a ejemplificarse 
con las propiedades naturales atribuidas a alguna especie animal.

A primera vista puede resultar paradójico el hecho de que en 
unas décadas en las que, como veremos a continuación, se estaba 
gestando una revolución científica de gran alcance que se desligaba 
definitivamente de la tiránica auctoritas de los escritores antiguos y 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   407ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   407 4/5/17   11:514/5/17   11:51



5 408

JOSÉ JULIO GARCÍA ARRANZ

medievales, se instaurara al mismo tiempo un proceso paralelo de 
reactivación de las manifestaciones derivadas del modo de pensa-
miento alegórico que se habían impuesto durante los siglos prece-
dentes. Son diversos los factores culturales que justifican el potente 
resurgimiento, en especial a lo largo del seiscientos, de la literatura 
didáctico-dogmático-moral de la Edad Media, manteniéndose, en 
consecuencia, el amplio recurso al reino animal como inagotable caudal 
de exempla o moralejas inspiradas en el mundo natural circundante. 
Y es que, desde finales del siglo XVI, se detecta en Europa un espe-
cial ambiente cultural, singularmente activo en los países católicos, 
aunque no ausente en los territorios reformados, que propicia un 
renacer de ciertos aspectos de medievalismo en la literatura barroca, 
y una prolongación del sentido moral o tropológico que el pensador 
medieval aplicaba a la Naturaleza, en la que los valores morales y 
la idea de salvación aún permanecen íntimamente unidos. Vamos a 
intentar desvelar en las siguientes líneas las principales claves de un 
fenómeno que tendrá en la literatura de emblemas uno de sus más 
efectivos cauces de expresión.

Conforme avanza el siglo XVI asistimos en Occidente al desa-
rrollo de una ciencia zoológica de cariz esencialmente humanista, 
basada en la recuperación y divulgación de obras de la Antigüedad 
clásica, y que se servirá de la imprenta como uno de sus principales 
instrumentos para la difusión de los conocimientos legados por los 
autores grecolatinos. Fruto de esta tendencia erudita es la aparición 
durante la centuria de una serie de “naturalistas de gabinete” o “eru-
ditos polígrafos”, tales como Conrad Gesner o Ulysses Aldrovandi, 
exponentes de un “naturalismo humanista” que basa más el avance 
de la ciencia zoológica en la glosa de los textos antiguos que en la 
experimentación directa o personal, y donde el afán de recopilación 
de la información disponible concederá muy poco espacio a las 
observaciones personales y a la crítica de las fuentes utilizadas. Tal 
vez sean sus numerosas ilustraciones, tomadas del natural y, por lo 
general, de excelente calidad, una de las aportaciones más relevantes 
de estos tratados. Sin embargo, de modo paralelo, a este naturalismo 
“literario” se va superponiendo la información, mucho más fresca y 
viva, de una serie de médicos, naturalistas, viajeros y exploradores de 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   408ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   408 4/5/17   11:514/5/17   11:51



409 5

ZOOLOGÍA SIMBÓLICA: LOS ANIMALES EN LOS LIBROS

la centuria –recordemos a André Thevet, Pierre Belon o Guillaume 
Rondelet– (Morgado, 2015: 15-16), entre los que también ocupan 
un lugar de primer orden los cronistas de indias españoles, o inves-
tigadores como el ya mencionado médico Francisco Hernández, que 
trajeron las primeras noticias sobre diversos géneros de animales y 
plantas americanos desconocidos hasta entonces, empezando a poner 
de manifiesto las grandes carencias de la zoología antigua. Ello no 
solo supuso un aumento cuantitativo de las especies animales cata-
logadas, sino un conocimiento más directo y fiable de su apariencia 
y costumbres, o una más adecuada clasificación de sus variantes, 
gracias sobre todo al estímulo que en las investigaciones de Historia 
Natural se empieza a propiciar desde las emergentes sociedades y 
academias científicas europeas.

Esta última tendencia de los estudios naturalistas encontró su 
adecuada continuidad en la siguiente centuria, momento en que la 
ciencia biológica europea experimenta una gradual y decidida des-
vinculación de la servidumbre a las viejas autoridades sobre el tema. 
Se incentiva el espíritu crítico, y se generaliza una reacción contra 
la superstición, el prejuicio teológico y el principio de autoridad de 
los siglos anteriores. De este modo, los descubrimientos que se están 
operando en esta materia ponen poco a poco de manifiesto, no sólo 
las limitaciones de los grandes naturalistas clásicos como Aristóteles 
o Plinio: comienzan a cuestionar, al mismo tiempo, algunos de los 
principios bíblicos sobre la creación de los seres vivos. De manera 
progresiva se renuncia a la visión trascendente y simbólica de los 
fenómenos naturales, y cualquier tentativa de avance en el campo 
biológico empieza a exigir el concurso exclusivo de la observación y 
de la experiencia: los fenómenos de la Naturaleza se explican, no ya 
mediante principios metafísicos, sino mediante reglas de coheren-
cia, o mejor, leyes de validez universal. Prácticas ya generalizadas, 
como la disección, posibilitan sensibles avances en la embriología o 
la anatomía comparada, especialmente en el campo de los animales 
vertebrados (Guyénot y Théodorides, 1988: 419-420).

Tan trascendentales avances experimentados en las ciencias de 
la Naturaleza durante el siglo XVII –complejo fenómeno conocido 
como “Revolución Científica”, que supuso la ruptura sistemática con 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   409ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   409 4/5/17   11:514/5/17   11:51



5 410

JOSÉ JULIO GARCÍA ARRANZ

el saber tradicional, sentando la base de la “Nueva Ciencia” (Lenoble 
y Belaval, 1988: 219-221)–, se operarán con especial intensidad en 
aquellos países de religión reformada –Inglaterra, Dinamarca, Países 
Bajos–, donde existió un clima más favorable para la indagación 
experimental y el estímulo de estudiosos de primer orden. Por el 
contrario, será mucho más modesta la contribución del mundo 
católico –Francia e Italia–, y prácticamente nula la procedente de 
la Península Ibérica –España y Portugal– a lo largo de esta centuria 
(Petit y Théodorides, 1962: 342-343).

Estudiosos de la historia de la ciencia española como José Mª 
López Piñero (1979: 372-374) han incidido en la confluencia de 
una serie de factores que se fueron consolidando a lo largo del 
siglo XVI, y que actuaron como condicionantes que limitaron y 
aislaron la actividad científica española de las corrientes europeas, 
y desarticularon su adecuada inserción en la sociedad tras varias 
centurias de protagonismo hispánico en los foros europeos del saber 
académico –recordemos, por ejemplo, el brillante papel jugado en 
la incorporación de la naturaleza americana a la ciencia occidental–. 
En la base de esta situación, junto a la crisis económica, social y po-
lítica generalizada ya mencionada más arriba, que fue especialmente 
temprana e intensa en nuestro país, y que condujo a una inevitable 
regresión en todos los órdenes, debe tenerse igualmente en cuenta la 
incidencia de una “reacción arcaizante” de especial rigidez, caracte-
rizada por la represión y manipulación de las conciencias por parte 
de las clases dirigentes. 

El mantenimiento del orden tradicional, imprescindible para la 
conservación de los intereses y prerrogativas de los grupos de poder, 
supuso la inmovilización de todos aquellos campos en los que las 
novedades podían suponer una amenaza desestabilizadora, dirigién-
dose contra el cultivo de la ciencia de modo directo y explícito. Las 
inevitables suspicacias, sobre todo eclesiásticas, hacia estos nuevos 
planteamientos, dieron paso a una creciente intolerancia dirigida 
contra la cultura científica –véase, como dato sintomático, la masiva 
inclusión de este tipo de escritos en los índices inquisitoriales de 
libros prohibidos y expurgados–, que generó una auténtica “barre-
ra” ideológica de resistencia social a todo tipo de innovaciones. Se 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   410ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   410 4/5/17   11:514/5/17   11:51



411 5

ZOOLOGÍA SIMBÓLICA: LOS ANIMALES EN LOS LIBROS

coarta el adecuado desarrollo de instituciones científicas y sectores 
tecnológicos, que permanecen anquilosados y cerrados a las con-
tribuciones del resto de Europa como “refugio casi inexpugnable” 
de las doctrinas tradicionales (Piñero, 1979: 388-389), al tiempo 
que se propicia la reducción de la producción científica hispana 
referida a ciencias naturales, en especial desde finales del quinientos, 
como veremos, a unas parcelas muy limitadas del espectro editorial, 
severamente condicionadas por la ideología dominante. Tal grado 
de intransigencia política, religiosa y social hacia el cultivo del 
conocimiento científico, que se intensifica aún más a lo largo del 
seiscientos, consolida una visión conservadora e incluso retardataria 
de la Naturaleza durante el periodo barroco español que se concretó 
en una peculiar percepción del mundo natural cuyas líneas maestras 
vamos a trazar a continuación.

A) LA REACTIVACIÓN BARROCA DE LA VISIÓN MEDIEVAL DEL MUNDO

En el contexto de lo que Antonio Maravall (1984: 203) definió 
muy acertadamente como “un reverdecer de medievalismo en la 
literatura del siglo XVII”, se observa a lo largo de esta centuria una 
intensa recuperación y actualización de aquella percepción trascen-
dente y alegórica de una Naturaleza que durante la Edad Media 
poseyó el carácter ambivalente de “libro” a través del cual Dios nos 
muestra su poder y gloria, y “espejo” en el que los hombres pue-
den contemplar sus vicios y virtudes recreados en las propiedades y 
modo de conducta de los animales. El siglo XVI, y especialmente 
el XVII gracias a los preceptos emanados del Concilio de Trento, 
recogen y actualizan el naturalismo simbólico y moralizante que 
late en el espíritu de buena parte de la literatura medieval como 
instrumento para fundamentar y difundir los dogmas de la fe. El 
empleo de las bestias como ejemplo para la difusión de ejemplos 
morales o reafirmación de principios doctrinales se generaliza. No 
solo surgen, como podremos comprobar, infinidad de libros sobre 
la naturaleza moralizada de las criaturas, sino que se reedita una 
buena parte de la literatura simbólica medieval, plenamente acorde 
con los nuevos planteamientos ideológicos. De este modo, la visión 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   411ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   411 4/5/17   11:514/5/17   11:51



5 412

JOSÉ JULIO GARCÍA ARRANZ

metafísica de la Creación y el hábito mental de la alegoría que se 
cultivaron a lo largo de la Edad Media llegaron a integrarse de tal 
modo en la vida intelectual del periodo barroco que su “desalo-
jo” por la “rigurosa objetividad” de la ciencia de vanguardia se va 
a producir con suma lentitud y fuertes reticencias (Martin, 1986: 
101). Se reedita, en consecuencia, la idea de que el mundo natural 
depende de Dios, que es su creador y ordenador, y, dentro de este 
esquema de inmanencia divina, se considera que todas las criaturas 
fueron creadas con un doble propósito: 

a. Como instrumento mediante el que Dios revela su poder a todos 
los hombres. Puesto que las cosas creadas son ilustración de los atri-
butos y perfecciones divinos, constituyen al mismo tiempo signos de 
oscuro significado que han de ser descifrados con el concurso de todos 
los saberes disponibles para poder aproximarnos a Su conocimiento. 
Hay por tanto que conocer con profundidad las cosas visibles, pero no 
para gozar de su materialidad, sino con la intención de trascenderla, 
pudiendo así acceder a la divina inteligencia (Gombrich, 1986: 236). 
La Naturaleza es, desde este punto de vista, una vía de ascesis, un ca-
mino que, con ayuda de la contemplación, la meditación y el estudio, 
permite remontarse y llegar a vislumbrar la perfección de lo divino.

b. Como modelo didáctico de vicios y virtudes. El mundo natural 
–y muy especialmente el reino animal–, además de ser considerado 
como reflejo de la divinidad, fue también contemplado desde un punto 
de vista edificante: Dios concedió a los seres vivos determinados rasgos 
físicos o anatómicos, propiedades, aptitudes o costumbres cuya fun-
ción primordial es la de servir de modelos vivientes que nos muestren 
modelos de conducta virtuosos o desviados, que nos adviertan de las 
asechanzas del Maligno, que nos ejemplifiquen hechos de la vida de 
Cristo o nos ratifiquen diversas verdades doctrinales. Se trata de una 
“indisoluble unión entre la ley natural y la ley moral”, que constituye 
el tema central de todos los mitos de la creación, y que estará muy 
presente en la literatura sobre el asunto hasta los tiempos del Barroco. 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   412ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   412 4/5/17   11:514/5/17   11:51



413 5

ZOOLOGÍA SIMBÓLICA: LOS ANIMALES EN LOS LIBROS

B) LA INTERPRETACIÓN DE LA NATURALEZA COMO JEROGLÍFICO DIVINO

En opinión de los comentaristas cristianos de los textos bíblicos, 
desde el mismo momento de la Creación la divinidad se ha comu-
nicado con el hombre mediante enigmas o símbolos instalados en 
nuestro entorno vital y natural que, por otra parte, ofrecen una 
gama casi ilimitada de posibles significados, extrema ambigüedad 
que constituía uno de los principales retos del intérprete bíblico. 
Para resolver esta prueba, la exégesis medieval estableció que, aun-
que en las Escrituras no existe más que un solo sentido, tal unidad 
significativa es tan sumamente rica que se presta a una jerarquía de 
sentidos escalonados: el literal, o sentido obvio de la palabra en el 
texto, y el espiritual, sentido de la cosa significada por la palabra. A 
su vez, el sentido espiritual puede ser de tres clases:

 
– sentido alegórico, que reconoce en determinados pasajes de las 

historias del Antiguo Testamento alusiones a Jesucristo o a la Iglesia; 
– sentido moral o tropológico, referido a las enseñanzas morales 

que emanan del texto y que podemos emplear para mejorar nuestras 
costumbres. Se refiere esencialmente a los gestos y hechos de Jesucristo 
que van dirigidos a este fin; 

– sentido anagógico, que se centra en aquellos testimonios que 
muestran la gloria eterna de la Iglesia al final de los tiempos.

Tal plantilla, aplicable al libro de la Revelación, puede extenderse 
del mismo modo sin dificultad al libro de la Naturaleza. Por esta 
razón, el entorno natural real o conceptual –al igual que los textos de 
la Biblia–, en cuanto que testimonio o reflejo de Dios, se encuentra 
repleto de enigmas y símbolos en la mente de los escritores sacros, 
cuya correcta interpretación resulta necesaria para poder acceder al 
conocimiento de su Creador. El carácter enigmático del lenguaje 
divino lo hace rico, ya lo hemos indicado, en posibilidades de lec-
tura, y las dificultades a la hora de codificarlo generaron –paralela-
mente a la exégesis bíblica– la tradición de la visión alegórica de la 
Naturaleza. Esta teoría tuvo su origen en el testimonio de una serie 
de autores paganos de la Antigüedad tardía que, interpretando de 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   413ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   413 4/5/17   11:514/5/17   11:51



5 414

JOSÉ JULIO GARCÍA ARRANZ

forma distorsionada los signos jeroglíficos de los egipcios, pensaron 
que aquellas grafías constituían una forma ideográfica de escritura 
usada por los sacerdotes para anunciar las revelaciones de la sabiduría 
divina (Chastel y Klein, 1964: 77; Wind, 1972: 22 y ss.; Praz 1989: 
24-26; González, 1991: 21-29). Tales concepciones se trasladan a los 
textos cristianos durante los siglos II y III de nuestra era en enclaves 
como Alejandría y diversas ciudades sirias, en donde la actividad de 
teólogos como Clemente y Orígenes se desarrolló en un ambiente 
sincrético de fusión de elementos orientales de origen hebreo, hindú 
o egipcio (McCulloch, 1960: 17-18; Klingender, 1971: 91-92). El 
resultado fue un renovado interés hacia la Naturaleza entendida –ya 
lo indicamos más arriba– como revelación del poder y la sabiduría 
oculta de Dios, concepción mística y alegórica de claro aliento 
platónico que determinará la visión del mundo durante casi toda 
la Edad Media.

La idea de que los jeroglíficos egipcios eran depositarios de una 
sabiduría hermética, cuya clave fue mantenida en secreto por el orden 
sacerdotal para ocultar al vulgo su conocimiento de las realidades 
divinas, fue potenciada por los humanistas europeos del siglo XV 
–en especial los círculos neoplatónicos florentinos– a partir del “des-
cubrimiento” de los Hieroglyphica de Horapolo del Nilo (Chastel, 
1982: 104). Estos intelectuales mostraron una marcada afición por 
la Arqueología y los jeroglíficos antiguos, que interpretaron como 
un sistema de representación mediante imágenes herméticas, sólo 
accesibles a iniciados, para preservar las verdades sagradas precristia-
nas. De acuerdo con numerosos investigadores (Volkmann, 1923; 
Giehlow, 1915; Boas, 1950; Pozzi, 1982: 15-27; Brunon, 1982: 
29-47; Russell, 1986: 227-243; González, 1991: 21-29; Daly, 
1979:11-21; Saunders, 1988: 71-95), aquel gusto por lo hermético 
trascendió al campo del arte y la literatura, propiciando la génesis y 
difusión de una variopinta serie de tratados de carácter simbólico, 
íntimamente relacionados entre sí, en la que, a los nuevos corpus de 
jeroglíficos y repertorios de símbolos o alegorías, se incorporan los 
propios libros de emblemas y empresas. Además, es muy posible que 
fuera éste precisamente otro de los factores que estimuló la presencia 
de motivos animales en este tipo de literatura retórica, ya que es el 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   414ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   414 4/5/17   11:514/5/17   11:51



415 5

ZOOLOGÍA SIMBÓLICA: LOS ANIMALES EN LOS LIBROS

ámbito zoológico, de amplia presencia en los viejos jeroglíficos, donde 
confluyeron la tradición hermética de la Antigüedad y las alegorías 
medievales: los símbolos animalísticos procedentes directamente del 
paganismo se funden con las interpretaciones morales de la patrística 
y los bestiarios, configurando un conglomerado donde resulta difícil 
discernir unas influencias de otras. Es así que los viejos glifos faraó-
nicos terminarán por revestirse igualmente de un carácter didáctico-
moral, y transformarse en instrumento para la propagación de la 
doctrina eclesiástica o política de las nuevas monarquías absolutas, 
de modo que aquellos jeroglíficos “humanistas” de los intelectuales 
neoplatónicos se pusieron muy pronto al servicio de las expresiones 
y aparato del nuevo poder emergente.

Tal vez el más acabado e influyente exponente de este proceso de 
reelaboración del legado egipcio sean los Hieroglyphica de Giovanni 
Pierio Valeriano, una monumental actualización y ampliación del 
repertorio de jeroglíficos de Horapolo (Praz, 1989: 25-26). Publi-
cada por vez primera en Basilea en 1556, su obra, objeto de nume-
rosas ediciones posteriores, resultó verdaderamente revolucionaria 
al conectar desde un punto de vista estrictamente humanista los 
jeroglíficos renacentistas con la alegoría cristiana, incorporando así 
la tradición del simbolismo natural medieval al aporte pagano. La 
inmediata consecuencia de tal novedad fue la aparición, desde los 
últimos decenios del quinientos, de una serie de repertorios de esque-
ma muy similar, obra de autores sacros que derivan los significados 
simbólicos de plantas y animales hacia el terreno de la alegoría moral 
o doctrinal trascendente. Entre los más conocidos se encuentran los 
del prolífico jesuita francés Nicolas Caussin, del pastor anglicano 
Archibald Simson, o del jesuita alemán Jakob Masen (ver referencias 
en la bibliografía). En todos ellos se reservan amplios capítulos a los 
catálogos de animales glosados con sus principales variantes semánticas 
extraídas de las diversas tradiciones simbólicas clásica y cristiana.

Pero la influencia de Valeriano irá mucho más allá. En el siglo XVII 
europeo esta moda se traduce, no sólo en un uso amplísimo de la 
obra del humanista italiano en la literatura de carácter simbólico 
–incluyendo numerosos emblemas de plantas y animales–, o en las 
arquitecturas festivas y efímeras del momento, para cuyo aparato 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   415ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   415 4/5/17   11:514/5/17   11:51



5 416

JOSÉ JULIO GARCÍA ARRANZ

iconográfico los Hieroglyphica se convierten en la fuente más cotejada; 
la obra constituirá, además, un potente y renovado estímulo para 
la reactivación de la vieja idea de que la Naturaleza es un conjunto 
de oscuros símbolos cuya interpretación puede aproximarnos a las 
verdades superiores, contribuyendo de manera decisiva a la cristali-
zación barroca del concepto. 

C) LA RECUPERACIÓN DE RECURSOS DIDÁCTICOS 
Y DOCTRINALES MEDIEVALES

El conocido decreto de la sesión 25 del Concilio de Trento, que 
tuvo lugar a finales de 1536, propugnaba la utilización de la imagen 
sacra como eficaz instrumento propagandístico de captación y mo-
tivación personal a través de lo visual. En este proceso de adoctri-
namiento de las masas conforme a los preceptos trentinos, basado 
en la explotación de la técnica de reproducción y multiplicación 
de la imagen devocional por medio del grabado, jugará un papel 
decisivo la Compañía de Jesús, estimulada por la idea ignaciana 
de la compositio loci, o “aplicación de los sentidos, para ayudar a la 
imaginación a representarse a sí misma en los más mínimos detalles 
y circunstancias del significado religioso” (Praz, 1989: 196).

El concilio trentino pretendió inicialmente basar el adoctrina-
miento contrarreformista en el “decoro” u “honestidad histórica” de 
las imágenes, consistente en un realismo histórico-crítico en torno 
a los textos evangélicos que se correspondía con un naturalismo 
verosímil en las representaciones. Pero esta sincera exposición de la 
verdad religiosa será muy pronto sustituida por una retórica típica-
mente barroca, con todos sus recursos y trucos de propaganda, en 
un barroquismo deslumbrante que sustituye al realismo (Rodríguez, 
1975: 11-15). Este nuevo y efectista medio de expresión recurrirá, 
en su afán de consolidar y difundir los dogmas de la fe católica, a la 
recuperación de mecanismos didácticos y doctrinales medievales, lo 
que contribuye a la reactivación de aquellos contenidos y argumen-
tos del naturalismo moralizante y alegórico de la Edad Media en 
los que venimos insistiendo (Maravall, 1984: 205 y ss.). Tal visión 
cristiana de la Naturaleza encuentra su fundamento conceptual, 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   416ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   416 4/5/17   11:514/5/17   11:51



417 5

ZOOLOGÍA SIMBÓLICA: LOS ANIMALES EN LOS LIBROS

sin duda, en los escritos biológicos grecorromanos, en concreto los 
referidos al mundo de los animales. Aparte de la fabulística, y las 
noticias faunísticas incluidas en diversos escritos morales y satíricos, 
debe destacarse el papel jugado por dos corrientes particulares del 
pensamiento zoológico antiguo:

a. En primer lugar debemos reseñar el gusto generalizado por 
lo fantástico y maravilloso que se extendió a partir de comentarios 
probablemente apócrifos del corpus zoológico de Aristóteles de 
Estagira, y que cristaliza en los escritos de Plinio, Claudio Eliano, 
Opiano, Plutarco o Julio Solino. Esta literatura se detiene en los 
contenidos más anecdóticos e intrascendentes del comportamiento 
de los irracionales, configurando una especial “psicología animal” 
consistente en: 1) atribuir a los animales vicios y virtudes, cualidades 
y defectos característicos del ser humano, establecidos a partir de 
la observación de su comportamiento, tendencia que guarda evi-
dentes conexiones con el género literario de la fabulística: es el caso 
del vigilante león, el celoso y soberbio pavo real, el astuto zorro, el 
precavido y vigilante ganso...; 2) establecer un complejo esquema 
de amistades y enemistades naturales entre animales, debido en 
muchos casos a la rivalidad o a la lucha por el alimento; 3) atribuir 
a diversas bestias una “sabiduría mágica” que les permite predecir 
fenómenos meteorológicos, o conocer las propiedades medicinales 
o maravillosas de determinadas plantas (Klingender, 1971: 90-91). 

b. Una especial incidencia tendrá de igual modo en los autores 
barrocos la visión del mundo animal que presentan algunos escritores 
estoicos –Claudio Eliano, Opiano–, y otros tratadistas como Plutarco 
en sus ocasionales incursiones en el mundo de los irracionales. Estos 
últimos parten del principio de que la Naturaleza, entendida como 
inteligencia universal más poderosa que todo lo demás, dota a los 
animales desde su nacimiento de una tendencia innata, no adqui-
rida, hacia su propia conservación, poniendo a la vez a su alcance 
los medios necesarios para hacer uso correcto de sus miembros con 
vista a su defensa y supervivencia: se trata de una primera definición 
aproximativa de lo que más adelante se denominará “instinto”. Este 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   417ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   417 4/5/17   11:514/5/17   11:51



5 418

JOSÉ JULIO GARCÍA ARRANZ

concepto parte de las conclusiones de Aristóteles, que había estable-
cido previamente un modelo teleológico de naturaleza según el cual 
todos los animales tienden a alcanzar la perfección que les es propia. 
Al contrario de lo que sucede con el hombre, el comportamiento 
de los animales es perfecto al no apartarse nunca del cumplimiento 
exacto de sus propios fines (Vara, 1989: 12-13; Calvo, 1990: 29). 
Esta conducta perfectamente ajustada a su particular función en la 
Naturaleza es empleada como digno ejemplo para los hombres, que 
pueden obtener útiles enseñanzas de ello, en un claro precedente de 
las alegorías didáctico-morales de los escritos medievales sobre ani-
males, que encontrarán su prolongación en la literatura de emblemas.

Ambas corrientes se funden en el pensamiento cristiano, dando 
lugar a una idea que sintetiza así Maravall (1984: 209): “Creados por 
Dios y obedientes sin libertad alguna a su ley, los seres naturales nos 
ponen de manifiesto en su existencia una misma ley moral, que por 
ser común a toda la naturaleza es válida también para los hombres”. 
Este naturalismo moral, que se sirve del mundo de las bestias para 
nuestra enseñanza, y que está en la base de todas las viejas colecciones 
de alegorizaciones y apólogos medievales, impregnará la literatura 
zoológica de nuestro país desde finales del siglo XVI.

Como ya indicamos, la interpretación alegórica de las Escrituras y 
de la Naturaleza nació en Alejandría y Siria durante los primeros siglos 
de nuestra era. De este ámbito surgió un pequeño texto anónimo, 
conocido como Physiologus –el “Naturalista”–, compuesto origina-
riamente en lengua griega y que, partiendo de las peculiaridades o 
propiedades de una serie de animales, plantas o piedras, las reviste 
de una intención alegórico-moral-doctrinal cristiana. Este opúsculo 
gozará de una enorme proyección e influencia posterior. Incidirá 
en la literatura patrística, y con adiciones de otras influyentes obras 
como las Etimologías de Isidoro de Sevilla, va a crecer hasta generar el 
fenómeno de los bestiarios literarios a partir del siglo XII (McCulloch, 
1960: 15 y ss.; Guglielmi y Redin, 1971: 30 y ss.). Estas populares 
obras, unidas a las colecciones de sermones o exempla elaborados 
por los predicadores, se convertirán en la más amplia concreción 
medieval del empleo de la Naturaleza como punto de partida para la 
transmisión de enseñanzas morales o nociones espirituales. La visión 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   418ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   418 4/5/17   11:514/5/17   11:51



419 5

ZOOLOGÍA SIMBÓLICA: LOS ANIMALES EN LOS LIBROS

moralizante y alegórica de nuestro entorno termina por extenderse 
a todas las manifestaciones literarias y plásticas de la creatividad 
medieval, configurando un universo conceptual textual y visual 
que, como venimos indicando, se recupera y actualiza en las décadas 
finales del siglo XVI tras el impulso de Trento, generando una vasta 
literatura de carácter animalístico-doctrinal-moralizante en la que 
el retorno a los planteamientos de siglos anteriores resulta evidente: 
es lo que se ha venido en denominar, como señala Arturo Morgado 
en un capítulo precedente de este volumen, “visión emblemática del 
mundo” –Emblematic World View–. Se realizan ediciones impresas 
de las grandes enciclopedias medievales –Vicent de Beauvais, Tomás 
de Cantimpré–, lo que permite la transmisión textual de numerosas 
narraciones fantásticas habituales en los bestiarios (García, 1993: 
679-687). Pero el paso decisivo vendrá dado por el humanista español 
Gonzalo Ponce de León, quien publica en Roma, en 1587, la traduc-
ción latina comentada de la versión del Fisiólogo griego atribuida a 
Epifanio de Salamis, obra que gozará de varias ediciones posteriores. 
Aparecen a partir de este momento numerosos tratados, con forma 
de repertorios ordenados de animales, en los que se enumeran los 
diferentes aspectos sacros y moralizantes de la gama simbólica de 
cada uno de ellos a través fundamentalmente del testimonio de las 
Sagradas Escrituras y sus principales exégetas, pero también con la 
ocasional glosa de los naturalistas grecolatinos. Ejemplos destacados 
son las obras de Hermann Heinrich Frey, Wolfgang Franz o Samuel 
Bochart que referimos en la bibliografía.

Por idénticas razones, los siglos XVI y XVII conocen la reedi-
ción de numerosas colecciones de exempla y apólogos medievales, 
o la actualización de otros en formatos impresos modernos, lo que, 
según Maravall (1984: 205), “revela su congruencia con ciertos as-
pectos de la mentalidad barroca”. La estimación por las colecciones 
de fábulas –son frecuentes los elogios a Esopo en relevantes autores 
hispanos de libros de emblemas del seiscientos como Diego Saavedra 
Fajardo, Francisco Garau o Andrés Mendo (Pizarro y García, 1996: 
234)– es buena muestra de cómo los escritores barrocos retomaron 
la costumbre de los tradicionales exempla, esto es, la exposición de 
casos o narraciones concretas convenientes a la doctrina que se trata 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   419ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   419 4/5/17   11:514/5/17   11:51



5 420

JOSÉ JULIO GARCÍA ARRANZ

de inculcar para afirmar su validez y encaminar a los lectores por la 
adecuada senda moral: el ejemplo, entendido como “caso” verificado 
en el plano de los hechos y con la eficacia convincente que de ello 
deriva, no solo deleita, sino que arrastra tras de sí. Conforma un 
ejemplarismo moral que es habitual en la literatura de emblemas, y 
en todos aquellos escritos barrocos que recurren como base ideológica 
al naturalismo moralizante y alegórico (Maravall, 1984: 209-211).

De este modo, los libros de emblemas, y en general cualquier 
repertorio formativo y edificante del siglo XVII, aparecen repletos 
de propiedades más o menos verosímiles de animales y plantas que, 
convenientemente manipuladas, permiten defender y afianzar la 
validez de determinados conceptos morales, dogmas religiosos e 
ideales políticos propuestos por las conservadoras clases dirigentes. 
En las obras ilustradas, el poder de convicción de los exempla se 
refuerza con el de las imágenes, sintonizando con el papel persuasor 
del empleo de lo visual que se propugnaba en Trento. Finalmente, 
la emblemática suma a los dos anteriores un “factor de dificultad”, 
un carácter enigmático que el emblema nunca perdió totalmente, y 
cuya resolución exige un esfuerzo que fija más persistentemente los 
conceptos en la mente. El propósito fundamental de estos recursos 
retóricos será el de persuadir y “mover” al lector en la dirección ideo-
lógica que el escritor desea (Maravall, 1984: 218 y ss). De hecho, 
algunas de estas colecciones moralizadas de seres vivos son propuestas 
como repertorios de sermones con el fin de que sean aprovechadas 
por el clero en sus homilías: Andrés Ferrer de Valdecebro y Francisco 
Garau, entre otros, proponen al final de sus obras, respectivamente, 
una “Tabla para sermones varios de tiempo” y un “Índice de las 
materias predicables”.

D) EL RESPETO HACIA LA AUCTORITAS DE LOS NATURALISTAS 
ANTIGUOS Y MEDIEVALES

Finalmente, otro factor que contribuyó al florecimiento y mante-
nimiento del naturalismo moral barroco fue un marcado respeto 
hacia la autoridad sobre los asuntos de la naturaleza que se con-
cedió a los escritores antiguos y medievales, en abierta oposición 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   420ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   420 4/5/17   11:514/5/17   11:51



421 5

ZOOLOGÍA SIMBÓLICA: LOS ANIMALES EN LOS LIBROS

a los postulados de la Nueva Ciencia biológica. Ya sabemos que 
los exégetas, teólogos y autores de bestiarios y exempla recurrieron 
al legado zoológico y botánico greco-latino para recubrirlo de un 
envoltorio moral o alegórico cristiano que animara e ilustrara sus 
dogmas. Por tanto, si bien se observa entre los emblemistas y na-
turalistas hispanos un intento de crítica de las fuentes grecolatinas 
–aunque aún muy incipiente y limitado a aspectos muy concretos–, 
la reutilización cristiana de las maravillas narradas por los antiguos 
aporta garantías de veracidad a cualquier narración por pintoresca 
o fabulosa que nos pueda parecer. Se insiste en la autoridad de los 
viejos escritores para sustentar la credibilidad de los más fantasiosos 
y sorprendentes relatos.

A modo de conclusión, la confluencia de los diversos factores 
políticos, económicos, sociales e ideológicos enunciados en las páginas 
precedentes, permite explicar, al menos en parte, que el acercamiento 
a la historia natural de nuestro país durante el seiscientos se viera 
reducido, con muy escasas excepciones, a tres tipos de textos:

a. la traducción y anotación erudita del legado biológico de la 
Antigüedad con un aún muy escaso aparato crítico; 

b. las misceláneas de curiosidades científicas y maravillas naturales, 
en las que, entre otras narraciones y prodigios de carácter pseudo-
científico, se describen algunas propiedades fabulosas de plantas, 
animales y minerales; y

c. los repertorios moralizados de animales –“bestiarios modernos”–, 
y libros de fábulas ilustrados, algunos de los cuales vienen siendo 
catalogados tradicionalmente como libros de emblemas (Pizarro y 
García 1996: 225).

Pero tales manifestaciones de la literatura zoológica no fueron 
patrimonio exclusivo del mundo hispánico. En el resto de Europa, 
a pesar de los cada vez más palpables efectos de la Revolución Cien-
tífica, y de los nuevos enfoques experimentales y críticos del estudio 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   421ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   421 4/5/17   11:514/5/17   11:51



5 422

JOSÉ JULIO GARCÍA ARRANZ

del mundo natural, asistimos a la pervivencia de este tipo de textos, 
ilustrados o no, en todo el ámbito geográfico occidental, aunque limi-
tados, eso sí, al marco de la literatura de carácter religioso-doctrinal, 
o de marcada vocación didáctico-moral. Es en estos contextos en los 
que se inserta y triunfa la literatura de emblemas, uno de los últimos 
reductos de la visión simbólica del universo, cuyo principal propósito 
fue la formación ética y edificante de los lectores, especial orientación 
que posibilita su coexistencia temporal con una tratadística zoológica 
más estrictamente analítica y empírica.

3. LA ZOOLOGÍA SIMBÓLICA EN LA ESPAÑA DEL SIGLO DE ORO: 
DEL BESTIARIO Y FABULARIO ILUSTRADOS A LOS LIBROS 
DE EMBLEMAS Y EMPRESAS 

Acabamos de poner de manifiesto el modo en que los especiales 
factores económicos, sociopolíticos e ideológicos que se dieron cita 
en la España del Siglo de Oro redujeron nuestra literatura zoológi-
ca, junto a la traducción y glosa humanista del legado biológico de 
la Antigüedad, a diversas recopilaciones acríticas de curiosidades y 
maravillas naturales, y repertorios fabulados y moralizados de ani-
males, habitualmente ilustrados, varios de los cuales son considera-
dos por los estudiosos como libros de emblemas, o al menos como 
obras afines a este género. Vamos a analizar a continuación los ras-
gos más definitorios de estas últimas categorías de textos.

Los denominados tratados de miscelánea –o “silvas” de eru-
dición– constituyen compilaciones asistemáticas de narraciones 
pseudocientíficas de carácter habitualmente insólito o maravilloso, 
destinadas al consumo de un público poco exigente, y en las que se 
incluyen prodigiosas propiedades de especies zoológicas, botánicas 
o minerales al estilo de repertorios antiguos como la Collectanea 
rerum memorabilium de Julio Solino, o el De sollertia animalium 
de Plutarco de Queronea. Este gusto por lo extraordinario y por la 
denominada “magia natural” o “filosofía oculta”, perpetuación de los 
“libros de secretos” medievales, lejos de ser desplazado por el avance 
de la Nueva Ciencia, generó en nuestro país títulos de gran éxito a 
lo largo del seiscientos. Ello responde en cierta manera a una especie 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   422ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   422 4/5/17   11:514/5/17   11:51



423 5

ZOOLOGÍA SIMBÓLICA: LOS ANIMALES EN LOS LIBROS

de fenómeno kitsh, tal y como fue definido por Maravall (1990: 
184): “Una cultura vulgar, caracterizada por el establecimiento de 
tipos, con repetición estandarizada de géneros, presentando una 
tendencia al conservadurismo social y respondiendo a un consumo 
manipulado”. Sin duda las más conocidas y relevantes producciones 
de estas características dentro de nuestras fronteras fueron la Silva de 
varia lección (Valladolid, 1551) de Pedro Mexía, o el Jardín de flores 
curiosas (Salamanca, 1570) de Antonio de Torquemada.

Más centrada en las cuestiones naturales, y con unas más es-
trechas conexiones con la cultura emblemática del momento, es la 
también popular Curiosa, y oculta filosofia, primera y segunda parte 
de las Maravillas de la Naturaleza, examinadas en varias questiones 
naturales (Alcalá de Henares, 1649), obra del prolífico jesuita Juan 
Eusebio Nieremberg. Menor proyección alcanzaron las Maravillas 
de Naturaleza, en que se contienen dos mil secretos de cosas naturales 
(Córdoba, 1629), de Manuel Ramírez de Carrión, o, en este caso 
referida al contexto americano, la Primera parte de los problemas y 
secretos maravillosos de las Indias (México, 1591), del sevillano Juan de 
Cárdenas, ambos textos, como el del padre Nieremberg, carentes de 
ilustraciones. Abundantes xilografías presenta, sin embargo (Barbero, 
1999: II,297-300 ), un volumen centrado de manera exclusiva en el 
ámbito de la zoología: el Libro, y tratado de los animales terrestres, y 
volátiles, con la historia y propriedades dellos (Valencia, 1613, con tres 
reediciones hasta 1672), del valenciano Gerónimo Cortés, recopilación 
que recoge diversas propiedades, virtudes medicinales y narraciones 
relativas a una serie de animales, procedentes de fuentes variadas (ver 
el capítulo de Arturo Morgado sobre el particular en este volumen), 
y sin dejar espacio al mensaje moral, que se suceden de manera acrí-
tica, como resulta habitual en este tipo de escritos (Morgado, 2015: 
45-47). Como hemos indicado, el libro se enriquece con grabados 
en madera reaprovechados, según pone de manifiesto su diverso 
formato y estilo, varios de ellos muy probablemente procedentes de 
algún repertorio de fábulas populares.

Junto a estas compilaciones de curiosidades naturales, fue viendo 
la luz otra categoría de obras que podría definirse como literatura 
animalística con un carácter marcadamente edificante o doctrinal, 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   423ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   423 4/5/17   11:514/5/17   11:51



5 424

JOSÉ JULIO GARCÍA ARRANZ

generada por lo común desde el ámbito de la Iglesia, a la que per-
tenecen, además de diversos repertorios de fábulas, ilustrados o no, 
tratados que se encuentran a medio camino entre los textos de natu-
ralismo moralizante y los libros de emblemas, y que hemos dado en 
llamar “bestiarios modernos”. En España se editaron varios corpus 
con estas características, mereciendo especial atención algunos ya 
referidos en un apartado previo del presente volumen: los compues-
tos por Francisco Marcuello y Andrés Ferrer de Valdecebro. El del 
canónigo Marcuello –Primera parte de la historia natural y moral de 
las aves (Zaragoza, 1617)– es una auténtica versión impresa de los 
libros de bestias medievales, en la que, tras un grabado de encabeza-
miento, el autor enumera diversas propiedades de cada volátil a partir 
del testimonio de textos antiguos, la exégesis cristiana, la literatura 
animalística medieval y los corpus simbólicos coetáneos –Horapolo, 
Pierio Valeriano…–; a continuación, bajo el epígrafe “Moralidad”, 
aplica a todas o parte de esas propiedades una alegoría trascendente 
fundada en la doctrina cristiana. Los cien grabados xilográficos de 
aves que se incluyen, de una tosquedad e ingenuidad que apenas 
permite distinguir a unas especies de otras, son meramente ilustra-
tivos, excepto ejemplos muy contados: es el caso de la cigüeña que 
lleva una serpiente a su nido, la tórtola y el “pájaro solitario” que 
permanecen aislados y apartados en la rama de un árbol o sobre unas 
rocas, la manucodiata o ave del paraíso que vuela sin poder posarse 
jamás, las aves caristias o el fénix situados sobre las llamas, la grulla 
con una piedra en su pata alzada, o el pelícano que se hiere para 
alimentar a sus polluelos, detalles que ya nos ponen sobre la pista 
de sus principales alegorizaciones.

En cuanto a los tratados del también eclesiástico Ferrer de Val-
decebro –el Govierno general, moral y político, hallado en las fieras y 
animales silvestres, (Madrid, 1658), y el Govierno general, moral, y 
politico. Hallado en las aves mas generosas, y nobles (Madrid, 1683; 
primera edición en Madrid, Diego Díaz de la Carrera, 1668)–, 
se compone el primero de ellos de 18 capítulos que incluyen una 
profusa serie de comentarios relativos a las propiedades naturales, 
y las lecciones morales que de ellas se desprenden, de otros tantos 
mamíferos cuadrúpedos: león, elefante, rinoceronte, unicornio, 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   424ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   424 4/5/17   11:514/5/17   11:51



425 5

ZOOLOGÍA SIMBÓLICA: LOS ANIMALES EN LOS LIBROS

tigre, onza –identificable con el guepardo, leopardo asiático o feli-
no americano similar a un pequeño puma–, leopardo, hiena, lobo, 
lince, oso, jabalí, ciervo, toro, camello, caballo, can y cinocéfalo. 
En cuanto a la segunda obra reseñada, contiene de igual modo casi 
una veintena de apartados referidos, en este caso, a algunas de las 
aves más habituales en los repertorios simbólicos (águila, buitre, 
cigüeña, garza, cisne, ave fénix, pelícano, halcón, gavilán, búho, 
grulla, papagayo, ánsar, avestruz, pavo real, cuervo, paloma y gallo), 
a las que, en la reimpresión de 1683, se añade un apéndice titulado 
“De las aves monstruosas que se hallan en regiones diferentes de el 
Orbe”, incorporándose exóticas especies, reales o fabulosas, como el 
opimaco, la arpía, el avetoro, las aves estinfálidas, el morfex, la nepa, 
la osina, la barliata, el cravans, el laro y el mítico Pegaso. En ambos 
volúmenes el autor desarrolla sus textos a partir de una imagen 
grabada –en algunas de las ediciones, excelentes estampas calcográ-
ficas firmadas por Diego de Obregón–, que, excepto en el caso de 
la cigüeña –con una serpiente en el pico–, el fénix –situado sobre 
las llamas–, el pelícano –ofreciendo a los polluelos su sangre–, o la 
grulla –sustentando una piedra en su pata alzada–, resulta meramente 
expositiva, y carece por tanto de connotaciones que pudiéramos 
considerar como “emblemáticas”. En todos los capítulos se repite 
el mismo esquema: tras una introducción sobre los rasgos y propie-
dades naturales más característicos de la bestia correspondiente, se 
propone una serie de significaciones simbólicas de distinto carácter 
que se extraen de aquellas observaciones iniciales. Por ejemplo, el 
águila [Fig. 3] se propone como imagen de “Prosperidad”, “Ingenio”, 
“Nobleza”, “Alabanza”, “Juventud”, o “Reyno”, en tanto el búho lo es 
de “Tristeza”, o “Aborrecimiento”; el noble león [Fig. 4] es jeroglífico 
de “Príncipe”, “Ánimo”, “Tirano”, “Reverente temor”, “Lascivia” y 
“Veneración a los Padres”, en contraste con la hiena, imagen animal 
de “Discordia”, “Murmuración” o “Cohecho”. 

A continuación, Valdecebro enumera una serie de jeroglíficos o 
empresas relativos a cada una de esas significaciones, que documenta 
con diversas citas, y que finaliza con aquel en el que se hace referencia 
al animal que da nombre al capítulo; en algunas ocasiones, el listado 
de jeroglíficos en torno a una significación concreta se completa con 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   425ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   425 4/5/17   11:514/5/17   11:51



5 426

JOSÉ JULIO GARCÍA ARRANZ

una “digression”, o reflexión sobre el tema en cuestión, en donde, 
volviendo a hacer uso de diversas citas y ejemplos bíblicos, patrís-
ticos o históricos, nuestro autor aprovecha para lanzar todo tipo de 
advertencias moralizantes (García, 2002: 269-286).

También a medio camino entre el emblema canónico y las fábulas 
o la sermonística –pues no tenemos duda alguna sobre el frecuente 
recurso a este tipo de exempla desde los púlpitos eclesiásticos–, se 
encuentran las “ficciones” de varias obras del jesuita Francisco Garau, 
la mayor parte de ellas con un argumento animalístico, y que, bajo 
los títulos El Sabio instruido de la naturaleza en quarenta máximas 
políticas y morales, El Olimpo del Sabio instruido de la naturaleza y 
segunda parte de las máximas, El sabio instruido de la Gracia, en varias 
máximas, o ideas evangélicas, políticas y morales, y, finalmente, la Tercera 
parte del sabio instruido de la naturaleza, gozaron de notable fortuna 
posterior a juzgar por sus sucesivas reediciones desde el instante mismo 

Figura 3: Águila. Xilografía anónima. Fray 

Andrés Ferrer de Valdecebro, Govierno 

general, moral, y politico. Hallado en las 

aves mas generosas, y nobles, Barcelona, 

Thomás Loriente, 1696, lib. I, cap. 1.

Figura 4: León. Xilografía anónima. 

Fray Andrés Ferrer de Valdecebro, 

Govierno general, moral, y politi-

co, hallado en las fieras, y animales 

sylvestres, Barcelona, Thomás 

Loriente, 1696, lib. 1, cap. 1.

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   426ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   426 4/5/17   11:514/5/17   11:51

Figura 

Figura : León. Xilografía anónima.

Fray Andrés Ferrer de Valdecebro,

Govierno general, moral, y politi-

co, hallado en las fieras, y animales 

sylvestres, Barcelona, Thomás

Loriente, 1696, lib. 1, cap. 1.

 Águila. Xilografía anónima. Fray 

Andrés Ferrer de Valdecebro, Govierno 

general, moral, y politico. Hallado en las 

aves mas generosas, y nobles, Barcelona,

Thomás Loriente, 1696, lib. I, cap. 1.



427 5

ZOOLOGÍA SIMBÓLICA: LOS ANIMALES EN LOS LIBROS

de su aparición hasta la tercera década del siglo XVIII. Son libros, en 
efecto, con una muy compleja historia editorial –la primera edición 
ilustrada de El Sabio instruido de la naturaleza, ya como “libro de 
emblemas” perfectamente acabado, con sus grabados [Fig. 5], vio la 

luz en Valencia en 1690, a costa del propio autor bajo el seudónimo 
de Asensio Duarte (vid. Bernat 2000: 57-68; 2002: 83-91; Campa, 
1990: 199)–, en la que se mezclan ediciones no ilustradas con otras 
iluminadas con grabados xilográficos o calcográficos, según el caso. 
Estas “máximas” emblemáticas del gerundense Garau contaron en 
nuestro país con ilustres pero escasos precedentes en el ámbito de la 
fabulística ilustrada, como el Exemplario contra los engaños y peligros 
del mundo (Zaragoça, 1532; edición príncipe en Zaragoza, 1493), 
versión castellana de la traducción latina que Juan de Capua llevara 

Figura 5: Máxima de la mona y la zorra. Grabado calcográfico anónimo. 

Francisco Garau, El sabio instruido de la naturaleza en quarenta máximas políticas, 

y morales, Valencia, Jayme de Bordazar, 1690, ficción 35.

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   427ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   427 4/5/17   11:514/5/17   11:51

Figura 



5 428

JOSÉ JULIO GARCÍA ARRANZ

a cabo del Calila e Dimna en la segunda mitad del siglo XIII. Más 
próxima cronológica y conceptualmente al periodo que ahora nos 
ocupa es el Fabulario en que se contienen fábulas y cuentos diferentes 
(Valencia, 1613), conjunto de relatos populares moralizados reco-
pilado por Sebastián Mey.

Y llegamos, finalmente, a la literatura emblemática más ortodoxa, 
donde, de manera bastante más asistemática –pues los motivos 
animales se mezclan con otras figuras o personajes simbólicos sin 
un orden aparente, dentro del ordo fortuitus característico de estas 
recopilaciones de tópicos de todo tipo–, debemos referir de igual 
modo la frecuente presencia de especies zoológicas en sus ilustraciones. 

Los animales son componente icónico habitual –ya lo adelanta-
mos– en el aparato gráfico de un buen número de obras de carácter 
emblemático desde el mismo origen del género. De hecho, este rasgo ya 
se encuentra bien presente en la primera edición del Emblematum liber 
de Andrea Alciato en 1531, considerada como la obra fundacional de 
la emblemática literaria moderna, donde la intención didáctico-moral 
derivada del intento de asociar el pensamiento pagano y la doctrina 
cristiana propicia el abundante recurso a los motivos y relatos zooló-
gicos. Buena prueba de ello es que, de las 98 viñetas xilográficas con 
que se ilustra aquel opúsculo, 56 estarán protagonizadas por animales 
(proporción que se mantiene en el posterior crecimiento de la obra, 
pues encontramos representaciones de algún tipo de animal real o 
imaginario hasta en 123 de los 212 emblemas que alcanza la edición 
más voluminosa de los Emblemata de Alciato –Padua, 1621–). Hay 
libros de emblemas europeos en los que se acabará concediendo un 
espacio preferencial, o incluso un tratamiento totalmente exclusivo, 
a la materia zoológica, si bien en este capítulo nos centraremos de 
manera exclusiva en el ámbito hispano.

Como en el caso de las obras edificantes mencionadas más arri-
ba, la composición de los libros de emblemas y empresas españoles 
será asunto preferente de hombres de iglesia, e incluso, en algunas 
ocasiones, empeño de altas dignidades eclesiásticas, entre ellas el 
capellán real Sebastián de Covarrubias, o el obispo Francisco Núñez 
de Cepeda, por lo que la orientación de sus escritos estará permanen-
temente sometida al tamiz de un enfoque moral y doctrinal de cariz 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   428ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   428 4/5/17   11:514/5/17   11:51



429 5

ZOOLOGÍA SIMBÓLICA: LOS ANIMALES EN LOS LIBROS

cristiano. No están ausentes, sin embargo, las obras señeras dentro de 
este género correspondientes a autores del estamento laico, algunos 
también prominentes, como el funcionario cortesano Hernando de 
Soto, el diplomático Diego de Saavedra Fajardo o el jurista Juan de 
Solórzano Pereyra, con unas producciones destinadas al entreteni-
miento y erudición, siempre bajo un inevitable trasfondo de valores 
éticos o sociales –es el caso del librito de Soto–, o bien orientadas 
a la formación cristiana de los futuros gobernantes, como sucede 
con los voluminosos Emblemata políticos de Saavedra y Solórzano. 

Para el análisis del bestiario simbólico contenido en la emblemática 
hispana hemos seleccionado un corpus de 22 obras, que reunimos en 
el primer apartado de la bibliografía, y que pueden considerarse sin 
lugar a dudas como las más conocidas y representativas del género en 
nuestro país; responden a una cronología que discurre entre 1586, 
fecha de edición de la primera parte de las Empresas morales de Juan 
de Borja, y las Noticias fúnebres de las reales exequias de María Luisa 
de Borbón de Francisco Antonio de Montalvo, editadas en 1689, 
obra con la que cerramos la serie. A primera vista resulta evidente, 
tal y como venimos indicando, la amplia presencia de los motivos 
animales en este género (ver “apéndice 2”): de todos los libros anali-
zados, solo en siete de ellos contabilizamos un número inferior a los 
diez emblemas con representaciones de zoomorfos en sus imágenes 
grabadas o picturae, en tanto otros nueve superan la veintena de 
emblemas ilustrados con este tipo de figuras. Es cierto que hemos 
tenido en cuenta en esta enumeración la presencia gráfica de animales 
que carecen de connotaciones significativas concretas –es el caso, por 
ejemplo, de los perros que se representan en escenas cinegéticas, o de 
los caballos que arrastran un carro–; sin embargo, en la mayor parte 
de los casos recogidos, los rasgos o propiedades de estos irracionales 
desempeñan un papel protagonista en el significado didáctico-moral 
que se desprende de las ilustraciones y del concepto del emblema. 
De entre los repertorios más nutridos, descuellan sobre los restantes 
los Emblemas morales de Sebastián de Covarrubias (Madrid, 1610), 
donde contabilizamos hasta 125 emblemas –de los 300 de que 
consta su obra– en los que se extraen exempla correspondientes a 66 
especies diferentes identificadas. Hemos de indicar que éste no es el 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   429ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   429 4/5/17   11:514/5/17   11:51



5 430

JOSÉ JULIO GARCÍA ARRANZ

único “bestiario” compuesto por el canónigo conquense, ya que en 
su conocido diccionario titulado Tesoro de la lengua castellana (Ma-
drid, 1611) incluye numerosas entradas a diversos animales, que ya 
han sido oportunamente estudiadas en trabajos precedentes (Bouzy, 
1996; Morgado, 2011: 77 y ss.; 2015: 30 y ss.). Tras Covarrubias, 
citemos por sus elevadas cifras las Empresas morales de Juan de Borja 
(Bruselas, 1680), con 70 emblemas animalísticos que incluyen 51 
especies en las dos partes definitivas de su obra; las Empresas espiri-
tuales y morales de Juan Francisco de Villava (Baeza, 1613), con 49 
emblemas y 42 especies; o los dos principales “espejos de príncipes” 
pertenecientes al género emblemático hispano, los Emblemata Regio 
Politica in centuriam unam redacta (Madrid, 1653), de Juan Solórzano 
Pereyra (con 38 emblemas, incluyendo 23 especies), o la Idea de un 
Principe Politico Christiano de Diego Saavedra Fajardo (Mónaco, 
1640/Milán, 1642), con 34 emblemas y 24 especies animales. En 
cuanto a las relaciones ilustradas que dan cuenta de las arquitecturas 
efímeras construidas con ocasión de determinadas conmemoraciones 
festivas o funerarias, y de los emblemas y jeroglíficos con que estas se 
ornaron, debe también destacarse la presencia animalística en el Siglo 
quarto de la conquista de Valencia (Valencia, 1640), libro de Marco 
Antonio Ortí que relata las conmemoraciones del cuarto centenario 
de la reconquista de la ciudad por Jaime I, con 29 emblemas zoo-
lógicos, incluyendo 17 especies, o el Libro de las honras que hizo el 
Colegio de la Compañía de Jesús de Madrid a la M. C. de la Emperatriz 
doña María de Austria (Madrid, 1603), donde encontramos hasta 
21 jeroglíficos con animales –si bien 13 de ellos están dedicados al 
águila, dada la permanente identificación entre la reina de las aves y 
la difunta emperatriz objeto de esta relación fúnebre–, representando 
a 13 criaturas diferentes.

Si atendemos ahora a la naturaleza de estas distintas especies 
animales que hacen acto de presencia en el corpus emblemático 
estudiado (ver “apéndice 1”), contamos igualmente con un nutrido 
muestrario. De este modo, dentro de la fauna real –no imaginaria–, 
se encuentran presentes hasta 35 especies diferentes de mamíferos, 
39 especies de aves, 12 especies de insectos, arácnidos y moluscos 
terrestres, 13 especies de peces y animales acuáticos (incluyendo el 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   430ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   430 4/5/17   11:514/5/17   11:51



431 5

ZOOLOGÍA SIMBÓLICA: LOS ANIMALES EN LOS LIBROS

coral y la esponja), seis especies de reptiles y tres de anfibios. A ellos 
deben sumarse, entre las criaturas híbridas y fabulosas, seis especies 
más de reptiles y dos de aves –fénix y grifo–, además de otros seres 
legendarios recogidos de la mitología clásica: arpía, Cancerbero, 
centauro, Minotauro, sirena...

Son varias las razones que podrían esgrimirse a la hora de justi-
ficar la selección de las especies incluidas en las ilustraciones de los 
emblemas, y su mayor o menor frecuencia de aparición: en primer 
lugar, la familiaridad con ellas, lo que explicaría, por ejemplo, que, de 
entre los animales mamíferos, hasta 24 de las especies incorporadas 
sean europeas, y diez de ellas domésticas. En cuanto a las aves, 31 son 
también especies habituales en el continente europeo, siendo ocho 
de ellas domesticables, aunque en ciertos casos se haga referencia a 
su condición de volátiles silvestres, como sucede, por ejemplo, con 
las migraciones del ánsar o ganso. También deben tenerse muy en 
cuenta otros factores que pueden explicar la inclusión de determinadas 
bestias en los emblemas, como sus frecuentes menciones en los textos 
bíblicos –serpiente, paloma, langosta–, o la perfecta adaptación de sus 
propiedades, bien a determinados dogmas o preceptos cristianos –el 
ave fénix–, bien a una serie de virtudes políticas aconsejables en los 
monarcas o príncipes –el león, la abeja, el águila, especies estas tres 
que son, con gran diferencia, las más frecuentes en la emblemática 
hispana–, bien a ambos contextos a la vez –el pelícano–; también 
parece ser otro criterio preferente la densa tradición literaria antigua 
y medieval de la que han gozado determinados géneros de bestias, 
sobre todo cuando esta las ennoblece con encomiables virtudes –es 
el caso de la piedad o el amor filial de la cigüeña y el pelícano, la 
pureza del armiño, la prudente sabiduría del elefante o el castor–, las 
degrada con detestables vicios o defectos –la lujuria de las sirenas, la 
hipocresía e ingratitud de los cocodrilos, la obstinación del asno–, o 
las singulariza con extraordinarias propiedades –recordemos la habi-
lidad del martín pescador o la golondrina a la hora de construir sus 
nidos, el carácter purificador del cuerno del unicornio, la habilidad 
del papagayo para imitar la voz humana, el poder destructivo de la 
vista o el aliento del basilisco, la perpetua enemistad entre el ciervo 
y las serpientes, etc.–. Mencionemos finalmente la popularidad de 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   431ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   431 4/5/17   11:514/5/17   11:51



5 432

JOSÉ JULIO GARCÍA ARRANZ

ciertos animales gracias a su frecuente intervención en fábulas y 
leyendas populares –zorro, lobo, cuervo, simio…–, o a su amplio 
uso en la heráldica, como sucede, de nuevo, con el león o el águila.

Por el contrario, el desconocimiento generalizado o el carácter 
excesivamente exótico de determinadas criaturas ajenas al ámbito 
europeo parecen ser las principales razones que explican su presencia 
casi excepcional en los libros de emblemas. Es el caso de especies afri-
canas y asiáticas como el rinoceronte (Villava, 1613: I, emp. 16; Borja, 
1680: II, 234-235), el onagro –o asno salvaje– (Covarrubias, 1610: I, 
emb. 58) y el ciervo almizclero (Zárraga, 1684: art. 21), o americanas 
como el sucarate (Núñez, 1688: emp. 39) o el perezoso (Borja, 1680: 
II, 380-381–). Sin embargo, otras bestias no europeas como el león, 
el elefante [Fig. 6], la pantera, el tigre o el simio sí obtendrán, como 

Figura 6: Elefante cazado al apoyarse en el tronco aserrado de un árbol, símbolo 

del hombre que confía en los poderosos. Grabado calcográfico de Roberto Cordier. 

Juan Solórzano Pereyra, Emblemata Regio Politica in centuriam unam redacta, Madrid, 

Domingo García Morras, 1653, emblema 69.

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   432ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   432 4/5/17   11:514/5/17   11:51

Figura 6



433 5

ZOOLOGÍA SIMBÓLICA: LOS ANIMALES EN LOS LIBROS

las domésticas o comunes, un amplio lugar en la serie emblemática 
debido, como acabamos de indicar, a su intensa tradición literaria y 
simbólica medieval, tanto en la exegética y la patrística, como en los 
bestiarios, enciclopedias, sermones y fábulas. La práctica coincidencia 
de las fuentes clásicas empleadas hace que el repertorio animalístico 
recogido en la emblemática de los siglos XVI y XVII no difiera exce-
sivamente, en cuanto a las especies representadas, de las recopilaciones 
didácticas o morales de bestias medievales. Ello explicaría que animales 
foráneos como los ya indicados –a los que pueden incluirse otros como 
el avestruz o el cocodrilo– adquieran un significativo protagonismo 
en el género emblemático, que resulta posible debido a la inercia de 
una ininterrumpida pervivencia en la tradición literaria occidental. 

Aves no europeas presentes son, junto al mencionado avestruz, 
los africanos ibis y trochilus –si identificamos a este último con algún 
ave norteafricana, como el chorlito egipcio (Borja, 1680: I, 164-165; 
Lorea, 1674: 135-137)–, la oceánica ave del paraíso (Soto, 1599: emb. 
28; Covarrubias, 1610: III, emb. 72; Borja, 1680: I, 98-99), o los 
americanos pavo común, algunos géneros de papagayos o el “pájaro 
dormido” de Juan de Borja (1680: I, 162-163), volátiles exóticos a 
los que se añade una especie mítica, las aves seléucides (Villava, 1613: 
II, emp. 6), que hemos identificado con la pardela cenicienta, y otras 
dos fabulosas, como son el fénix y el grifo. En cuanto a los géneros 
ornitológicos, resulta posible establecer entre estos algunos grupos 
dominantes: se encuentran ampliamente representadas las aves de 
presa, especialmente las diurnas –águila, buitre, cernícalo, milano 
o, en parte debido a su carácter de aves cetreras, azor, gavilán y hal-
cón–; también las grandes zancudas más comunes como la cigüeña, 
la garza, o la grulla, o las especies de interés cinegético –codorniz, 
paloma torcaz, perdiz, tórtola– cuentan con una presencia impor-
tante en los libros de emblemas hispanos de los siglos XVI y XVII. 
El resto lo constituyen diversas aves pertenecientes al orden de los 
paseriformes: gorrión, cuervo, jilguero, cuclillo, ruiseñor, golondrina, 
martín pescador, pelícano…

Normalmente los peces y animales acuáticos –predominan aquí 
las especies marinas sobre las fluviales, representadas estas únicamen-
te por la sanguijuela– constituyen numéricamente el tercer grupo 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   433ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   433 4/5/17   11:514/5/17   11:51



5 434

JOSÉ JULIO GARCÍA ARRANZ

temático dentro del imaginario zoológico emblemático. Son varios 
los ejemplares presentes muy comunes, que pueden encontrarse 
sin problema paseando por cualquier playa –cangrejos y cangrejos 
ermitaños, caracolas, conchas y ostras, pulpos… –, junto a algunos 
tipos de peces, algunos perfectamente identificables como el delfín 
–especie también de arraigada tradición literaria desde la Antigüedad–, 
el pez globo, el pez volador o la rémora, y otros de identidad mucho 
más dudosa por la imprecisión de sus fuentes literarias, como es el 
caso del “asno marino” (Solórzano, 1653: emb. 36; Mendo, 1662: 
doc. 7), o el pez tímalo o tímallo –¿tal vez el salmón?– (Romaguera, 
1681: emb. 9). También algunos emblemas aluden a las propiedades 
de la esponja y el coral, aunque muy probablemente los tratadistas 
emblemáticos no fueran conscientes de que en estos casos se estaban 
refiriendo de igual modo a especies animales.

En cuanto a las demás categorías, ya hemos señalado que los 
reptiles cuentan con seis especies reales (camaleón, cocodrilo, lagar-
to, salamanquesa, tortuga y serpiente o culebra, aunque dentro de 
estos últimos términos genéricos hemos incluido algunas especies 
específicas como la víbora o el áspid), todas ellas bien conocidas en 
nuestro país a excepción del cocodrilo, y otras tantas fabulosas de 
claro aliento medieval, como la serpiente anfisbena de doble cabeza, 
el basilisco, el dragón, la hidra, la serpiente alada y la serpiente bíblica 
del paraíso terrenal, a la que se representa con cabeza femenina de 
acuerdo con una de sus manifestaciones artísticas habituales. Respecto 
a los insectos, arácnidos, moluscos terrestres y anfibios, su presencia 
en la emblemática hispana se reduce a géneros también comunes y 
próximos, como la abeja, la araña, el caracol, la cigarra, el escarabajo, 
la escolopendra [Fig. 7], el escorpión, el gusano de seda, la hormiga, 
la langosta, la mariposa, la mosca, la rana, el sapo y la salamandra.

Pero, al margen de taxonomías, tal vez una de las vertientes más 
interesantes del estudio del corpus zoológico emblemático sea la 
referida al significado, ámbito en el que podemos encontrar mayores 
diferencias con respecto a las recopilaciones alegorizadas medievales a 
consecuencia de una más libre diversificación de las interpretaciones 
simbólicas o alegóricas. En tanto en los bestiarios o en la exegética 
los animales sólo podían representar virtudes o vicios cristianos, o 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   434ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   434 4/5/17   11:514/5/17   11:51



435 5

ZOOLOGÍA SIMBÓLICA: LOS ANIMALES EN LOS LIBROS

encarnar al hombre pecador o virtuoso, o bien a Cristo o al Malig-
no, en los libros de emblemas resulta posible encontrar un rango 
semántico bastante más amplio y abierto, que se extiende a la ética, 
a las costumbres sociales o incluso al terreno político.

Al mismo tiempo, otro destacado rasgo específico de la emble-
mática animalística reside en el hecho de que, en sus ilustraciones, 
los animales pueden presentar determinadas connotaciones signifi-
cativas tanto por sus propiedades naturales intrínsecas, ya sean reales 
o ficticias, como por sus acciones, al interactuar en muchos casos, 
no solo con seres humanos, sino con otras bestias; tal rasgo resulta 
mucho más coincidente con la fabulística moral tradicional –donde 
abundan los relatos protagonizados por dos o más animales–, que 

Figura 7: Escolopendra, emblema de las dificultades provocadas por el exceso 

de sirvientes de los obispos. Grabado calcográfico anónimo. Francisco Núñez 

de Cepeda, Idea de el Buen Pastor, copiada por los SS. Doctores representada en 

Empresas Sacras, Valencia, Lorenzo Mesnier, 1689, empresa 12.

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   435ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   435 4/5/17   11:514/5/17   11:51

Figura 7



5 436

JOSÉ JULIO GARCÍA ARRANZ

con los bestiarios medievales y modernos, donde se alegorizan úni-
camente las propiedades de una única especie en cada capítulo, salvo 
en aquellos casos concretos en los que se trata de la lucha o enemistad 
entre dos criaturas opuestas. En los emblemas los animales suelen 
interrelacionarse en escenas o situaciones más o menos complejas, 
de modo que su significado puede derivar del papel que la criatura 
desempeña en ese episodio concreto, y no tanto de su simbolismo 
tradicional, si bien, por lo común, siempre se mantiene una cierta 
correspondencia significativa con sus antecedentes alegóricos, evi-
tando grandes contrastes. Ello puede observarse, por ejemplo, en 
determinados seres “inferiores” –básicamente reptiles, anfibios o 
insectos–, que van a responder por regla general a las connotaciones 
casi siempre negativas que arrastran desde la literatura medieval: la 
araña es emblema del artificio engañoso, el basilisco de la calumnia, 
el camaleón y el lagarto de la adulación, el dragón de la herejía, la 
hidra del desacuerdo y la ignorancia de la muchedumbre, la mosca 
de la corrupción, la rana de los falsos y envidiosos, la langosta de la 
codicia y avaricia, o la serpiente del pecado… Sin embargo, las espe-
ciales propiedades de algunos de ellos, como las hormigas  –emblema 
de orden y laboriosidad–, la salamandra que no se consume entre 
las llamas  –símbolo de la constancia frente a las dificultades – o el 
gusano de seda que se metamorfosea en mariposa, y que es por ello 
imagen del ingenio industrioso, de perfección espiritual, sacrificio 
del estudioso, o de la resurrección de Cristo, escapan a esta tónica 
común. Por poner un caso concreto de ambas posibilidades, la ima-
gen de un emblema de Juan de Solórzano (1653: emb. 20) y Andrés 
Mendo (1662: doc. 60), en la que un enjambre de abejas vuela bien 
ordenado en contraposición a una caótica bandada de langostas, 
muestra al lector las ventajas del concierto en que viven las prime-
ras, gobernadas por un único rey, frente a la anarquía y desorden de 
las segundas, que causan permanentes daños por carecer de cabeza 
visible y actuar de manera incontrolada.

Serían interminables los ejemplos de diversificación significativa 
que podrían enumerarse en función del rol que cada animal asume en 
el relato: el león que devora a un onagro en un emblema de Sebastián 
de Covarrubias (1610: I, emb. 58) representa la crueldad con que 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   436ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   436 4/5/17   11:514/5/17   11:51



437 5

ZOOLOGÍA SIMBÓLICA: LOS ANIMALES EN LOS LIBROS

los ricos y poderosos tratan a los más miserables y desvalidos; sin 
embargo, el gran felino coronado que ataca a un gallo bajo la luz de 
la luna en otro emblema de Antonio de Lorea (1674: 503), encarna 
al hombre virtuoso y esforzado que, ante la debilidad del pecado –
pues el gallo es un ave de naturaleza solar, cuyo ímpetu flaquea por 
la noche–, se enfrenta a él con el auxilio de la gracia divina –claridad 
lunar–. El cangrejo que se sirve de una pequeña piedra para evitar 
que la concha u ostra se cierre completamente, y poder devorar su 
interior con comodidad, puede ser tanto encarnación del demonio 
que acecha a las almas justas (Villava, 1613: II, emp. 21), como, por 
el contrario, alegoría del hombre astuto que sabe recurrir a su ingenio 
para suplir la ausencia de otros recursos (Borja, 1680: II, 214-15). 
El ciervo que destruye a las serpientes y víboras que extrae de sus 
escondrijos es alegoría para unos del confesor que ingiere los pecados 
de los penitentes (Covarrubias, 1610: I, 90), y trasunto para otros 
del gobernante que persigue tenazmente a los enemigos del Estado 
(Solórzano, 1653: emb. 70; Mendo, 1662: doc. 24). La mosca que 
trata de posarse en un pulido y resbaladizo cristal o espejo puede ser 
jeroglífico de los lisonjeros y corruptos que tratan de ganar el favor 
del príncipe (Solórzano, 1653: emb. 28; Mendo, 1662: doc. 8), o 
del hombre tenaz que se mantiene firme ante la adversidad (Baños, 
1670: 162-163). El ave rapaz que persigue a una paloma, ya sea un 
azor (Villava, 1613: I, emp. 33) o un gavilán (Núñez, 1668: emp. 
13), representa bien al Diablo tentador, bien a los daños morales 
que acechan a los hombres discretos y sencillos, encarnados en la 
pacífica columba. En todos los casos, a pesar de tal variabilidad, se 
trata siempre de mensajes dirigidos a la defensa del orden social 
establecido, con el fin de difundir y consolidar el sistema de valores 
e intereses de los estamentos dominantes.

En cuanto a la calidad gráfica de las ilustraciones zoológicas de 
los libros de emblemas, ya hemos indicado que la mayor parte de la 
producción hispana en este sentido no se caracteriza por unos valores 
plásticos y técnicos especialmente estimables. Las estampas de este 
tipo de libros no suelen superar el nivel de xilografías o calcografías 
muy discretas, de carácter un tanto popular, más propias de artífi-
ces aficionados que de profesionales, con numerosas limitaciones y 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   437ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   437 4/5/17   11:514/5/17   11:51



5 438

JOSÉ JULIO GARCÍA ARRANZ

dislocaciones en la configuración y composición de las figuras, a pesar 
de que ciertos estudiosos traten de paliar tales carencias aludiendo a la 
“encantadora ingenuidad” de tales viñetas. Son escasas las excepciones 
a esta modesta tónica general, y, cuando se producen, suele tratarse de 
obras impresas fuera de nuestras fronteras, especialmente en talleres de 
Flandes, Francia o Italia, como algunas de las ediciones de Saavedra 
Fajardo, Luzón de Millares o Núñez de Cepeda. Pueden considerarse 
honrosas excepciones, con unas calidades superiores a la media, las 
ilustraciones que ornan la primera edición en Madrid, 1653, de los 
Emblemata de Juan Solórzano Pereyra –algunas de cuyas planchas 
serán reutilizadas en la obra de Andrés Mendo–, obra de Roberto 
Cordier; las que Marcos Orozco y Diego de Obregón –este último 
ya nombrado a propósito de Ferrer de Valdecebro– realizaron para el 
Séneca ilustrado de Baños de Velasco (Madrid, 1670) (Carrete, 1987: 
291-292); o, sobre todo, la espléndida serie de jeroglíficos que Pedro 
de Villafranca grabó para la Descripcion de las honras que se hicieron 
a la Catholica Mag.d de D. Phelippe quarto Rey de las Españas y del 
nuevo Mundo en el Real Convento de la Encarnación (Madrid, 1666) 
compuesta por Pedro Rodríguez de Monforte [Fig. 8]. 

Este escaso nivel general de exigencia técnica y estética hace que 
la mayor parte de las representaciones animalísticas recogidas en 
las picturae emblemáticas sean absolutamente convencionales. Por 
supuesto que resultarán perfectamente reconocibles para el lector 
las especies domésticas, familiares a los artistas; más problemas se 
evidencian, sin embargo, en la plasmación de animales menos ac-
cesibles o exóticos para un grabador europeo del momento, lo que 
o bien obliga al recurso a modelos gráficos precedentes  –no siempre 
rigurosos o fieles al aspecto real del correspondiente ejemplar –, o 
bien se resuelve con una apariencia absolutamente convencional 
del animal, como sucede sobre todo en el ámbito de las aves, don-
de resulta muy difícil la identificación precisa de la especie que 
aparece en la imagen si no prestamos atención a la acción que está 
desarrollando, o a la oportuna aclaración por parte del autor en el 
epigrama o el comentario del emblema. Son escasísimos los ejemplos 
que podemos mencionar de inspiración directa de los ilustradores 
en tratados zoológicos coetáneos con el fin de utilizar sus grabados 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   438ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   438 4/5/17   11:514/5/17   11:51



439 5

ZOOLOGÍA SIMBÓLICA: LOS ANIMALES EN LOS LIBROS

como modelo formal. De todo el corpus de emblemas examinados, 
además del rinoceronte de la obra de Juan Francisco de Villava 
(1613: I, emp. 16), versión un tanto naif de la famosa xilografía de 
Alberto Durero fechada en 1515, tan solo se detecta la incidencia 
de grabados de Conrad Gesner en un puñado de picturae de Juan 
de Borja, como las correspondientes al ave del paraíso (1680: I, 
98-99), el lince o lobo cerval (1680: II, 368-369), la oropéndola 
(1680: II, 404-405), o el petirrojo (1680, II: 408-409), a los que 
puede sumarse el cocodrilo de Alonso Remón (1627: 15r), tam-
bién muy similar al del naturalista suizo. Posiblemente se inspiren 
en los correspondientes grabados de la Historia naturae del padre 

Figura 8: Ave fénix, jeroglífico de la resurrección del príncipe a la vida 

eterna. Grabado calcográfico de Pedro de Villafranca. Pedro Rodríguez de 

Monforte, Descripcion de las honras que se hicieron a la Catholica Mag.d de D. 

Phelippe quarto Madrid, 1666.

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   439ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   439 4/5/17   11:514/5/17   11:51

Figura 



5 440

JOSÉ JULIO GARCÍA ARRANZ

Juan Eusebio Nieremberg los ya mencionados perezoso de Juan de 
Borja y sucarate de Núñez de Cepeda. La figura del nido colgante 
del papagayo africano atacado por una serpiente que configura la 
empresa 79 de la obra de Saavedra Fajardo, muy probablemente 
proceda, en fin, de un grabado de Ulysses Aldrovandi, o de versiones 
muy similares del mismo presentes en otras cosmografías y libros 
de viajes coetáneos.

4. UN EJEMPLO ZOOLÓGICO EN LA EMBLEMÁTICA HISPANA: 
EL CASO DE LA CIGÜEÑA

La literatura simbólica moderna va a recurrir con cierta frecuen-
cia a una especie como la cigüeña común (Ciconia ciconia), bien 
conocida en buena parte del territorio ibérico, como modelo o 
referente de diversos conceptos morales y políticos extraídos tan-
to de ciertas propiedades naturales atribuidas al ave, como de la 
habitual disposición y características de sus nidos (Antón, 2002: 
209 y ss.; García, 2010: 250 y ss). Puede servirnos, por tanto, 
como muestra ilustrativa de los diferentes significados que un 
motivo zoológico puede llegar a adquirir en este tipo de tratados 
didáctico-morales.

La creencia en la acusada piedad que las cigüeñas jóvenes muestran 
hacia sus progenitores, alimentándolos y atendiéndolos una vez que 
estos son ya viejos y no pueden valerse por sí mismos –cualidad que 
proporcionó al ave el calificativo de pia avis o pietatis cultrix–, debió 
gozar de una notable popularidad en la antigüedad grecolatina, a 
juzgar por la gran cantidad de textos en los que encontró eco: es el 
caso, entre otros, de los tratados zoológicos de Aristóteles (HA IX, 
13, 615b), Plinio el Viejo (Nat. X, 63), Plutarco de Queronea (Soll. 
an. 4, 962e), Claudio Eliano (NA III, 23; X, 16) o Julio Solino 
(Mem. 40, 26). Ello explica la especial atención que posteriormente 
se seguirá concediendo a la acusada piedad filial de esta especie en 
los más influyentes textos animalísticos de la Edad Media, como la 
versión del Fisiólogo griego atribuida a Epifanio de Salamis (Ad Phys. 
25), las Etimologías de Isidoro de Sevilla (Orig. XII, 7, 17), u otros 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   440ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   440 4/5/17   11:514/5/17   11:51



441 5

ZOOLOGÍA SIMBÓLICA: LOS ANIMALES EN LOS LIBROS

comentarios, enciclopedias y bestiarios medievales (McCulloch, 1960: 
174; Yapp: 1981: 126-127), que siempre parten de la cita isidoriano 
en sus menciones de tan modélica conducta del ave.

De igual modo, la literatura simbólica moderna hará frecuente 
uso de este notable ejemplo extraído del mundo animal. En los 
Hieroglyphica de Horapolo (II, 58) se considera que la imagen de la 
cigüeña es jeroglífico de “El (hombre) que ama a su padre”, Pierio 
Valeriano expone la “Piedad” como la primera significación que se 
deriva de la naturaleza tradicional de la ciconia (1556: XVII, 124-
125), y Cesare Ripa propone a la zancuda como atributo de alegorías 
relacionadas con la idea del amor filial, tales como la Gratitud, o 
una de las versiones de la Piedad (1625: II, p. 286;  II, p. 514; vid. 
igualmente Marcuello, 1617: 21v-22r; Simson, 1622, Hierog. volat.: 
2 y 6; o Masen, 1650: 863).

Ya en la primera edición del Emblematum liber de Andrea Alciato 
(1531: A3v y A4r), bajo el lema Gratiam referendam –“Que hay que 
devolver los favores”–, el milanés representa a una cigüeña transpor-
tando en pleno vuelo a uno de sus progenitores sobre la espalda para 
simbolizar con ello a la piadosa prole que no defrauda las esperanzas 
que los ancianos padres han depositado en ella. También Sebastián 
de Covarrubias establece en uno de sus emblemas, ilustrado con 
esa misma imagen (1610: II, emb. 89) [Fig. 9], y con el mote Leve 
fit, quod bene fertur onus –“Resulta peso leve para quien lo soporta 
con agrado”–, un marcado contraste entre el comportamiento que 
ejemplifica el ave, transportando en vuelo a su anciano padre, y la 
ingratitud que resulta habitual entre los seres humanos: “Vergüença 
avia de tener el hombre –afirma– de que los brutos le enseñen lo 
que la razon pide, y Dios le manda (...)”. El significado del emblema 
se encuentra suficientemente clarificado en el epigrama: “Del viejo 
padre carga la cigüeña, / Que es simbolo del hijo agradecido, / Y en 
su pio retrato nos enseña/ Pagar, el beneficio recebido”, siendo por 
tanto excelente alegoría de quien sabe devolver los favores recibidos 
por sus mayores. También Alonso Remón (1627: 41r) utiliza el 
mismo icono, con la letra Supra pietatem pietas –“Piedad más allá 
de la piedad”– para recordarnos que san Pedro Nolasco, patriarca 
a cuya exaltación está dedicada su obra, no dudó en auxiliar a los 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   441ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   441 4/5/17   11:514/5/17   11:51



5 442

JOSÉ JULIO GARCÍA ARRANZ

cautivos necesitados para recordarles que no olvidaran cumplir en 
todo momento la voluntad de Dios Padre.

Esta propiedad –pietas– de la naturaleza de la cigüeña se ma-
nifiesta también en otros emblemas a partir de la imagen de la 
zancuda alimentando a sus polluelos en el nido, con lo que ahora 
se alude, no ya a la piedad de los hijos para con sus mayores, sino a 
las atenciones de los progenitores hacia sus hijos. El modo habitual 
en que estas aves alimentan a sus polluelos consiste en la captura 
de roedores, anfibios, peces o insectos en lagunas o prados, que son 

Figura 9: Cigüeña joven transportando a su padre anciano en vuelo como 

figura de la piedad filial. Xilografía anónima. Sebastián de Covarrubias Orozco, 

Emblemas morales, Madrid, Luis Sánchez, 1610, centuria II, emblema 89.

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   442ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   442 4/5/17   11:514/5/17   11:51

Figura 



443 5

ZOOLOGÍA SIMBÓLICA: LOS ANIMALES EN LOS LIBROS

transportados a continuación hasta el nido, donde los depositan 
ante ellos. Las ilustraciones de los bestiarios medievales muestran 
normalmente a estas aves cazando culebras o ranas (McCulloch, 
1960: 174; Yapp, 1981: 127), y los grabados de los libros de em-
blemas recrearán escenas en esta misma línea. Las ediciones tardías 
de los Emblemata de Alciato, a partir de 1573, muestran una 
nueva pictura del emblema Gratiam referendam en el que uno de 
los padres de una familia de cigüeñas trae una serpiente en el pico 
para sus polluelos, que esperan en su nido situado sobre el tejado 
de una casa (1621: emb. 30, 172). También en el primero de los 
emblemas con que el médico Cristóbal Pérez de Herrera (1618: 
1) ilustra sus Proverbios morales y consejos christianos, observamos 
una triple pictura en la que aparecen representadas unas cigüeñas 
que alimentan a su polluelo en el nido, unas abejas en torno a una 
colmena, y unas hormigas caminando en hileras ordenadas, bajo 
los correspondientes lemas Pietate, Gubernatione y Ordine. Herrera 
escribe al pie: “Orden, govierno, y piedad/ De Hormiga, Abeja, y 
Cigueña/ Aquesta Emblema lo enseña”. 

Pero ya dijimos que los emblemas, como los símbolos, son polisé-
micos, y podemos encontrar significados incluso contrapuestos para 
una misma imagen. De este modo, para Sebastián de Covarrubias 
la figura de la cigüeña transportando en el pico unas sierpes para 
sus pequeños que esperan en el nido, situado en esta ocasión en la 
almena de un castillo (1610: III, emb. 88), no simbolizará al buen 
padre sino, por el contrario, al educador vicioso y depravado. El 
cigoñino alimentado con víboras y serpientes ponzoñosas, animales 
de los que se seguirá manteniendo cuando sea adulto, es como “El 
hijo del carnal, y del blasfemo, / Del jugador, logrero o maldiciente”, 
el cual, prosigue el emblemista “Criado en tan vicioso pasto, temo/ 
Quando grande, del mesmo se sustente”. Concluye por tanto el 
canónigo conquense que los hijos imitan el mal tipo de vida incul-
cado por sus padres. Este emblema se inspira directamente en un 
pasaje de la sátira XIV de Juvenal (74-76): “La cigüeña alimenta a 
sus hijos con serpientes y con lagartos encontrados en el campo, lejos 
de los caminos, y ellos, cuando les nacen las alas, buscan a su vez 
los mismos animales”, y por ello el lema es Eadem sumptis quaerunt 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   443ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   443 4/5/17   11:514/5/17   11:51



5 444

JOSÉ JULIO GARCÍA ARRANZ

animalia pennis –“Cuando ya se han cubierto de plumaje, van en pos 
de los mismos ‘animales’–. También el tratadista escocés Archibald 
Simson (1622, Hierog. volat.: 1), interpretó que las serpientes con 
que la cigüeña ceba a sus pequeños es trasunto de la educación de 
los padres a sus hijos, sea esta buena o mala.

Pero el emblema de la cigüeña puede adquirir otros significados 
alejados del concepto predominante de piedad. Plinio, enumeran-
do algunas supuestas propiedades naturales de la zancuda, indica: 
“Hay algunos que afirman que la cigüeña no tiene lengua” (Nat. X, 
62). Julio Solino insiste en ello, y añade que el castañeteo que las 
aves emiten como manifestación del celo –que se denomina “cro-
toreo” – es producido con el pico y no mediante la voz (Mem. 40). 
Esta breve noticia, que alcanzará cierta repercusión en los textos 
medievales gracias a la mención que Isidoro de Sevilla hace de ella 
en sus Etimologías (XII, 7, 16) para justificar el nombre del ave –ci-
conia– por medio del sonido que emiten con su pico, es recogida 
por el emblemista Hernando de Soto, quien presenta al ave posada 
en el suelo y apoyada sobre una pata mientras permanece silenciosa. 
El autor advierte en el epigrama de que, más allá de su naturaleza 
piadosa para con sus mayores, es la cigüeña también célebre por su 
naturaleza silenciosa debido a la carencia de lengua. Por ello, y bajo 
el lema Silentium, la zancuda representa para Soto un ejemplo de 
que guardar silencio en cualquier ocasión es virtud importante, “(...) 
en razon de que es el callar virtud muy heroyca, y por el contrario 
grave culpa el hablar lo que ha de callarse” (1599: 123v-124v). En 
relación con esta significación, ya Pierio Valeriano (1556: XVII, 
126-127) afirmó que, entre los egipcios, se consideraba a la cigüeña 
y al cocodrilo jeroglíficos de “Dios”, pues los dioses gobiernan todo 
en silencio; y, para Jakob Masen (1650: LXXIII, 863) el ave será 
imagen del “silencioso” por esta misma razón.

Otros emblemas se fijan, no tanto en las cualidades naturales 
propias del ave, como en la disposición de su nido, construido habi-
tualmente sobre las partes más elevadas de un edificio, adquiriendo 
un carácter más marcadamente político. Los nidos de cigüeña en 
los tejados de las casas constituyen un elemento habitual en las 
poblaciones europeas, especialmente en las regiones más templadas 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   444ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   444 4/5/17   11:514/5/17   11:51



445 5

ZOOLOGÍA SIMBÓLICA: LOS ANIMALES EN LOS LIBROS

y meridionales. Hemos visto ya emblemas anteriores –comenzando 
por el propio Alciato– que representan nidos de estas aves instalados 
sobre techumbres o chimeneas. Diego de Saavedra Fajardo (1640/42: 
emp. 25) empleará un grabado en cuya imagen podemos distinguir 
a una de estas zancudas instalada sobre su nido, en la cúpula de una 
iglesia. Las primeras palabras de su comentario clarifican ya su sig-
nificado: “Sobre las torres de los templos arma su nido la cigüeña, y 
con lo sagrado asegura su sucesión. El príncipe que sobre la piedra 
triangular de la Iglesia levantare su monarquía, la conservará firme 
y segura”. Los monarcas, al igual que la cigüeña que nidifica sobre 
el cimborrio de los edificios sagrados para salvaguardar su descen-
dencia –el lema es Hic tutior, “Aquí más segura”–, deben potenciar 
un estado eclesiástico, en continua alianza con la Iglesia, que se base 
en la defensa e impulso de la religión para garantizar así la firmeza 
y seguridad de la república.

Por último, el padre Francisco Núñez de Cepeda (1668: emp. 26) 
decide dedicar una de sus empresas sacras a la cigüeña, presentándola 
en su nido, en la cúspide de la elevada torre de una iglesia, rodeada 
de sus polluelos. Todos ellos contemplan la lucha que mantienen en 
el suelo varias parejas de aves, mientras la cigüeña mayor porta en el 
pico una filacteria con el lema Bella gerant agii –“Que otros hagan 
las guerras”–. Tal imagen y máxima sirven al jesuita para recomendar 
a los obispos que no se empleen en asuntos militares –a menos que 
se trate de casos de extrema gravedad–, o profanos –presidencias, 
gobiernos, embajadas, virreinatos...– que les obliguen a descuidar el 
“(...) provecho y salud de las almas que el Señor les ha fiado”. Deben 
seguir el ejemplo de la cigüeña que “En las torres más encumbradas 
de los templos pone su nido y polluelos (...), tan asistente siempre a 
su guarda que aun para buscarles de comer no los pierde de vista”.

6 6 6

Todas las consideraciones vertidas en las páginas precedentes 
no han pretendido otra cosa que esbozar en sus trazos básicos una 
primera aproximación, de carácter necesariamente panorámico 
por su amplitud, a un fenómeno como es la vertiente zoológica de 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   445ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   445 4/5/17   11:514/5/17   11:51

6 6 6



5 446

JOSÉ JULIO GARCÍA ARRANZ

la cultura simbólica ilustrada de los siglos XVI y XVII, aún poco 
conocido fuera de los círculos académicos especializados, pero de 
notable interés a la hora de comprender los mecanismos ideológicos 
vinculados a los usos iconográficos de la Naturaleza durante la Edad 
Moderna en España. La familiaridad con los emblemas o empresas 
animalísticos de estas centurias nos permite aproximarnos con ciertas 
garantías a la interpretación de la presencia de estas especies en la 
pintura, la literatura, la retórica y, sobre todo, la cultura festiva del 
Barroco, y alcanzar el significado profundo que subyace a todas estas 
manifestaciones artísticas y culturales. Además, el conocimiento de 
aquellos textos emblemáticos, que marcaron al mismo tiempo el 
esplendor y el ocaso de una determinada visión del mundo natural 
que predominó en Europa occidental durante largos siglos, nos 
permite comprender mejor las fuentes, recursos y resortes de los 
modos de expresión alegórica en los que la manipulación retórica 
y la interpretación trascendente de nuestro entorno contribuyó a 
perfilar el imaginario de uno de los periodos culturales más ricos y 
fascinantes de nuestra historia moderna. 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   446ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   446 4/5/17   11:514/5/17   11:51



447 5

ZOOLOGÍA SIMBÓLICA: LOS ANIMALES EN LOS LIBROS

APÉNDICE 1

Relación alfabética de animales representados en los grabados de los 
libros de emblemas seleccionados, y número de apariciones (entre 
paréntesis) en dicho corpus. Se tienen en cuenta tanto las especies 
que aparecen con una carga significativa concreta, como las que 
poseen un carácter complementario o de contextualización. No se 
incluyen los animales o partes de animales que constituyen parte 
intrínseca de ciertas personificaciones o de algunos de sus atributos: 
las alas que se incorporan a determinadas partes anatómicas –
mano, brazo, corazón–, objetos, alegorías o personajes como 
Fortuna, Dédalo, Perseo o Mercurio; las orejas de asno de Midas; 
las serpientes del caduceo de Mercurio, del cabello de la Envidia o 
de Medusa; los detalles caprinos de los faunos, sátiros y silenos…

MAMÍFEROS

Armiño (1); asno (5); buey (8); caballo (21) [yegua (1); potro (1); 
caballo en un carro (5); caballo Bucéfalo (1); caballo de Diomedes 
(1)]; cabra (1) [cabrón (1)]; camello (2); castor (1); cerdo o puerco 
(4) [lechón (1)]; ciervo (14); conejo (5); elefante (13); erizo (2) 
[cría de erizo (1)]; gato (3); león (25) [leona y cachorros (1); león 
heráldico (4); leo del zodíaco (3)]; liebre (3); lince (4); lobo (4) 
[loba y lobeznos (1)]; moschus o ciervo almizclero (1); murciélago 
(11); onagro (1); oso (3) [osa (3); osezno (2)]; oveja (5) [cordero 
(9); carnero (1)]; pantera (2); perezoso (1); perro (20) [perros de 
traílla (1); mastín (1); galgo (4); sabueso o lebrel (1); perro de Jasón 
(1)]; puercoespín (3); rata (1); ratón (3); rinoceronte (2); simio (2) 
[mona (1); mona con cría (2)]; sucarate (1); tigre de Hircania (1)] 
topo (1); toro (8) [toro jupiterino (1); vaca (2)]; zorro o raposa (6).

AVES

Genérico: ave (14); ave nocturna (1); pájaro (11).
Águila (43) [águila real (1); águila de Júpiter (5); águila acuática (1)]; 

alción o martín pescador (1); ánsar o ganso (4); ave del paraíso (3); aves 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   447ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   447 4/5/17   11:514/5/17   11:51



5 448

JOSÉ JULIO GARCÍA ARRANZ

seléucides (1); avestruz (5); azor (3); buitre (1); cernícalo (1); cigüeña 
(8); cisne (5); corneja (1); cuclillo (1); cuervo (5); gallo (6) [gallina 
(3)]; garza (2) [garza real (1)]; gavilán (1) [cybindo (2)]; golondrina (2); 
grulla (5); halcón (2) [halcón neblí (1)]; ibis (1); jilguero (1); lechuza 
(1) [lechuza de Palas Atenea (2)]; milano (1); mochuelo (1); oropéndola 
(1); pájaro dormido (1); paloma (9); paloma torcaz (1); papagayo (3); 
pavo común (1); pavo real (8); pelícano (3); perdiz (1); petirrojo (1); 
ruiseñor (1); tordo (1); tórtola (1); trochilus ¿chorlito egipcio? (2).

REPTILES

Genérico: reptiles (2); sabandijas (2).
Camaleón (1); cocodrilo (9); lagarto (3) [lagarto estelión (1)]; 

salamanquesa (1); serpiente o culebra (25) [víbora (4); víbora con 
viboreznos (3); áspid (2); ouroboros (2); serpiente Luzbel (1); piel de 
serpiente (1)]; tortuga (8) [galápago (1)].

INSECTOS, ARÁCNIDOS Y MOLUSCOS TERRESTRES

Genérico: insectos (1).
Abeja (29); araña (3); caracol (2); cigarra (1); escarabajo (2); 

escolopendra (1); escorpión (1) [Escorpio del zodíaco (1)]; gusano de 
seda (7); hormiga (5) [hormiga alada (1)]; langosta (4); mariposa (8); 
mosca (6).

ANFIBIOS

Rana (6); salamandra (3); sapo (1).

PECES Y ANIMALES ACUÁTICOS

Genérico: pescado (4); peces (6).
Asno marino (2); cangrejo (2) [cangrejo ermitaño (1)]; caracola (1); 

concha (4) [ostra (2); ostra perlífera (2)]; coral? (2); delfín (1); esponja? 
(1); pez globo (1); pez tímalo (1); pez volador (1); pulpo (1); rémora 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   448ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   448 4/5/17   11:514/5/17   11:51



449 5

ZOOLOGÍA SIMBÓLICA: LOS ANIMALES EN LOS LIBROS

(1); sanguijuela (1).

ANIMALES HÍBRIDOS Y FABULOSOS

Anfisbena (serpiente) (1); arpía (1); basilisco (3); Cancerbero (1); 
centauro (1) [Quirón (3); Sagitario (1)]; ciervo alado (1); cinocéfalo 
(1); dragón (11); fénix (7); grifo (1); hidra (3) [monstruo pluricéfalo de 
la ramera de Babilonia (1)]; león-buey (híbrido) (1); lobo de Escila (1); 
Minotauro (1); monstruo marino (1); serpiente alada (1); serpiente-
mujer (1); sirena (6); unicornio (3).

PARTES O PRODUCTOS DE ANIMALES

Ala (11) [ala de águila (1); alas de águila de Júpiter (2)]; bucráneo 
(2); cabeza de asno (1); cabeza de león (1); cabeza de perro (1); cabeza 
de raposa (1); cuero de buey (1); huevo (2); nido (1); perla (1); piel de 
cordero (1); piel de león (1) [piel del león de Nemea de Hércules (3); 
piel de león en tambor (1)]; piel de raposa de Hércules (2); pluma (1); 
quijada (2); telaraña (4); vellocino (1).

REPRESENTACIONES ARTIFICIALES DE ANIMALES

Caballo de Troya (3); cabeza de caballo en caballo de caña (1); 
cabeza de carnero en ariete (1); serpiente de metal de Moisés (1); toro 
de metal de Perilo (1).

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   449ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   449 4/5/17   11:514/5/17   11:51



5 450

JOSÉ JULIO GARCÍA ARRANZ

APÉNDICE 2

Listado por autores de los libros de emblemas seleccionados, con 
el número de ilustraciones con representaciones de animales en sus 
imágenes (entre paréntesis), y relación de las especies incluidas en 
cada obra.

Juan Baños de Velasco y Acebedo (7 emblemas):
Azor; caballo; culebra/serpiente; gallina; mosca; pavo real; perro.

Juan de Borja (70 emblemas):
Águila (águila acuática, alas de águila de Júpiter); alción; áspid; ave, 
ave del paraíso; ave trochilus (¿chorlito egipcio?); avestruz; basilisco; 
bucráneo; buey; caballo (Bucéfalo); camello; Cancerbero; cangrejo, 
cangrejo ermitaño; caracol; carnero; cigarra; cinocéfalo; cocodrilo; 
delfín; elefante; erizo; escarabajo; galápago; golondrina; grulla; halcón; 
hormiga (hormiga alada); león; lince; mariposa; milano; oropéndola; 
ostra; pájaro; pájaro dormido; perezoso; perro; pescado; petirrojo; pez 
globo; pez, pez volador; quijada; rana; raposa; rémora; rinoceronte; sa-
lamandra; salamanquesa; serpiente (serpiente alada; serpiente ouroboros, 
anfisbena); telaraña; toro; tortuga.

Sebastián de Covarrubias Horozco (125 emblemas):
Abeja; águila (alas de águila de Júpiter); ánsar; asno (cabeza de asno); 
áspid; ave del paraíso; aves; buey; buitre; caballo (potro, caballo de 
Diomedes, caballo de caña, caballo de Troya, quijada de jumento); cabra 
(cabrón); camaleón; caracol; castor; centauro (Quirón, Sagitario); cerdo/
puerco (lechón); ciervo (ciervo alado); cigüeña; cisne; concha; conejo; 
coral; cordero; cuervo; dragón (dragón de Colcos); elefante; escarabajo; 
esponja; fénix; gato; grifo; grulla; gusano de seda; hidra (hidra de la 
ramera de Babilonia); jilguero; lagarto; langosta; lechuza; león (piel de 
león de Hércules, piel de león en tambor; cabeza de león); león-buey 
mixto; liebre; lince; lobo (loba, lobezno, lobos de Escila); mona (mona 
con cría); monstruo marino; onagro; osa-osezno; ostra perlífera; oveja; 
pájaro; paloma; paloma torcaz; pantera; papagayo; pavo real; peces; perro 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   450ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   450 4/5/17   11:514/5/17   11:51



451 5

ZOOLOGÍA SIMBÓLICA: LOS ANIMALES EN LOS LIBROS

(galgo, perro de Jasón, perros de traílla, cabeza de perro); pescado; rana; 
ratón; salamandra; sanguijuela; serpiente/culebra (serpiente ouroboros, 
serpiente-mujer, piel de serpiente); sirena; telaraña; toro (toro de metal 
de Perilo); tórtola; tortuga; víbora; zorra/raposa (cabeza de raposa, piel 
de raposa, piel de raposa de Hércules).

Honras de la Emperatriz María de Austria (21 emblemas):
Abeja; águila, arpía; ave; avestruz; dragón; fénix; garza; gusano de 
seda; langosta; monstruos demoníacos; pavo común; pavo real; sapo.

Juan de Horozco y Covarrubias (24 emblemas):
Abeja; águila de Júpiter; ánsar; araña; asno; bucráneo; camello; ciervo; 
cocodrilo; cuclillo; dragón; gusano de seda; león (león heráldico); pavo real; 
perro; centauro Quirón; serpiente/culebra (serpiente de metal); sirena; vaca.

Nicolás de la Iglesia (7 emblemas):
Asno; cordero (cordera); culebra; león; paloma; vellocino.

Antonio de Lorea (15 emblemas):
Águila; ave trochilus (¿chorlito egipcio?); avestruz; basilisco; cocodrilo; 
cordero; culebra; elefante; gallo; grulla; león; lobo (con piel de cordero); 
mastín; Minotauro; pescado; sirena; unicornio.

Alejandro Luzón de Millares (9 emblemas):
Araña (telaraña); buey; caballo; cordero; insectos; león (leona y cachorro); 
monstruo marino; mosca, rana, víbora (viborezno).

Andrés Mendo (31 emblemas):
Abeja; águila de Júpiter; águila; asno; caballo; centauro Quirón; cier-
vo; cocodrilo; gallo (gallina); gavilán (cybindo); huevo; lechuza de 
Palas; león (león heráldico); mariposa; mosca; oveja; pájaros y red; 
perro; pez glotón; rana; serpiente.

Francisco Antonio de Montalvo (7 emblemas):
Águila; fénix; Leo zodiacal; lobo; serpiente; toro-Júpiter, víbora.

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   451ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   451 4/5/17   11:514/5/17   11:51



5 452

JOSÉ JULIO GARCÍA ARRANZ

Francisco Núñez de Cepeda (24 emblemas):
Abeja; águila; ave; buey; caballo; caracola; cigüeña; cordero; elefante; 
escolopendra; gavilán; halcón neblí; hormiga; ibis; mariposa; osa (osezno); 
ostra; pájaro; paloma; papagayo; pavo real; perro; ruiseñor; serpiente; 
sucarate; tortuga.

Marco Antonio Ortí (29 emblemas):
Abeja; águila; ave; dragón; elefante; fénix; gallo; gato; hidra; león (Leo 
del zodiaco, piel de león de Hércules); murciélago; pavo real; pelícano; 
perro; pez; puercoespín; rata; toro; unicornio.

Cristóbal Pérez de Herrera (2 emblemas):
Abeja; cigüeña; gusano de seda; hormiga.

Alonso Remón (13 emblemas):
Águila; lince; abeja; armiño; cigüeña; cisne; cocodrilo; cuervo; grulla; 
hormiga; león; pelícano; sirena.

Juan de Rojas y Ausa (8 emblemas):
Abeja; águila; conejo; gusano de seda; lagarto; oso; oveja; pájaro; paloma; 
sabandijas; serpiente; topo; zorro.

Pedro Rodríguez de Monforte (8 emblemas):
Águila; cisne; dragón; fénix; león; mariposa; pelícano.

Josep Romaguera (10 emblemas):
Abeja; águila; garza; león del zodíaco; pájaros; perla; pez tímalo; sirena.

Diego de Saavedra Fajardo (34 emblemas):
Abeja; águila (alas de águila); ave nocturna; avestruz; caballo (caballo 
de Troya); carnero (cabeza de ariete); cigüeña; concha; coral; corneja; 
Escorpio (zodiaco); halcón; lagarto estelión; león (piel de león, piel de 
león de Hércules); murciélago; nido; oso; ostra perlífera; papagayo; 
perro; puercoespín; serpiente/culebra; sirena; telaraña; toro; unicornio.

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   452ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   452 4/5/17   11:514/5/17   11:51



453 5

ZOOLOGÍA SIMBÓLICA: LOS ANIMALES EN LOS LIBROS

Juan de Solórzano Pereira (38 emblemas):
Abeja; águila (águila de Júpiter); asno; ave; caballo; gavilán (cybindo); 
centauro Quirón; ciervo; cocodrilo; concha; elefante; gallo (gallina); 
huevo; langosta; lechuza de Palas Atenea; león (león de la Justicia, 
león heráldico, piel de león de Hércules); lince de Baco, mariposa de 
Júpiter; mosca; oveja; perro (perro de Acteón, galgo); pez asno; rana; 
ratón; serpiente.

Hernando de Soto (21 emblemas):
Águila; ánsar; ave (en jaula); ave del paraíso; caballo (caballo de Troya); 
cigüeña; cisne; cordero; cuero de buey; culebra; dragón; lagarto; león; 
lobo; oso; simio; tordo; vaca; víbora (viboreznos); yegua; zorro.

Juan Francisco de Villava (49 emblemas):
Abeja; águila (águila real); ánsar; araña; ave; ave seléucide (¿pardela 
cenicienta?); avestruz; azor; basilisco; caballo; cangrejo; cernícalo; 
ciervo; concha; cuervo; elefante; erizo (cría de erizo); escorpión; fénix; 
gallo; garza real; grulla; hidra; langosta; león; liebre; mochuelo; mona 
(cría de mono); paloma; pantera; pavo real; pelícano; perdiz; perro 
(galgo, sabueso o lebrel); pluma; puerco; pulpo; reptiles; rinoceronte; 
salamandra; serpiente (serpiente-Luzbel); tigre de Hircania; tortuga; 
víbora (viborezno); zorra.

Francisco de Zárraga (4 emblemas):
Fénix; mariposa; moschus o ciervo almizclero.

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   453ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   453 4/5/17   11:514/5/17   11:51



5 454

JOSÉ JULIO GARCÍA ARRANZ

APÉNDICE 3

Libros de emblemas españoles que conforman el corpus consultado 
para el presente trabajo.

BAÑOS DE VELASCO Y ACEBEDO, Juan, L. Anneo Seneca, 
ilustrado en blasones politicos, y morales, y su impugnador impugnado 
de sí mismo, Madrid, Mateo de Espinosa y Arteaga, 1620.
BORJA, Juan de, Empresas morales de don Juan de Borja, Conde de 
Mayalde, y de Ficallo, Bruselas, Francisco Foppens, 1680 (Ed. facsímil 
e int. de Carmen Bravo-Villasante, Madrid, Fundación Universita-
ria Española, 1981; ed. crítica de la primera edición de la primera 
parte –Praga, 1581–, de Rafael García Mahíques, Empresas Morales 
de Juan de Borja. Imagen y palabra para una iconología, Valencia, 
Ayuntamiento de Valencia, 1998, 2 volúmenes).
COVARRUBIAS OROZCO, Sebastián de, Emblemas morales de 
don Sebastián de Covarrubias Orozco, Madrid, Luis Sánchez, 1610 
(Edición facsímil, con introducción de Carmen Bravo-Villasante, 
Madrid: Fundación Universitaria Española, 1978; ed. crítica de 
Juan de Dios Hernández Miñano, Emblemas morales de Sebastián 
de Covarrubias. Iconografía y doctrina de la Contrarreforma, Murcia, 
Servicio de publicaciones de la Universidad de Murcia, 2015).
HONRAS de la Emperatriz María de Austria, Libro de las honras 
que hizo el Colegio de la Compañía de Jesús de Madrid, a la M. C. de 
la Emperatriz doña María de Austria, Madrid, Luis Sánchez, 1603 
(ed. de Antonio Bernat Vistarini, John T. Cull y Tamás Sajó, Book 
of Honors for Empress Maria of Austria. Composed by the College of the 
Society of Jesus of Madrid on the ocassion of her death 1603, Filadelfia 
–EE. UU. –, Saint Joseph’s University Press, 2011).
HOROZCO Y COVARRUBIAS, Juan de, Emblemas morales de 
Don Iuan de Horozco y Covarruvias, Zaragoza, Alonso Rodríguez, 
1604 (3 volúmenes).
IGLESIA, Nicolás de la, Flores de Miraflores. Hyeroglíficos sagrados, 
verdades figuradas, sombras verdaderas del misterio de la inmaculada 
concepción de la Virgen, y madre de Dios María señora nuestra, Burgos, 

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   454ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   454 4/5/17   11:514/5/17   11:51



455 5

ZOOLOGÍA SIMBÓLICA: LOS ANIMALES EN LOS LIBROS

Diego de Nieva y Murillo, 1659.
LOREA, Antonio de, David pecador, empresas morales, político cris-
tianas, Madrid, Francisco Sanz, 1674.
LUZÓN DE MILLARES, Alejandro, Idea politica veri christiani, 
sive ars oblivionis, isagogica ad artem Memoriae. Bruselas, Francisco 
Foppens, 1665.
MENDO, Andrés, Principe perfecto y ministros aiustados, documentos 
politicos, y morales. En Emblemas, Lyon, Horacio Boissat y George 
Remeus, 1662. 
MONTALVO, Francisco Antonio de, Noticias fúnebres de las reales 
exequias de María Luisa de Borbón Reyna de las Españas, Palermo, 
Thomas Romolo, 1689. 
NÚÑEZ DE CEPEDA, Francisco, Idea de el Buen Pastor, copiada 
por los SS. Doctores representada en Empresas Sacras; con avisos espiri-
tuales, morales, politicos, y economicos para el Govierno de un Principe 
Ecclesiastico, Lyon, Anisson, y Posuel, 1682 (Ed. crítica a cargo de 
Rafael García Mahíques, Empresas sacras de Núñez de Cepeda, Ma-
drid, Tuero, 1988; la versión completa de la obra, con 50 empresas, 
fue editada en 1687).
ORTÍ, Marco Antonio, Siglo quarto de la conquista de Valencia, 
Valencia, Juan Bautista Marçal, 1640 (ed. facsímil en Valencia, 
Librerías París-Valencia, 1985).
PÉREZ DE HERRERA, Cristóbal, Proverbios morales y consejos 
cristianos, Madrid, Luis Sánchez, 1618.
REMÓN, Alonso, Discursos elógicos y apologéticos. Empresas y divisas 
sobre las triunfantes vida y muerte del glorioso Patriarca san Pedro de 
Nolasco, Madrid, Viuda de Luis Sánchez, 1627.
RODRÍGUEZ DE MONFORTE, Pedro, Descripcion de las honras 
que se hicieron a la Catholica Mag.d de D. Phelippe quarto Rey de las 
Españas y del nuevo Mundo en el Real Convento de la Encarnación, 
Madrid, 1666 (Los jeroglíficos y las demás ilustraciones de la obra 
aparecen reproducidos, junto con un amplio estudio monográfico, 
en Steven N. Orso, Art and Death at the Spanish Habsburg Court. 
The Royal Exequies for Philip IV, Columbia, University of Missouri 
Press, 1989).

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   455ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   455 4/5/17   11:514/5/17   11:51



5 456

JOSÉ JULIO GARCÍA ARRANZ

ROMAGUERA, Josep, Atheneo de grandesa sobre eminencias cultas, 
Barcelona, Joan Jolis, 1681 (ed. facsímil en Barcelona, Curial, 1980).
SAAVEDRA FAJARDO, Diego, Idea de un Principe Politico Chris-
tiano rapresentada en cien empresas, Monaco, 1640/ Milán, 1642 
(Ed. crítica de Jesús Mª González de Zárate, Saavedra Fajardo y 
la Literatura Emblemática, separata de Traza y Baza 10, Valencia, 
Universidad Literaria de Valencia, 1985. Ed. facsímil con introds. 
de Rodrigo Fernández-Carvajal, Fco. Javier Guillamón Álvarez y 
Jesús Mª González de Zárate Diego Saavedra Fajardo: Idea de un 
príncipe político-cristiano representada en cien empresas, Madrid, Real 
Academia Alfonso X El Sabio, 1994. Para el seguimiento del texto 
hemos empleado Diego de Saavedra Fajardo: Empresas políticas, 
edición, introducción y notas de Sagrario López Poza, Madrid, 
Cátedra, 1999). 
SOLÓRZANO PEREYRA, Juan, Emblemata Regio Politica in cen-
turiam unam redacta, Madrid, Domingo García Morras, 1653 (Ed. 
crítica de Jesús Mª González de Zárate, Emblemas regio-políticos de 
Juan de Solórzano, Madrid, Tuero, 1987).
SOTO, Hernando de, Emblemas moralizadas, Madrid, herederos de 
Iuan Iñiguez de Lequerica. 1599 (Edición facsímil e introducción 
de Carmen Bravo-Villasante, Madrid, Fundación Universitaria 
Española, 1983).
VILLAVA, Juan Francisco de, Empresas espirituales y morales, Baeça, 
Fernando Díaz de Montoya, 1613 (Ed. crítica de Manuel Pérez 
Lozano, La Emblemática en Andalucía. Símbolos e imágenes en las 
Empresas de Villava, Córdoba, Universidad de Córdoba/Grupo 
ARCA, 1997).
ZÁRRAGA, Francisco de, Séneca, juez de sí mismo, impugnado, 
defendido, y ilustrado, Burgos, Juan de Viar, 1684.

ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   456ANIMALES_Y_RACIONALES.indb   456 4/5/17   11:514/5/17   11:51

Julio
Nota adhesiva
"Príncipe" y "político" con tildes




