NRFH, XVIII NOTAS 453

FEI1JOO, CRITICO DE LA EXEGESIS MITOLOGICA

Fuente inagotable y constante para poetas, pintores y escultores, la
mitologia grecorromana, con su cortejo de figuras graciosas o terribles,
nunca ha dejado de cumplir con su papel de inspiradora, de tal modo
que, por lo menos hasta el romanticismo, costaria trabajo descubrir a
un autor que no haya acudido al pantedn clisico para ilustrar su pen-
samiento y enriquecer su arte.

Mads alld del interés estético que despertaba, la mitologia no tardé
tampoco en excitar curiosidades mds eruditas: filésofos, sabios filblogos,
historiadores de las religiones trataron ya en época temprana de pe-
netrar el secreto de las aventuras galantes o guerreras de las divinidades
del Olimpo. Y muy temprano también, el cristianismo tuvo que enfren-
tarse al recuerdo tenaz del paganismo y sintié la necesidad de combatir
la mitologia o, por el contrario, de asimilirsela descubriendo en sus
misterios la huella de una revelacion parcial y mal interpretada.

Dos sistemas principales de explicacion de las fabulas gozaron de
una fortuna apreciable. El primero nos lo ofrece la antigiiedad misma,
una antigiiedad que no cree ya en sus dioses y trata de justificar sus
mitos: es el evemerismo, método de interpretacion que consiste en iden-
tificar, bajo la mdscara de los héroes mitologicos, a personajes reales,
elevados por la credulidad del vulgo o la imaginacién de los poetas al
rango de divinidades. Filéstrato, Plinio y Diodoro Siculo se esfuerzan
por dar explicaciones razonables y materialistas de las fibulas y por
descubrir en ellas una verdad que la tradicién ha desfigurado. Estas
explicaciones le convenian perfectamente al cristianismo, de manera que
gozaron de mucho favor entre los Padres de la Iglesia, a los cuales
“el evemerismo ofrecia a la vez una conciliacién satisfactoria con el
legado cldsico y un argumento comodo contra la idealizacién peligrosa
de los dioses cldsicos. Los mds grandes dan el ejemplo: para San Agustin,
Mercurio fue un hombre tan hibil que la gente lo hizo dios, se decia
que Minerva habia nacido de la cabeza de Jupiter porque se habia hecho
ilustre por varios inventos Utiles, y Prometeo fue un sabio egipcio, con-
tempordneo de Esculapio y de Licurgo. El obispo de Hipona no es el
inico que se empefia asi en minar las bases del paganismo. Cosas ani-
logas se leen en Clemente de Alejandria, Eusebio, Lactancio, Isidoro
de Sevilla y otros muchos.

El Renacimiento presencid una proliferacién de exegetas y mitdlogos.
Entre varios otros sistemas de interpretacion, el evemerismo conserva
su lugar; las explicaciones “histéricas” heredadas de la antigiiedad vy
perfeccionadas por los Padres siguen vigentes en los manuales de Comes,
de Cartari o de Gyraldi y en los diccionarios de Estienne, En el siglo xvir,
el evemerismo triunfa en La vérité des fables, ou Uhistoire des dieux
de Pantiquité (1648), intento de reconstruccion, por Desmarets de Saint-
Sorlin, del famoso libro de Evémero. Asi, a lo largo de veinte siglos,
habia sobrevivido un método de explicacion de la fibula sin debilitarse

t 0. Racero, “The myth of Prometheus, Its survival and metamorphoses up to
the 18th century”, JWC, 21 (1958), p. 51.



454 NOTAS NRFH, XVIII

nunca, pese a la competencia de los sistemas morales, alegdricos o her-
méticos; y ya nos volveremos a encontrar con ¢l en el Siglo de las Luces.

Paralelamente al evemerismo, otro modo de exegesis estaba destinado
a tener un éxito prodigioso. Hacia de la mitologia entera una copia
adulterada de la Escritura, un plagio cuyo origen se perdia en el tiempo;
siendo la Biblia el texto mis antiguo del mundo, era natural que hu-
biera inspirado todas las supersticiones paganas, las cuales resultaban
ser una traicion de la verdad revelada. A partir de la unidad original,
hubo un proceso de degradacion, de corrupcion; analizar este proceso es
servir a la ciencia y servir a Dios. Entre los Padres, hasta hombres tole-
rantes como Justino, Clemente de Alejandria, Origenes o Agustin sos-
tienen que los griegos no hicieron mds que entrar a saco en la sabiduria
hebraica. Asi Pandora, segiin Tertuliano, es el dislraz pagano de Eva;
la creacidon del hombre por Prometeo disimula, segin Lactancio, la
creacidén del hombre por Dios. Asi, pues, se puede hablar de una cristia-
nizacién de los mitos griegos, ya que la mitologia tiende rdpidamente a
“conciliarse con la teologia”: “‘el genio alegdrico de la Edad Media, que,
renovando la tradiciéon de los Padres, descubre en los personajes y epi-
sodios del Antiguo Testamento prefiguraciones de la Nueva Alianza,
entrevé en los personajes y episodios de la fibula prefiguraciones de la
verdad cristiana”?. Al mismo tiempo que el evemerismo, y a menudo,
paraddjicamente, en los escritos de un mismo autor, la asimilaciéon de
los personajes mitolégicos a los biblicos conquista un éxito duradero.

Este método atravesard todo el Renacimiento en las pesadas compi-
laciones eruditas de los mitdlogos, inspirando de paso a no pocos poetas.
Pero no triunfa verdaderamente sino en el siglo xvii: con sabios como
Bochart, Vossius, Heinsius, Kircher, Thomassin y FHuet, la bisqueda de
un estrecho paralelismo entre los temas biblicos y los mitologicos ad-
quiere una importancia excepcional. Los dos sistemas de explicacidn de
la fabula tienen, pues, en los albores del siglo xvi, un derecho de ciu-
dadanfa varias veces secular. Y contra las dos tradiciones, a pesar de
hallarse profundamente arraigadas, no tardard en emprender una
guerra el P. Benito Jerénimo Feijoo.

Para apreciar mejor el mérito de su intervencion y subrayar mais
su originalidad, conviene, sin embargo, esbozar un breve resumen del
estado de la exegesis mitolégica en el siglo ilustrado, y examinar qué
vitalidad mantenian ain las dos teorias en cuestion.

El evemerismo gozaba, evidentemente, de buena salud. Las narra-
ciones legendarias de los antiguos —se decia— son testimonios acerca de
los tiempos remotos, anteriores a toda tradicién escrita; asi, concluia
Nicolas-Antoine Boulanger, la mitologia “es una de las mayores auto-
ridades que pueden hallarse sobre tan oscuro tema™®. Por su parte, el
abate Banier, principal representante de la interpretacién histérica, veia
en ella “historias de los tiempos remotos, desfiguradas por la ignorancia

2 J. Seznec, La survivance des dieux antiques, London, 1940, pp. Bi1-82.

3 Essai philosophique sur le gouvernement, oft l'on prouve Uinfluence de la Re-
ligion sur la Politique, Londres, 1788, p. 29. Desarrolla la misma opinién en L’'An-
tiquité dévoilée par ses usages, Amsterdam, 1566, Cf. t. 1, p. 2o¢ “ces fables ou ces
énigmes sont les seuls monumens qui nous restent des premiers tems”.



NRFH, XVIII NOTAS 455

de los pueblos, o por el artificio de los sacerdotes, o por el genio de los
poetas, que siempre han preferido lo brillante a lo solido™. Minerva,
por ejemplo, fue una auténtica princesa famosa por su ciencia, Prome-
teo “un principe sabio y cultisimo” que civilizd a los escitas, Atlas un
astrologo célebre, Hércules el iniciador griego de la astronomia, ciencia
ilustrada, en Italia, por Faetonte. Gracias al procese de la divinizacidn,
observaba el abate de Tressan, “el recuerdo de los mayores aconteci-
mientos” nunca llegd a perderse, y los antiguos que, en su corrupcion,
se dieron a inventar dioses, confundieron en un solo relato “las verdades
histéricas y la historia fabulosa de las divinidades”s, Como se ve, el eve-
merismo no habia perdido nada de su vigor y de su importancia, y es,
por cierto, el sistema oficial de la Encyclopédie.

Sin embargo, la asimilacion de los personajes mitolégicos a los bibli-
cos conservaba sus partidarios, y a principios del siglo xvii la idea de
que los mitos griegos eran una contrahechura de las verdades cristianas
parecia ser "una conviccién general”®, La tesis mds aceptada es la de
un monoteismo original que, a consecuencia de la corrupcién de la
humanidad, se fue borrando poco a poco de la memoria de los hom-
bres, salvo en el pueblo elegido. Con todo, el cielo les dejé a los paganos
una oportunidad de entrever la verdad; as{ se explican, segiun Guillaume
de Lavaur, las contradicciones internas del paganismo: “Dios no se dejd
a sl mismo sin testimonio en medio de las naciones paganas [...]. Sem-
bré los errores del paganismo de tantas y tan evidentes contradicciones,
que los paganos que quisieron prestarles atencion quedaron impresio-
nados por ellas?. Del postulado de la anterioridad absoluta de la Biblia
y de la vieja tesis patristica de la condescendencia y de la revelacion
parcial, se concluye la posibilidad de descubrir en todas partes persona-
jes sagrados: “Reducid la teologia pagana a sus verdaderos principios
—escribia ya Benjamin Binet—, y hallaréis que toma del judaismo la
mayor parte de sus misterios”s. Parece, pues, un axioma que “toda la

+ Explication historique des fables, ot P'on découvre leur origine et leur con-
formited avec Uhistoire ancienne, 2¢ éd., Paris, 1715, t. 2, pp. 18-19. En 1686, en sus
Entretiens sur la Pluralité des mondes (6° soir), Fontenelle observaba también:
“Les Fables ne sont point tout 4 fait des Fables; ce sont des histoires des temps
reculés, mais qui ont été défigurées, ou par l'ignorance des peuples, ou par I'amour
qu'ils avaient pour le merveilleux, trés ancienne maladie des hommes".

* La mythologie comparde avec Phistoire, nouv. éd., Paris, 1804, t, 1, p. g. CL.
También Mme, pE GeNLIs, Arabesques mytﬁnfugiquﬁ, Paris, 1810, p. v: “la wvérité,
premier principe de toutes choses, a d'abord formé le fond de cet étrange melange
[=1a mitologia]. Il n'est pas douteux que I'Histoire a servi de base 4 la Fable”.

¢ Cf. O. Gruppe, Geschichte der hlassischen Mythologie und Religionsgeschichte
wihrend des Mittelalters und wdhrend der Neureit, Leipzig, 1921, p. 8. En realidad,
ciertos fildsofos sostienen todo lo contrario, “Si l'on voulait se donner le peine
—dice Voltaire— de comparer les événements de la fable et de l'ancienne histoire
grecque, on serait étonné de ne pas trouver une scule page des livres juifs qui ne
fidt un plagiat”. Véase, sobre esto, "Voltaire et la mythologie”, BBudé, 106z, pp.
zz2-220; ¥ sobre la utilizacién, por los fildsofos, de la mitologia como arma contra
el cristianismo, “De quelques significations de la mythologie au xvm® siécle”, Bull
de ['Institut Foltaire de Belgique, 1963, num, 15, pp. 195-145.

T GuiLLAUME DE Lavavr, Conférence de la Fable avec U'Histoire Sainte, Paris,
1730, L. 1, pp. 5-6.

B B. BineT, Idée génerale de la thédologie payenne, Amsterdam, 1699, p. =28.



456 NOTAS NRFH, XVIII

mitologia griega no es sino una traduccion alterada de la Escritura™.
Siguiendo el ejemplo de los grandes eruditos del siglo anterior que
habian fundado la exegesis comparatista, se harin toda clase de identi-
ficaciones: Jdpeto — Jafet, Baco = Noé¢, Hércules — Sansén, Prome-
teo = Moisés (o Abel o Magog), Pandora = Eva, no sin acudir a las
luces de la filologia y de la etimologia para apuntalarlas®.

Tal es, pues, el estado de la exegesis mitologica en el momento en
que Feijoo redacta su enciclopédico Teatro critico universal. Un hom-
bre cuyo sentido critico siempre alerta abarcaba todas las actividades
del espiritu y que se habia fijado como meta el “desengafio de errores
comunes”, no podia menos de sentirse asombrado por el frenesi sistema-
tico que dominaba en la interpretacién de las Fibulas y por la obstina-
cion fandtica que demostraban, desde el Renacimiento, los eruditos fran-
ceses e italianos'. Ya que el evemerismo y la asimilacion a los personajes
biblicos se presentaban como sistemas, y ya que los dos métodos de inter-
pretacién dominaban la exegesis por la fuerza de una tradicion multi-
secular que nadie hubiera pensado en criticar sino en funcién de otro
sistema igual de inflexible, el P. Feijoo tenia que considerar la mitologia
como un pretexto de importancia para ejercitar su escepticismo. Y en
dos ocasiones se ocupa del asunto: primero en el Teatro, discurso 8,
“Divorcio de la historia y la fibula”, y luego en las Cartas eruditas,
carta XLII, "Origen de la fibula en la historia’?,

El discurso del Teatro critico esti consagrado a un apretado andlisis
de la identificaciéon de los héroes mitoldgicos con los personajes de la
Escritura, Una tradicién comin a los eruditos y al vulgo supone “que
la fibula siempre se fabrica sobre el cimiento solido de alguna verdad
histérica™. Partiendo de tan gratuita hipdtesis, sabios como Bochart,
Huet, Tournemine, Heinsius y Vossius han pretendido que las Eibulas
no podian ser sino alteraciones de la Verdad, y sobre tal conviccion han
escrito voliimenes de conjeturas eruditas. De golpe, Feijoo asegura que
“todo fue cultivar con grande afin una tierra que no podia producir
sino flores: quiero decir, que todas las fatigas de estos grandes hombres
sirvieron a ostentar su ingenio y erudicién, mas no a descubrir la ver-

8 PiErre GUERIN puU RocHewr, Histoire veritable des temps fabuleux, Paris, 1770,
t. 1, p. 67. Cf. asimismo G, pE LAvAur, op. cit., t. 1, pp. 78-70.

10 Citemos, entre otros, a . pe LAVAUR, op. cil., t. 2, p. 62, a propdsito de Niobe:
"On y reconnait histoire véritable de Job [...]. Les Grees [...] ont composé ce
nom de deux mots grees qui ne veulent rien dire autre chose que la femme de Job;
Nuos, c'estd-dire dpouse, 4 quoi I'on a joint le nom méme de Job, dont on a fait
Nuiobou, femme de Job".

11 Feijoo no cita a ningun mitdloge espanol. Pero habia habido dos, bastante
conocidos, a los cuales, por cierto, acudid Calderdn para la elaboracién de sos obras
teatrales de tema mitolégico: Juan Pérez de Moya (Philosophia secreta, donde de-
bajo de historias fabulosas se contiene mucha doctrina provechosa, 1585), que se
inspira directamente en el italiano Natale Conti, y fray Baltasar de Victoria (Teatro
de los dioses de la gentilidad, 1620), compilacion hecha a base de Ravisio Textor,
Alciato, Conti, Cartari y Boccaccio.

1z Teatro critico universal, o Discursos varios eén tode género de malerias, para
desengafio de errores comunes. .., g¢ ed,, Madrid, 1742-1749, t. 5. pp. 159-179; Cartas
eruditas y curiosas, Madrid, 19741775, U 1, pp. 319-82g. (En nuestras citas, moder-
nizaremos la acentuacién, la puntuacién y el uso de mavisculas) .



NRFH, XVIII NOTAS 457

dad”, dictamen severo que Feijoo se propone demostrar mediante el
simple recurso de “apelar a la razon”.

Admiremos, nos dice, la poca armonia que reina entre los partida-
rios del comparatismo biblico: Hércules representa a Josué segin unos,
a Addn segin otros; Perseo es ora Moisés, ora Jonids. En cuanto a él,
nos propone estudiar, por ejemplo, las interpretaciones del mito de
Prometeo, tal como aparece en la Demonstratio evangelica de Pierre-
Daniel Huet, obispo de Avranches, y en el Projet d'un ouvrage sur Uori-
gine des fables, del P. Tournemine®,

Con respecto a Tournemine, que pretendia explicar las fabulas para
“dar a conocer las verdades que nos ocultan”, Feijoo se contenta con
una demolicién rapida, ya que el método elemental del jesuita no le
parecia digno de retener largamente la atencion. Tournemine asegu-
raba: “c'est Lucifer dont les Anciens ont voulu nous conserver l'his-
toire sous le nom de Prométhée”, ya que en las aventuras del Titan
“on voit de manifestes allusions au péché des Anges, et a celui du
premier homme”. Tales argumentos, replica Feijoo, no descansan en
nada: ¢en qué autor antiguo leyd Tournemine que Prometeo tenia
envidia de su hermano, lo cual debia representar a Luzbel celoso de
Adin?* ;Y de dénde sacé que Prometeo sugirié a Epimeteo que abriese
la caja de Pandora, transponiendo asi la tentacion de Addn por Luz
bel?*> Feijoo subraya aqui la poca confianza que merecen esos pre-
tendidos sabios: cuando no hallan argumentos, los inventan, Ademds —y
aqui Feijoo da una leccién de critica histérica—, el testimonio nico
de un autor antiguo no puede bastar para fundamentar una certidum-
bre, y, sobre todo, no hay base para generalizar su opinién: “no se debe
o puede usar, en esta materia, de la ficcién particular de un poeta como
si fuese error comun del gentilismo".

Feijoo se ocupa en seguida de Huet, a quien concede los honores
de una larga demostracion, refutdndolo a la vez en el plano mitolégico
y en el biblico. Es verdad que Huet merecia su atencién: discipulo de
Samuel Bochart, no da menos de trece “pruebas” diferentes de la iden.
tidad (indiscutible, segiin él) de Prometeo y Moisés. Feijoo las examina
pacientemente una por una Yy, cada vez, pone en evidencia la debilidad
de su razonamiento, Veamos solo los ejemplos mis significativos.

Herddoto, refliere Huet, asegura que Prometeo fue marido de Asia;
aliora bien, Moisés fue oriundo de Asia'®. Absurdo, exclama Feijoo: se
trata, en Herddoto, de la ninfa asi llamada, no del continente, Prometeo

tuvo algunos coloquios con Jupiter, y Moisés los tuvo con Dios''; segun

18 Demonstratio evangelica ad Sevenissimum Delphinum, editio altera, Amste-
lodami, 1680, Prop, IV, cap. vii, 5, pp. 162-166 (“Prometheus idem ac Moses”);
“Projet d'un ouvrage sur lorigine des fables”, Mémoires de Trévoux, nov.-déc. 1702,
pp. 84-111 ¥ ("Addituon”, pp. 1-22).

4 Seria, en cfecto, mas bien lo contraro: cf, Platdén, Protdgoras, g2oc-321c.

15 Aqui también es lo contrario, ya en Los trabajos y los dias de Hesiodo.

i Demonstratio, p. 162: “Asiae maritum foisse narrat Herodotus: ex Asia oriun-
dus fuit Moses, totaque Israélita gens in Asiam ex Aegypto remeavit”,

17 Ibid., p. 163: “Cum Jove colloquia Prometheus habuisse fertur: Mosem Dei

Aaprrie fuisse constat”™,



458 NOTAS NRFH, XVIII

eso, comenta Feijoo, todos los personajes de la mitologia que dirigieron
la palabra al sefior de los dioses representan a Moisés. Se dice en algun
lugar que Prometeo cred a los hombres, porque les dio leyes: :no es
¢sa una clara alusiéon a la legislacion de Moisés?*® Ciertamente, sonrie
el autor del Teatro, y alusion también muy clara a Rdémulo, Numa
Pompilio, Minos, Dracén, Solén, Licurgo “y todo el Aredpago”. En re-
sumen, concluye Feijoo, tales afanes son quiméricos, no descansan en
nada; lejos de proceder de un verdadero espiritu cientifico, no son sino
una manera falaz de confirmar un sistema preexistente: “jTerrible es
el prurito de buscar alusiones!”

De hecho, esta exegesis comparatista no tiene, las mds de las veces,
ningin fundamento: “es quimérica la empressa de descubrir las verda-
des de la Escritura en los errores de el gentilismo”. Peor atn, es ir
contra el testimonio mismo de los textos sagrados. Al descubrir a todos
los dioses del paganismo en Moisés v a todas las diosas en Séfora, Huet
sostiene que Moisés fue anterior a todas las fibulas paganas, a las cua-
les sirvié de modelo. Pero la Biblia misma dice expresamente que habfa
idolatrias mucho tiempo antes de Moisés, e incluso en sus tiempos
la idolatria estaba extendida en muchisimas naciones. No contento con
desfigurar la fidbula, Huet consigue asi traicionar esas Escrituras so
pretexto de ilustrarlas, He ahi adénde conduce el espiritu de sistema, a
qué excesos llega el hombre cuando prescinde del uso de su razon. Con-
vencido de servir a la causa del cristianismo eterno, Huet le causa en
realidad el mayor perjuicio en el espiritu de quienes juzgan una fe de
acuerdo con aquellos que la defienden, Para terminar, Feijoo no vacila
en oponer al sistema de Huet otro sistema; y su solucién, como su cri-
tica, sera la del buen sentido y la mesura:

Possible es [...] que una u otra de las historias sagradas, degenerando
poco a poco de su pureza, segin que o la malicia o la ignorancia de los
hombres fue o quitando o poniendo circunstancias, se envolviesse ultima-
mente en alguna de las fdbulas de el gentilismo [...]. Pero no es lo mismo
pretender que una u otra fidbula se derive de la historia sagrada, que hacer
de esta derivacidén systema general para todos los errores de el paganismo.
Y aun respecto de essas pocas fibulas, se debe proponer la derivacion como
probable, no como cierta, por la razén [...] de que pudo ser casual la se-
mejanza del error a la verdad.

Sin embargo, Feijoo era consciente de estar atacando de frente una
tradicién muy arraigada; y, por otra parte, era de esperar que sus ad-
versarios y detractores lo acusaran de escepticismo sistemdtico y, sobre
todo, que pusieran en tela de juicio su respeto a la Biblia, Al refutar
esa teoria de un comodo monoteismo original cuya prueba se encontra-
rfa en las fdbulas del paganismo, el benedictino atrafa inevitablemente
sobre si el reproche de impiedad.

En electo, a pesar de la conclusién matizada y razonable del discurso

*® Ibid.: "Fertur Prometheus hominem de luto finxisse, fabula inde ducta, quod

hominis originem primus Moses literis consignarit, eumque de terra a Deo formatum



NRFH, XVIII NOTAS 459

publicado en el Teatro critico, Feijoo no tardd en sentir la necesidad
de justificarse o, al menos, de ocuparse de nuevo del asunto y poner los
puntos sobre las fes: es lo que hizo en la 42® de las Cartas eruditas.

Me han acusado —comienza— de ser un impio porque me he negado
a admitir que todas las fdbulas mitoldgicas tuvieron su origen en la
Fscritura. Eso es traicionar mi pensamiento: “Mi asunto en aquel Dis-
curso es impugnar el sistema que generalmente deriva todas las ficcio-
nes gentilicas de la historia sagrada; pero dejando lugar a que algunas
de ellas tengan ese origen, como pronuncio claramente al nim. 43,
¢es esto afirmar que ninguna ficcién del gentilismo tubo origen de
[a historia sagrada, como V.mrd. me imputa?”

Tras esta aclaracién, Feijoo se pone a demostrar que no es enemigo
de un sistema en particular, sino de los sistemas en general. Ha refutado
las teorfas de un Huet y de un Tournemine, Bien. Pero tampoco acepta
sin mds el evemerismo riguroso del italiano Bianchini, que llega al
extremo de sostener, por ejemplo, que la Iliada es una historia verda-
dera en sus menores detalles, que en ella los dioses representan a reyes
y a sefiores principales, y las diosas a naciones (Minerva a Egipto, Juno
a Siria, etc.). Semejante conclusion le parece contraria al sentido co-
mun: “A tan estrafias paradoxas conduce tal vez la passion por los sis-
temas de mucha amplitud”. ¢Quiere eso decir que haya que rechazar en
bloque la exegesis evemerista? Claro que no, como tampoco hay que
excluir toda identificacién con los personajes de la Biblia: “Es suma-
mente verisimil que algunos de los dioses subalternos fueron formados
sobre la idea, que quedd en los pueblos, de algunos personajes insignes
o ya por sus virtudes heroicas, o ya por inventores de algunas artes mui
ditiles al mundo”. Por ejemplo, dice Feijoo, es probable que la historia
de la barca de Caronte sea un recuerdo contrahecho de la costumbre
egipcia de transportar, de una orilla a otra de un lago, cadiveres em-
balsamados que se llevaban a sepultar; es probable también que, en su
origen, los centauros no sean sino los notables jinetes de Tesalia, etc.
Por ultimo, Feijoo asegura que no desconoce tampoco los otros mo-
dos de explicacién de las fibulas: el de Bochart, que pretende expli-
carlo todo por la etimologia fenicia; el de los platénicos, que entienden
los mitos como principios de filosoffa natural; el de la interpretacién
moral y alegérica?®; el de los alquimistas, que buscan en ellos el secreto
de la piedra filosofal?’. En todas partes, concluye, puede haber algo
de verdad: lo tinico condenable es el espiritu de sislema.

Como se ve, la concepcidn de la mitologia que expone Feijoo estd
de acuerdo con la que tenia de la ciencia y de la historia en general. De
alli que estas consideraciones no adquieran toda su originalidad y todo
su relieve en el seno de las teorias del benedictino, sino mas bien en
relacién con toda la exegesis mitoldgica en el estado en que se hallaba
en el siglo xvi. Sin duda Feijoo no se encuentra absolutamente solo;

12 Ejercida por Dupuis (Origine de fous les cultes ou Religion universelle),
Bergier (L'origine des dieux du paganisme), Court de Gébelin (Le monde pri-
mitif), etc.

nn}pm ejemplo, Dom Pernety, con sus Fables égyptiennes et grecques devoildes
et réduites au méme principe, o su Dictionnaive mythico-hermétique,



460 NOTAS NRFH, XVIII

en efecto, no dejo de haber protestas entre los exegetas, y uno de los
mds famosos, el abate Banier, escribia que “vouloir tirer le dénoue-
ment de presque toutes les fables, de l'abus prétendu des livres de
Moise, c'est vouloir s’aveugler”, mientras que un Guérin du Rocher
trata de quimérico el deseo de dar con un personaje historico tras cada
héroe de la fdbula. Pero es verdad también que el relativismo de estos
hombres se detenia alli: el primero no creia mds que en el evemerismo,
el segundo se aferraba tenazmente a la tesis del “plagio biblico™!.

La superioridad de Feijoo consiste, por el contrario, no en haber
inventado un nuevo sistema de explicacion, sino en enseiiar la descon-
fianza para con todos los sistemas. El profesa un atenerse al ejercicio
de la razén, al sentido comin, a una critica severa de la verosimilitud
y del método, quizd precisamente porque juzga que la mitologia, como
la historia, es un testimonio del pasado al cual conviene aplicar los
criterios del método histérico. Mds abierto en esto que un Fontenelle,
que veia en las fabulas “la historia de los errores del espiritu humano”,
pero rechazando los sistemas generales que encarcelan el espiritu, no
quiere tampoco que se vea en €l a un destructor paralizado por un esté-
ril escepticismo. Su examen de la exegesis mitologica confirma, pues,
esa certeza de no poder llegar a verdades tnicas y definitivas; como
escribfa en sus “Reflexiones sobre la historia” (Teatro, t. 4, p. 220},
es dificilisimo

no solo apurar lo cierto, mas aun seiialar lo mas verisimil en la historia,
No por esto aspiro al pyrrhonismo, o pretendo una general suspensidn
de assenso a quanto dicen los historiadores. Tiene mucha latitud la des-
confianza, de modo que, colocada en un grado, es discrecion, y en otro,
necedad. Es menester buscar con gran tiento los limites hasta donde puede
extenderse la duda. Pero ha de procurar salir de ella, siempre que se
pueda, o por el camino de la verdad, o por la senda de la verisimilitud.

Asi, pues, la critica de la exegesis mitoldgica por Feijoo es la de un
espiritu abierto y licido, que lucha por liberarse de los prejuicios y de
las ataduras intelectuales; en este sentido, es una nueva piedra de to-
que de su método general y se inscribe en el contexto de su pensamiento
enterc®?. Como se ha dicho ya, “Feijoo, a diferencia de otros autores

del siglo xviu, supo unir el sentido de la renovaciébn mis audaz, con la
continuacion de elementos tradicionales dignos de ser conservados”?:.
Sin duda, la opinidn del autor del Teaire crilico sobre la interpreta-

*t Sobre el estado de la exegesis mitologica en el siglo Xviil, vease |, DESHAYES,
“De l'abbé Pluche au citoyen Dupuis: & la recherche de la clef des fables”, Trans-
actions of the First International Congress on the Enlightenment, 1963, L. 1, pp.
457-486, ¥ nuestro libro Le théme de Prométhée dans la littérature ewropéenne, Ge-
néve, 1964, t. 1, pp. 181187,

22 Tanto mas curiose resulta el que Feijoo no sea citado ni por A. PINARD DE LA
BouLLAavEe, L'étude comparde des religions, Paris, 1925, ni por O. GRUPPE, op. cit., ¥
gque su interés por la mitologia no sea ni siquiera evocado en los trabajos de G.
DELPY, B:'Hin-gmﬁh:'f: des sources frangaises de Feijoo, Pans, 1936, y L'Espagne et
Fesprit eurofréen, L'eeuvre de Feijoo, Paris, 1996, ni en ¢] libro de F, E. Manuer,
The eighteenth century confronts the Gods, Cambridge, Mass., 1959.

23 A, VaLsuena Prat, Historia de la literatura espaiiola, 5v ed., Barcelona, 1957,
t. 3. p. 186



NRFH, XVIII NOTAS 461

cion de las fibulas no es sino un aspecto del conjunto de su critica; para
captar toda su originalidad, conviene situarlo en el complejo marco
de la exegesis dieciochesca: sdlo asi podrd aparecer como un nuevo “‘des-
engaio de errores comunes’ —y un desengaino nada despreciable. En
este, cOmo en tantos otros campos, Feijoo podia reivindicar como ad-
quirido el resultado que, no sin orgullo, proclamaba en el prélogo del
cuarto tomo de su Teatro: “Di lo que quisieres, no podris negarme la
novedad de esta obra, la cual me da el cardcter de autor original [...].
Tampoco podrds negar que el designio de impugnar errores comunes,
sin restriccion de materias, no sélo es nuevo, sino grande™.

R. TroussonN
Université Libre de Bruxelles.

JOSE MARIA HEREDIA Y JOSE DE ESPRONCEDA:
:UNA CONEXION DIRECTA?

Hay en la poesia de Jos¢ Maria Heredia una sorprendente seme-
janza con la de Jos¢ de Espronceda. Sorprendente, entre otras cosas,
porque ningun investigador, que yo sepa, la ha senalado ni mucho me-
nos estudiado, por mds que la critica estd de acuerdo en que la vida
de los dos poetas tuvo mucho en comun, lo cual explicaria, en parte,
las semejanzas de su obra. Empecemos por destacar esas analogias extra-

ticas antes de pasar a la poesia misma.

Heredia y Espronceda, contemporaneos (nacido el primero en 1803,
el segundo en 1808), experimentaron por igual la influencia de Byron,
como dicen las historias literarias, y los dos abrazaron la ideologia del
liberalismo politico de su época; ambos pertenecieron a organizaciones
liberales muy activas, Heredia a la de los “Caballeros racionales” y
Espronceda a la de los “Numantinos™; los dos sulrieron destierro a
causa de las actividades politicas que desarrollaron en esas organiza-
ciones; los dos, finalmente, escribieron poemas patridticos de fuerte
inspiracion liberal (Heredia, “Al sol”, “Himno del desterrado™; Es-
pronceda, “Al dos de mayo”, “A la patria”).

Tales analogias bastan para explicar ciertos hilos comunes en la
poesfa del cubano y del espaiiol, pero no para explicar lo que es a me-
nudo una correspondencia exacta de temas y hasta de palabras, corres-
pondencia que me propongo mostrar comparando el “Nidgara” de He-
redia con el “Himno al sol” de Espronceda®. Como el “Himno al sol”

1 Tanto los “Caballeros racionales” como los “Numantinos”, productos del exal-
tado liberalismo de principios del siglo x1X, lucharon por varios medios contra el
gobierno reaccionario de Fernando VII, y sufrieron la consiguiente persecucién, So-
bre la relacién de los dos poetas con las respectivas organizaciones, véanse las si-
guientes phras: RAFAFL EsTENGFR, Heredia: la incomprension de si mismo, La Ha-
hana, 1938, cap. % Jose Marfa CHacONn ¥ Cawvo, Estudios heredianos, La Habana,
1939, pp. 102-111; Jorce Camros, Espronceda, Madrid, 1963, p. 30; VICENTE LLORENS,
Liberales y romdnticos, El Colegio de México, 1954, p. 32.

2 “Nidgara”, escrito el 15 de junio de 1824, se publicé en la 12 ed. de las obras
de Heredia, hecha en Nueva York en 18z5. La 22 ed., impresa en México en 183z,



	Feijoo Critico 01
	Feijoo Critico 02
	Feijoo Critico 03
	Feijoo Critico 04
	Feijoo Critico 05
	Feijoo Critico 06
	Feijoo Critico 07
	Feijoo Critico 08
	Feijoo Critico 09

