
Paul Good

Die Semantik des Einhorns

Wer kennt nicht die Geschichte vom tapferen Schneiderlein? In der Hoff¬

nung, das starke Männlein endlich loszuwerden, verlangt der König unter
anderem von ihm, dass es ein wildes, überall grossen Schaden anrichtendes
Einhorn einfängt, bevor es die Königstochter und das halbe Reich bekom¬

men soll. Mit Strick und Axt zieht das listenreiche Schneiderlein ohne Be¬

gleitung in den Wald. Dort überlistet es das heranspringende einhörnige
Ungeheuer, indem es sich im letzten Moment «behendiglich» hinter einem
Baum versteckt, so dass das mit Wucht anrennende Tier sein Horn in den
Stamm bohrt und sich daran aufspiesst. Dann legt es ihm den Strick um den
Hals, schlägt mit der Axt das Horn aus dem Baum und führt das Tier zum
erstaunten König.

Dieses Märchen, eine ältere Fanggeschichte parodierend, stellt das Ein¬

horn als schadenstiftendes, von allen gefürchtetes Ungeheuer vor, das sich
dann allerdings märchengerecht mit einem billigen Trick übertölpeln lässt.

Anderes weiss R. M. Rilke, angeregt durch die berühmten Wandteppiche
«Dame mit dem Einhorn» im Musée de Cluny in Paris, von ihm zu be¬

richten:

O dieses ist das Tier, das es nicht giebt.
Sie wusstens nicht und hab ens jeden Falls
- sein Wandeln, seine Haltung, seinen Hals,
bis in des stillen Blickes Licht - geliebt.

Zwar war es nicht. Doch weil sie's liebten, ward
ein reines Tier. Sie liessen immer Raum.
Und in dem Räume, klar und ausgespart,
erhob es leicht sein Haupt und brauchte kaum

zu sein. Sie nährten es mit keinem Korn,
nur immer mit der Möglichkeit, es sei.
Und die gab solche Stärke an das Tier,

dass es aus sich ein Stirnhorn trieb. Ein Horn.
Zu einer Jungfrau kam es weiss herbei -
und war im Silber-Spiegel und in ihr.

(Die Sonette an Orpheus, Zweiter Teil IV)



118 DAS EINHORN

Also ein Tier, das es nicht gibt. Das steht heute fest. Früher, im Mittel¬
alter, wussten sie es nicht so genau. Darum haben sie es auch in ihre
Bestiarien (Tierbücher) aufgenommen. Marco Polo will es auf seiner Indien¬
fahrt gesehen haben. Anders als bei den Zentauren der griechischen Sage,

jenen Mischwesen aus Pferdeleib und menschlichem Oberkörper, in der
Kunst immer wieder dargestellt, anders als bei den üblichen Fabelwesen
vermutete man anfänglich im Osten, wo auch die Ursprünge der Einhorn-
Geschichte liegen, die reale Existenz eines Elemente von Gazelle, Hirsch
und Pferd in einer Gestalt vereinigenden, auf der Stirn mit einem meist
körperlangen, gewundenen oder gerippten, spitzigen Horn versehenen, weis¬

sen Tieres. (Natürlich gibt es von dieser bildkünstlerischen Endform ab¬

weichende, ältere Darstellungen, welche das Einhorn zum Beispiel hunde¬
ähnlich zeigen.)

Aber die Frage, ob real existierend oder lediglich vorgestellt, steht nicht im
Zentrum des semantischen Interesses an Wort und Bildmotiv «Einhorn».
Das Mittelalter, von Ideen und Bildern beeindruckt, gewährte den Zeichen
vielfältige (bis gegensätzliche) Weisen des Bedeutens oder Gebrauchs, unbe¬
kümmert darum, ob das Zeichen selber irgendwo eine empirische Entspre¬
chung hatte, also natürlichen Ursprungs war, oder eine Erfindung der
Phantasie darstellte. Allerdings brach dieses Mittelalter auch den Univer¬
salienstreit vom Zaune, welcher, bis heute unentschieden, die Frage der den
Allgemeinbegriffen (zum Beispiel die Menschheit) entsprechenden Realität
abklären wollte, jedoch nur die beiden unversöhnlichen Lager der platoni¬
schen Realisten und ockhamschen Nominalisten hinterliess. Wenn eine Alle¬

gorie die (gleichnishafte) Darstellung eines Begriffs, einer Idee durch ein
Bild ist, dann haben wir es beim Einhorn-Signum mit einer solchen zu tun,
bei der eine erstaunliche Fülle von verschiedenen Begriffen die gleiche Bild¬

gestalt annehmen konnte. Diese Bedeutungsvielfalt möchte ich kurz auf¬

zeigen.

In der wissenschaftlich höchsten Ansprüchen genügenden und dennoch
leicht leserlichen Arbeit Spiritalis Unicornis1 hat, schon namensmässig am
Thema interessiert, Jürgen W. Einhorn eine Monographie geschaffen, welche
das gesamte verfügbare literarische und bildkünstlerische Material auf¬
arbeitet in einer Art, wie das in solcher Breite vielleicht nur noch dem
Sammlerfleiss eines Ordensmannes überhaupt möglich ist. Von Erkenntnis¬
sen dieses gewaltigen Werkes sowie der historisch weit ausholenden Bild¬

monographie The Unicom Tapestries2 von Margaret B. Freeman, die den
ebenso weltbekannten, die Fanggeschichte besonders vielsinnig ausdeutenden
Wandteppichen «Die Einhornjagd» von den Cloisters in New York ge¬
widmet ist, soll hier in semantischer Absicht die Rede sein.



DAS EINHORN 119

Die mythischen Ursprünge in Indien

Aufgrund bildkünstlerischer Dokumente (zum Beispiel in Persepohs und
Babylon), bei denen es sich aber eher um Profildarstellungen mehrhörniger
Stiere oder Büffel handelt, hat man lange einen altorientalischen Ursprung
des Einhorn-Signums vermutet. Heute neigt man dazu, den Ursprung in
einer indisch-mesopotamischen Erzählung zu erblicken, die nicht nur ins
Abendland, sondern auch nach China und Japan eingewirkt hat. Im Ma-
habharata wird folgende Gazellenhorn-Geschichte erzählt :

Ein Asket zeugt mit einer Gazelle, einer Tochter der Götter, einen Sohn,
dem mitten auf dem Kopf ein einzelnes Horn wächst. Wie sein Vater als

Einsiedler im Walde fernab von jedem andern Menschen lebend, besitzt er
Macht über Indra und den befruchtenden Regen. Weil nun der König
Lomapada von Anga einen Brahmanen betrügt, bricht eine Dürre über das

Land herein, die nicht eher aufhören soll, bis der König den Büsser Ga-
zellenhorn an den Hof zu ziehen vermag. Der König versucht es mit Hilfe
eines Mädchens (Königstochter, Hetäre das er, als junger Einsiedler ver¬

kleidet, mit einer schwimmenden Einsiedelei auf einem Floss ausrüstet. Bei
Gazellenhorn angelangt, beginnt es, diesen zu betören, mit Getränken zu
berauschen, mit Blumen zu schmücken, durch Tänze und Umarmungen zu
gewinnen. Trotz Warnung vor solch dämonischer Erscheinung seitens des

Vaters, ja aus Angst, der Vater könnte dazwischentreten, begibt sich
Gazellenhorn auf das Floss des vermeintlichen jungen Einsiedlers und wird
statt in dessen Einsiedler-Hütte in den Königspalast gefahren (in einer chine¬

sischen Fassung reitet die Hetäre auf den Schultern von Gazellenhorn in den
Palast). Im Frauengemach angelangt, fällt der ersehnte Regen.

Ein Fruchtbarkeitsmythos steht also am Anfang. Das Abendland setzt
ihn (oder Bruchstücke daraus) in die eigenen Kategorien um und deutet ihn
christologisch, mariologisch, moralisch oder minne-erotisch. «Aus dem Ein¬
siedler Gazellenhorn wurde das einhörnige, böckchengestaltige Tier; das
listenreiche Mädchen wurde zur Jungfrau, die man dem Tier in den Weg
setzt, um es anzulocken, so dass es in ihren Schoss springt und sich von
ihr in den Palast des Königs führen lässt» (Spiritalis Unicornis S. 37). Für
die Ersetzung des Mannes «Gazellenhorn» durch das Tier «Einhorn» wird
vermutet, dass «ägyptisch-rhodische Fayencen einer Frauengestalt, die ein
Böckchen und ein Kind betreut, bei einer solchen Umschmelzung als

Katalysatoren gewirkt haben könnten» (ebenda S. 102).
Im Laufe der Jahrhunderte «veredelte» sich die Gestalt des Tieres dann

immer mehr in Richtung Gazelle-Pferd, und die Fanggeschichte endete oft
mit der Tötung (und Wiedererstehung), wodurch die christologische Um-
deutung perfekt ist. In Anspielung auf Maria aber wird das ursprünglich



120 DAS EINHORN

sexuelle Fruchtbarkeitsmotiv in sein Gegenteil verwandelt, nämlich als

Castitas-Symbol genommen. Diese nahtlose, wenn auch nicht gewaltlose
Umsetzung naturgeschichtlicher Motivik in heilsgeschichtliche Symbolik
macht noch eine innere Verwandtschaft des Anliegens von Natur- und
Heilsgeschichte deutlich.

Schriftliche Überlieferung im Abendland

Die Rezeptions- und Transformationsgeschichte des Einhorn-Motivs kann
ich hier nicht im einzelnen darstellen. Es lassen sich zur Hauptsache drei
literarische Überlieferungsstränge unterscheiden: die Bibel, die antike Tra¬
dition und der Physiologus.

In der Bibel wird gelegentlich der im 3. Jahrhundert v. Chr. begon¬
nenen Übersetzung ins Griechische (Septuaginta) das in den Büchern
Numeri, Deuteronomium, Job und Psalmen achtmal auftretende hebräische
re'em mit dem griechischen Ausdruck monokeros wiedergegeben, der sicher

Einhörnigkeit anzeigen will, was neuerdings die deutsche Übersetzung mit
Büffel oder Hund offensichtlich vermeiden soll. Das unicornis der Vulgata
wurde noch von Notker III. Labeo, genannt der Deutsche (f 1022), in seiner
St. Galler Psalmenübersetzung mit einhurnon verdeutscht.

Von der breiten antiken Tradition sei erwähnt, dass Ktesias, griechischer
Leibarzt der Königin Parysatis am Hofe Artaxerxes IL, im Jahre 398 v. Chr.
die Schrift Indika verfasste, in welcher ein indischer weisser Esel mit spitzem,
anderthalb Ellen langem Stimhorn, überaus schnell und lebendig nicht ein¬

zufangen, beschrieben wird. Das zu Staub zermahlene Horn diene als Heil¬
mittel gegen Gifte, Epilepsie und Magenkrämpfe. Hierauf geht wohl das

pharmazeutische Interesse zurück, welches das schriftengläubige medizi¬
nische Mittelalter allen Ernstes an diesem Tier zeigte. Aber auch der sonst
seriös naturforschende Philosoph Aristoteles spricht in De partibus ani¬

malium von einhörnigen Tieren, die gleichzeitig Einhufigkeit auszeichne.
Vor allem Plinius d. Ä. hat mit seiner Naturalis historia diese antiken Vor¬

stellungen dem Mittelalter vermittelt.
Um etwa 200 n. Chr. datiert eine griechisch geschriebene, Physiologus

(Naturkundiger) genannte Schrift, die in vielen, zum Teil erheblich von¬
einander abweichenden Abschriften (eine besonders schön illustrierte Hand¬
schrift befindet sich in der Burgerbibliothek Bern) und lateinischen Über¬

setzungen die Einhorn-Vorstellungen und -Darstellungen des Mittelalters
wesentlich bestimmte. Das Tier wird als sanftes beziehungsweise grimmig
dreinblickendes Böckchen geschildert, das durch Eintauchen des Hornes
in einen See das von der Schlange vergiftete Wasser für die andern Tiere



DAS EINHORN 121

wieder geniessbar macht, durch Musik angelockt sich einer im Wald (neben
einem Baum) sitzenden Jungfrau annähert, seinen Kopf in deren Schoss
oder an ihre Brust legt, durch besänftigendes Zureden schliesslich ein¬

schläft. Je nach Version wird es dann gefesselt, geschunden, getötet, das
Horn wird abgeschlagen oder nach Erwachen selbst abgestossen.

Literarische Tradition bis heute

Bei den Kirchenvätern, in den Metamorphosen des Ovid, später in Psalter¬

übersetzungen, Bibelkommentaren, Predigten, in Summen und Enzyklo¬
pädien, in Epen (zum Beispiel Parzival) und Chroniken, in Bestiarien und
sogenannten Reiseberichten, in volkssprachlichen Physiologus-Fassungen,
im Alexanderroman (mit Brief Alexanders an seinen Lehrer Aristoteles), in
Minnelyrik, Spruchdichtung, Parabeln, Fabeln usw. wird das Einhorn-
Thema im Mittelalter tradiert, variiert, gedeutet. Vom mittelalterlichen Be¬

deutungsspektrum wird noch genauer die Rede sein.
Aber auch später findet der Topos immer wieder Erwähnung: bei Rabe¬

lais, Cervantes, Shakespeare, Lafontaine, Jean Paul, Heinrich Heine, E. T. A.
Hoffmann, J. W. Goethe, um nur die bekanntesten Autoren zu nennen.
Und in unserem Jahrhundert greift ihn R. M. Rilke in zwei Gedichten
und im «Malte» auf, R. Schneider in «Pfeiler im Strom», W. Bergen¬

gruen in «Die Heimkehr», Heimito v. Doderer in «Die Dämonen», Oda
Schäfer in «Das Einhorn», Hilde Domin in «Einhorn», Paul Celan in
«Schibboleth», Martin Walser im Roman «Das Einhorn». G. Grass bringt
das Motiv in der «Blechtrommel» und im «Butt» ironisch kurz zur Sprache.
Dies nur einige Beispiele im deutschsprachigen Raum.

Bildkünstlerische Darstellungen des Motivs

Angefangen von vereinzelten antiken Darstellungen zum Beispiel auf den be¬

rühmten Treppenreliefs von Persepohs oder auf babylonisch-assyrischen
Zylindersiegeln, auf südbabylonischem Spielbrett oder auf ägyptischem
Papyrus, deren einhörniges, meist stierähnliches Tier (oft im Kampf gegen
Löwe) nicht ohne weiteres als Einhorn gelesen werden kann, über frühe
Bebilderungen der Physiologus-Nachschriften treffen wir das Motiv im Mit¬
telalter in Buch-, Glas-, Wand- und Tafelmalerei, in Holzschnitt und Kup¬
ferstich, in Bauplastik, Bildteppich, Textilkunst jeder Art, in Leder-, Kera¬
mik- und Metallarbeiten usw. an, wobei es in allen möglichen Weisen des



122 DAS EINHORN

Bedeutens aufscheint. Noch Renaissance (zum Beispiel Federzeichnungen
von Leonardo da Vinci, Kupferstich von Veneziano) und Barock zählen
das Einhorn-Zeichen neben Löwe, Adler, Pelikan, Lamm usw. zu den ersten
Tiermotiven. In der barocken Zentralkirche von Bernhardzell begegnet uns,
1778 von F. L. Herrmann an die Decke gemalt, ein mächtiges, vor einer
Höhle liegendes, Kopf, Blick und Horn auf ein hoch über ihm stehendes
Lamm gerichtetes Einhorn. Der Kunstführer durch die Schweiz (Bd. I, 1971,
S. 425) schreibt dazu, dass «das Einhorn (Symbol der Reinheit) und das
Lamm (Symbol für Christus) den Alten und den Neuen Bund» vertreten.

Aber das Motiv erfreut sich auch bei modernen Malern wieder grös¬
serer Beliebtheit : ich erinnere an eine Radierung von Marc Chagall in Stutt¬

gart, an einen Karton zu einem Wandteppich von Grieshaber in Friedrichs¬
hafen, an Salvador Dali, der in einer Zeichnung seine Frau auf einem Ein¬
horn reiten lässt, an René Magritte, der in «De schone Gedachte» auf
menschlichem Oberkörper einen Pferdekopf mit Turm als Horn malt,
schliesslich an Ernst Fuchs, der das Thema in den drei Zyklen « Die Hoch¬
zeit des Einhorns», «Die Passion des Einhorns» und «Architectura caelestis»
besonders breit behandelt.

Das mittelalterliche Bedeutungsspektrum

Welche verschiedenen Bedeutungen stellen sich nun aber in Wort und Bild
«Einhorn» dar? Für was alles ist dieses Zeichen Bedeutungsträger gewor¬
den? Die Analyse dieses Beispiels ergibt ein wichtiges Kapitel einer mittel¬
alterlichen Semantik, welche die Allegorien, das heisst die gleichnishaften
oder sinnbildlichen Darstellungen eines Begriffs in einer Geschichte oder
einem Bild nicht übergehen kann.

Da nehmen einmal, signalisiert durch das auffallende Horn mitten auf
der Stirn, sexuell-erotische Vorstellungen bildhafte Gestalt an. C. G. Jung
zum Beispiel hat dieses Horn archetypisch als Phallus-Symbol verstanden.
Die Idee des indischen Fruchtbarkeitsmythos hat sich also in diesem das
Tier bestimmenden Zeichen kräftig erhalten. Auch in den verschiedenen
Fangversionen spielen erotische Momente eine Rolle. Allein schon die Per¬

son der Jungfrau oder Frau, durch die das widerspenstige Tier geködert
wird, weist vorerst in diese Richtung. Ebenso die Art, wie das Tier die oft
neben einem Baum oder im Wald sitzende Dame anspringt, seine Vorder¬
läufe ihr auf die Knie, seinen Kopf ihr in den Schoss oder, in sichtlicher
Stillungsgeste, an die Brust legt. Nur in seltenen Fällen allerdings erscheint
das Mädchen nackt, so zum Beispiel in einer Illustration des in verschie-



DAS EINHORN 123

denen Fassungen weitverbreiteten Bestiaire divin des Normannen Guil¬
laume le Clerc.

Der erotische Sinngehalt erfährt dann aber auch eine Differenzierung,
die der Fruchtbarkeitsidee entgegenläuft. So wird in der Minnelyrik von
Thibaut (1201-1253) der Fang des Tieres als Verrat der Dame, die des Dich¬
ters Herz geraubt hat, gedeutet. Oft auf Minnekästchen und Medaillons,
ebenso im ersten der Pariser Teppiche, hält die Jungfrau in der Hand einen
Spiegel, in gleicher Weise Zeichen der Jungfräulichkeit wie Waffe gegen das

hoffärtige Einhorn. Losgelöst von der Fanggeschichte, im Triumphzug vor
Wagen oder Kahn gespannt, erscheint das Tier sodann in reiner CasHtas-

Bedeutung. Beda Venerabilis rühmt es als animal castissimum. Im Gegen¬

zug zu Fruchtbarkeit gewinnen da moralische Begriffe wie Reinheit, Jung¬

fräulichkeit, Keuschheit, Enthaltsamkeit plötzlich die Oberhand. Weniger
häufig wird in diesem Motiv Massigkeit (temperantia), Wahrheit (veritas)
gegen Häresie und das Gute (bonum) gegen das durch den Affen vertre¬
tene Böse (malum) versinnbildlicht.

Im Zuge der moralischen Umwertung steht auch die religiöse Inte¬

gration im Abendland. Es handelt sich um christologische und mariologische
Vorstellungen, die durch Gestalt und Geschichte dieses einhörnigen Tieres
ausgedrückt werden. Man zieht eine Parallele zwischen Christus und Ein¬
horn: beide göttlichen Ursprungs, mit besonderen Gaben ausgestattet, ver¬

folgt, geschunden, getötet und wiedererstanden. Wie eng hier doch Mythos
und Offenbarung im Verständnis des Mittelalters noch ineinandergreifen!
Aber diese christologische Deutung kennt auch ein Gegenstück, die Identi¬
fikation dieses Tierzeichens mit dem Teufel. «Die Polyvalenz des Einhorn-
Motivs kommt am deutlichsten darin zum Ausdruck, dass es sowohl Chri¬
stus als den spiritalis unicornis als auch den Teufel als den terrenus princeps
bezeichnen kann» {Spiritalis Unicornis, S. 103). Aber die Fanggeschichte ist
sodann auch noch einer breiten mariologischen Ausdeutung fähig. Da wird
die Jungfrau mit Maria gleichgesetzt, im Hortus conclusus sitzend, im
allgemeinen Marienpreis des Konrad von Würzburg als Zufluchtsstätte für
das gejagte Einhorn (Christus) dienend, wohin auch in der beliebten Dar¬
stellung der Verkündigung als Jagd Gabriel in Jägergestalt eindringt. Eine
besonders vielsinnige Komposition zeigt das Antependium aus der Kreuz¬
kapelle in Lachen von 1480 (heute: Schweizerisches Landesmuseum Zürich):
während Gabriel vor den Mauern wartet, wird Maria, ein Buch auf dem
Schoss und das Einhorn haltend, mit Adam, der einen Speer in den Hals des

Einhorns bohrt, und mit Eva, die im Kelch das Blut auffängt, vorgestellt.
Es treten mariologisch auch vornehmlich zwei Bedeutungsmomente in Er¬

scheinung, einmal das «Anlocken des Tieres», das «<Besiegen) der gött¬
lichen Übermacht durch Maria in der Inkarnation» (ebenda S. 68), sodann



124 DAS EINHORN

ein Tötungsmotiv. Während die Vorstellung, sich des Gottes durch die List
oder die Gnade einer Jungfrau zu bemächtigen, in der Linie des indischen
Vorbildes steht, muss das Todesmotiv ganz als christliche Zugabe ge¬

wertet werden.
«Wir stellen fest, dass in den beiden Bereichen der weltlichen und der

geistlichen Minne das Tier nicht in erster Linie als Träger bestimmter fest¬

liegender Eigenschaften auftritt, sondern als ein handelndes Wesen, das eine

Veränderung erfährt: es wird von der Jungfrau angezogen oder nimmt seine
Zuflucht zu ihr, legt seine Wildheit ab, erleidet den Liebestod oder geht -
im geistlichen Motivkreis - inkarnatorisch in den Schoss Mariens ein»
(ebenda S. 218).

Zu diesen erotischen, moralischen, religiösen Bedeutungen, die in viel
reicherer Ausdifferenzierung literarisch und bildkünstlerisch dokumentiert
sind, als hier berichtet werden kann (allein bei den Kirchenvätern soll es

fünf Themengruppen dieses Sinnzeichens in religiösem Kontext geben),
kommen heilkundliche (medizinische) hinzu. Ktesias empfiehlt Hornstaub
gegen Gifte, Epilepsie und Magenkrämpfe. Nach Hildegard von Bingen wirkt
die Leber des Einhorns gegen Aussatz. In Wolframs Parzival wird am leiden¬
den König Amfortas mit Hilfe eines unter dem Horn vermuteten Kar¬
funkelsteins ein (allerdings ergebnisloser) Heilversuch unternommen.

Das ernsthafte pharmazeutische Interesse bestätigt, dass man auch lange
an einer realen Bedeutung, das heisst der Existenz eines solchen Einhorns
festgehalten hat. Man zählt es ganz selbstverständlich zu den Paradieses¬

tieren, nimmt es mit in die Arche Noah und gewährt ihm auch einen Platz
in den Bestiarien. Eine Verwechslung mit dem indischen Nashorn bleibt
ausgeschlossen, weil dieses schon in der Nachfolge von Ktesias (bei Me-
gasthenes, Älian usw.) neben dem Einhorn eine separate Beschreibung er¬

fährt. Weil diese angenommene reale Existenz keiner Prüfung fähig (und
für das Realitätsempfinden von Antike und Mittelalter nicht bedürftig)
war, änderte sich leicht die äussere Gestalt des Tieres: Stier, Büffel, Esel,
Böckchen, Hund, Hirsch, Gazelle, Pferd bildeten Vorstellungsstützen für
das immer einhörnige, in der Schöpfung offenbar vergessen geratene Wesen,
das mehrheitlich, wie Rilke betont, geliebt und nicht, wie die Spätform des

Märchens suggeriert, als Ungeheuer gefürchtet wurde.
Viele höfische, volkstümliche, heraldische, auch namenskundliche Zu¬

sammenhänge, in denen das Einhorn-Signum spielerisch gebraucht wird,
komplettieren den Eindruck, «wie sehr das Mittelalter mit den Bedeu¬

tungen <ernst> und <heiter>, <geistlich) und <weltlich) spielen kann und
beides nicht auseinander entlässt» (ebenda S. 255). Und beides nicht aus¬
einander entlässt! Nichts auseinander entlässt, sondern natur- und heils¬

geschichtliche Bedeutungen in einem Fundierungszusammenhang behält.



DAS EINHORN 125

Konsequenzen für eine semantische Theorie heute

Ein Tier, das es nicht gibt, ein Phantasieprodukt, ein Hirngespinst? Wie
kann man darüber noch Worte verlieren? Die ganze Geschichte ist doch
für die moderne Semantik (Bedeutungslehre) irrelevant. In einer realistischen
semantischen Theorie der Sprache verursacht das Wort «Einhorn» eine

Verlegenheit. Man führt es, wie das Wort «Zentaur», dem auch kein reales

Ding (und keine logische Beziehung) entspricht, stets als Beispiel für bedeu¬

tungslose, aber deshalb noch nicht sinnlose Wörter an. Diese folgenschwere
Trennung von «Bedeutung» und «Sinn» geht auf den Logiker G. Frege zu¬

rück. Danach wäre «Bedeutung» identisch mit dem empirischen Gegen¬
stand und «Sinn» die Gegebenheitsweise (eine gegenständliche oder fik¬

tive). An den Ausdrücken «Abendstern» und «Morgenstern» exemplifi¬
ziert, liegt bei diesen dieselbe Bedeutung vor, nämlich der Planet Venus
als Gegenstand der Astronomie, während der Sinn (des gleichen Gegen¬

standes) am Abend und am Morgen mit zwei Wörtern ausgedrückt wird.
Gemäss dieser Regelung besitzen eben Wörter wie «Einhorn» zwar einen
Sinn, jedoch kommt ihnen keinerlei Bedeutung zu.

Diese heute hauptsächlichste empiristische Semantiktheorie stemmt aber
«Bedeutung» und «Sinn» zu weit auseinander. Der Ausdruck «Planet
Venus» ist doch selbst eine Sinn- beziehungsweise Gegebenheitsweise des

Gegenstandes, nämlich die naturwissenschaftliche, das heisst technisch und
experimentell ausgewiesene, derart von niemandem direkt wahrgenommene.
Nur dem Logiker und Astronomen bedeuten also «Abendstern» und «Mor¬
genstern» die wissenschaftlich-gegenständliche Sinnweise «Planet Venus».
So könnte man die Fregesche Unterscheidung wieder zusammenrücken.
Welchen Sinn aber hat es, dort von Gegebenheitsweise (Sinn) zu reden, wo
keine reale Entität abzubilden ist?

Dies führt uns dazu, statt wahrnehmungsmässig, experimentell oder
logisch ausgewiesene (empirische oder ideale) Letztrealitäten zu postu¬
lieren, mit der Semiotik sogenannte «kulturelle Einheiten» als semantische
Basis anzunehmen. Das Einhorn-Signum ist nichts anderes als eine «kultu¬
relle Einheit», die geschichtlich eben verschiedene Sinn- oder Bedeutungs¬
ausprägungen erfährt, unabhängig davon also kulturell bedeutsam wird, ob
irgendwo jemals ein solches einhörniges Tier existiert hat oder nicht. Auch
ohne empiristische Letztinstanz erweist sich das Geschäft des Bedeutens

keineswegs als chaotisch. Vielmehr lehrt uns die Geschichte des mensch¬

lichen Sinnierens und Selbstdarstellens, dass sich immer wieder die gleichen
Erfahrungen, Hoffnungen, Vorstellungen in vielfachen Formen und Ver¬

wandlungen (in Mythos und Religion, Literatur und Kunst, Wissenschaft
und Technik usw.) aussprechen.



126 DAS EINHORN

Dies sollte am Beispiel der im Mittelalter besonders kulturwirksamen
Einhorn-Geschichte deutlich geworden sein. Wenn das in dieser Kürze nicht
hinreichend gelungen ist, dann wird bestimmt die Lektüre der fast 600 Seiten

umfassenden, ausgezeichneten Monographie von J. W. Einhorn, enthaltend
einen bis ins letzte Detail dokumentierten Textteil, ein Verzeichnis der Bild-
Denkmäler mit über 900, oft in mehrfachen Ausführungen beschriebenen

Exponaten, ein 30seitiges Literaturverzeichnis, ein Register und einen 174

Abbildungen zählenden Tafelteil, oder auch der desgleichen empfohlenen, in
hervorragender Bildqualität in Lausanne gedruckten, historisch auch weit aus¬

holenden, von M. B. Freeman verfassten Fallstudie über die wunderschönen
New Yorker Teppiche, diese Verfasstheit des menschlichen Bedeutens an
einem antik-mittelalterlichen Topos plastisch vermitteln.

1 Jürgen W. Einhorn: Spiritalis Unicor¬
nis. Das Einhorn als Bedeutungsträger in
Literatur und Kunst des Mittelalters. W.¬

Fink-Verlag, München 1976, 527 S. + 174

Abbildungen, DM 280.-. - 2Margaret B.
Freeman: The Unicorn Tapestries, The
Metropolitan Museum of Art, New York
1976, 244 S., % 45.-.

(WSÜü
Um im Alltag und Sport fit zu bleiben, ist eine aus-4
gewogene Ernährung besonders wichtig. Ovomaltine
ist die ideale Mischung von all dem,was stärkt und verbrauchte
Energie ersetzt. Darum ist Ovomaltine gut und gibt das Beste zu einem guten Tag.


	Die Semantik des Einhorns



