
 

-1- 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

IMAGES  ET  CONNAISSANCE  DE  LA  LICORNE 

(FIN  DU  MOYEN - AGE  -  XIXEME  SIECLE) 
 

TOME  1 

 

 

 

 

 

THESE  DE  DOCTORAT  DE L’UNIVERSITE PARIS XII 

(SCIENCES  LITTERAIRES  ET  HUMAINES) 

PRESENTEE  PAR  BRUNO  FAIDUTTI 

 

 

JURY : 

LUCIEN  BELY 

DENIS  CROUZET 

FRANK  LESTRINGANT 

MICHEL  PASTOUREAU 

 

 

 

 

 

30 NOVEMBRE 1996 



 

-2- 

 

 

 

 

 

 

     À mon seul désir 

 

 



 

-3- 

 

 

 

 Je remercie tous ceux sans lesquels je n’aurai pas pu mener à bien cette 

recherche, et en particulier: 

 

 Mon directeur de thèse, Lucien Bély, pour ses conseils amicaux et pour la 

liberté qu’il a su me laisser dans un travail qui n’a pas toujours suivi les chemins 

qu’il attendait. 

 Les membres du jury, Frank Lestringant, Denis Crouzet et Michel 

Pastoureau. 

  

 Tous ceux qui ont daigné s’intéresser à mes recherches en cours, les lire et 

porter sur elles un jugement utile parce que critique: Claudine Cohen, Dominique 

Vignolet, Isabelle Fessaguet, Fabienne Cazalis et ma mère Anne-Marie Faidutti. 

 

 Tous ceux qui m’ont aidé dans la recherche de sources parfois peu 

accessibles, qui m’ont fourni des images ou des références indispensables: Tous les 

services de la Bibliothèque nationale, notamment la photographie, les microformes, 

les cartes et plans, mais aussi les manuscrits et les imprimés, le service 

photograhique de la Bodleian Library, le département des objets d’arts du musée 

du Louvre, le musée de Cluny, le musée Gustave Moreau, le musée de Colmar et le 

musée du Castel Sant’Angelo à Rome, la Banca Nacional Ultramarino à Lisbonne, 

les bibliothèques de Bâle, Cambrai, Leipzig, Liège, Rouen, Troyes, et j’en oublie 

sans doute. 

 

 Toute l’équipe de la revue Casus Belli, tous les correspondants du 

newsgroup usenet alt.mythology.mythic-animals, ainsi que, dans le désordre, Anne 

Vétillard, Nancy Clark, Sabine Zaalene, Anne de Beaumont, Barbara Livesey, 

Isabelle Boclé, Florence Magnin, Claude Kappler, Épone Jouve, Georg Friebe, 

Coradino Astengo, Jean-Pierre Duteil, Jean-Pierre Jossua, Gérard Mathieu, et là 

encore j’en oublie certainement.  

 



 

-4- 

 

 

 

AVANT  PROPOS 
 
 
 
 
 
 
 Quand elle déposa le premier sur la table, je restai un moment 
sans comprendre qu’il s’agissait d’un vieux rêve. Après l’avoir 
contemplé un long moment, je levai la tête et regardai la jeune 
fille debout à côté de moi. Sans rien dire, elle regardait le 
«vieux rêve» posé sur la table. Le nom de «vieux rêve» me 
semblait convenir particulièrement mal à cet objet. Le nom de 
«vieux rêve» évoquait plutôt dans mon esprit de vieux 
documents. Du moins m’étais-je attendu à quelque chose d’une 
configuration plus vague, plus insaisissable que cela. 
 - Voilà, c’est un vieux rêve, dit-elle. Enfin, pour être plus 
précise, le vieux rêve se trouve à l’intérieur. 
 Je hochai la tête sans bien comprendre. 
 - Prends le dans ta main, dit-elle. 
 Je le pris doucement dans ma main et le parcourus des yeux 
pour voir si je ne pourrai pas y reconnaître quelque chose 
comme un vestige de vieux rêve. Mais, même en l’observant 
avec la plus profonde attention, il était impossible d’y découvrir 
la moindre piste: ce n’était qu’un crâne d’animal. Pas un très 
gros animal. La surface de l’os était toute desséchée comme s’il 
était longtemps resté exposé aux rayons du soleil, les couleurs 
fanées jusqu’à en avoir perdu leur teinte d’origine. Les longues 
mâchoires pointées vers l’avant étaient restées entrouvertes, 
comme si elles avaient été brusquement congelées juste au 
moment où elles cherchaient à dire quelque chose. Les petites  
orbites avaient perdu leur contenu en route et ouvraient leur 
néant sur la pièce qui s’étendait derrière. 
 Le crâne était léger, à un point presque irréel, ce qui 
concourait à lui donner une qualité quasi immatérielle. Il ne 
persistait rien là dedans qui ait un quelconque rapport avec la 
vie. Toute chair, tout souvenir, toute tiédeur avaient quitté à 
jamais cet objet. Au milieu du front se trouvait une petite cavité 
rêche au toucher. Après avoir examiné ce creux un moment en 
y posant les doigts, j’en vins à supposer que c’était la trace 
d’une corne disparue. 
 - C’est le crâne d’une de ces licornes, n’est-ce pas? lui 
demandai-je. 
 Elle hocha la tête. 
 - C’est là que sont enfouis les vieux rêves, répondit-elle 
calmement. 
 
 
 Haruki Murakami, La Fin des temps. 



 

-5- 

 

 
 
 
 
 

 Les choses auraient pu commencer ainsi, avec un crâne un peu curieux 

trouvé au fond d’un marais berrichon, dans une salle oubliée d’une lamaserie 

tibétaine, dans un recoin poussiéreux de la galerie d’histoire naturelle de Saint-

Petersbourg. À moins qu’il ne me fût amené nuitamment par quelque mystérieuse 

initiée aux cheveux de jais, un bandeau sur le front. Mais la licorne n’a pas plus 

existé qu’elle n’existe. 

 
 
Au pays des chasseurs de licorne 
 

 La chasse à la licorne, la pêche à la licorne pourrait-on aussi bien dire car 

elle demande plus de persévérance que de force, se pratique donc surtout en 

bibliothèque. C’est une œuvre de longue haleine: on croit avoir cerné l’animal; il se 

dérobe, fuit, et, comme le cheval d’échecs, resurgit soudain où on ne l’attendait 

plus.  

 

 La Quête à licorne, pour reprendre le titre de la nouvelle sur laquelle Victor 

Segalen travaillait lorsqu’il fut retrouvé mort dans les bois du Huelgoat, à quelques 

pas de la forêt de Brocéliande, est ardue et excitante. Elle est faites de découvertes 

exaltantes, de cruelles déconvenues aussi. Les chasseurs de licorne ne sont pas 

toujours ce qu’ils paraissent, et, qu’ils en soient conscients ou non, certains n’ont 

pas des intentions aussi nettes que la robe de l’animal. Ils croient chercher à mieux 

connaître la bête merveilleuse, ils s’apprêtent à la tuer, prise au piège par quelque 

fausse vierge. À s’aventurer par là, on découvre en effet un univers hors du temps, 

au charme mystérieux, aux repères fascinants, une nature où 

 «L’homme passe à travers des forêts de symboles 

 Qui l’observent avec des regards familiers1,» 

une forêt qui semble créée pour la licorne. L’enchantement brisé, elfes et fées, 

druides celtes et lamas tibétains, poètes maudits et conteurs illuminés, s’avèrent 

n’être que philosophes aigris et ésotéristes fascisants, psychanalystes jungiens, 

sectateurs au mieux de Georges Gurdjieff, au pire de René Guénon et Julius Évola. 

                                            
1  Baudelaire, Correspondances. 



 

-6- 

 

La belle Dame à la licorne, peau blanche et cheveux noirs, se révèle soudain une 

vieille sorcière avide de chair fraîche. La bête unicorne que l’on croise dans ces 

pays là n’appartient ni à l’art, ni à l’histoire, mais à un passé reconstruit et 

fantasmé, dont il n’y a nul lieu d’être nostalgique. Et si ce qui commence en 

mystique finit en politique, comme l’a écrit Charles Péguy, on saura désormais où 

trouver la licorne. La bête de neige est cependant trop belle pour qu’on 

l’abandonne en ces sombres contrées. «Fatigué de sa liberté, il  accepta d’être sellé 

et bridé et, pour sa peine, fut monté jusqu’à la mort2», écrivit Goethe du cheval 

chthonien. La légère licorne ne s’y est pas laissée prendre. 

 

 Il est un autre pays, une forêt plus claire, dans laquelle, parfois, se promène 

la blanche bête à la longue corne spiralée. C’est cet imaginaire simpliste et 

foisonnant, à vocation universelle, qui s’impose rapidement à un monde où les 

informations tourbillonnent trop vite pour pouvoir s’accrocher à une quelconque 

référence. Dans le pays des fées d’aujourd’hui, où les fillettes aux yeux de chat des 

mangas japonais croisent des kobolds qui ont tout oublié de l’or du Rhin, la licorne 

a sauvé sa place. Comme hier le roi Arthur, comme demain, sans doute, Gilgamesh 

ou le Singe égal du ciel, elle doit pourtant payer, chaque jour, de son passé, de ses 

souvenirs, de son sens trop riche, pour s’inscrire dans le vaste creux de ce très 

léger syncrétisme. 

  «C’est la beauté qui sauvera le monde» écrivait Dostoievski, et cet 

appauvrissement est aussi une chance. A l’heure où nous frissonnons d’une peur 

matinée d’excitation face à la retribalisation du monde, les figures simples - parce 

que simplifiées - de ce nouveau référentiel universel sont peut-être un début de 

réponse à l’éclatement identitaire. Cette culture encore latente a sa dynamique: les 

images brutes y redeviendront des symboles, et bientôt sans doute réapparaîtront 

le mythe et l’allégorie. C’est là, et non sur les ruines d’un quelconque 

déterminisme, que l’angoisse contemporaine trouvera demain un supplément 

d’âme. L’avenir de la licorne est sans doute plus dans cet imaginaire en gestation, 

dans cette culture encore virtuelle, que dans une pensée européenne en passe de 

devenir une attraction de réserve indienne. On peut s’en réjouir, et rester pourtant 

nostalgique. 

 

 La licorne, comme le reconnaît d’emblée Rilke avant de lui donner réalité, 

n’existe pas. Une histoire de la licorne ne peut donc être que l’histoire d’une 
                                            
2  Cité in Malcolm Lowry, Under the Volcano, ch.7. 



 

-7- 

 

croyance. Et l’histoire des mythes, comme celle des symboles ou des religions, est 

une science dangereuse. Combien de Jung, de Guénon ou d’Éliade qui, à trop 

regarder leurs propres tours de passe-passe, ont fini par croire à la magie? Il 

faudrait alors être à tout prix objectif, oublier que l’on a chevauché la blanche bête 

un soir d’ivresse, délaisser les sens pour la connaissance. C’est là un autre piège. 

S’il est un postulat à cette étude, ce sera donc que la culture, à jamais patiente, et 

la contemplation, toujours renouvelée, peuvent se marier comme le montrent, 

chacun à sa manière, Gaston Bachelard ou Michel Serres. 

 

 

 

Discours, parcours 
 

 La démarche pourra surprendre. A l’origine, il devait s’agir d’une analyse 

plus construite, d’une recherche des structures de la pensée scientifique à l’œuvre 

dans le débat sur l’existence de la licorne. Exception peut-être, le sujet s’est avéré 

avoir plus de charme que de structure, il ne m’appartenait pas de lui résister. N’est 

pas Foucault qui veut, et s’entêter n’eut mené qu’au ridicule. Il a fallu compter 

aussi avec une lente imprégnation par les savants traités de la Renaissance, dont 

les procédés ont fini par déteindre sur ce travail. C’est donc en vain que l’historien 

cherchera ici une analyse originale, un concept nouveau, voire, plus modestement, 

une analyse ou un concept. La logique de ce travail est ailleurs, dans une patiente 

recherche de tout ce qui permet à un thème aussi peu signifiant de se renouveler 

sans jamais perdre de son charme. Ce charme est la seule véritable clef. 

  

 Il est, sans doute, une autre raison à cette démarche. Lorsque je 

commençai ce travail, il y a quelques années de cela, j’ignorai presque tout des 

nouveaux développements de la technique d’écriture, et notamment du concept 

d’hypertexte. Pourtant, celui-ci était déjà dans l’air du temps et, tandis que je 

m’imaginais innocemment, mais non sans prétention, pouvoir construire un 

raisonnement de type structuraliste, je n’en commençais pas moins un travail 

d’érudition qui, par sa structure même, semble interdire l’analyse. 

 L’histoire de la connaissance est faite d’une tension dialectique permanente 

entre une inépuisable recherche de données, dont l’ordonnancement - quand il 

existe - est toujours plus ou moins sujet à l’arbitraire, et une analyse que la 

structure textuelle rend nécessairement linéaire. L’accumulation d’informations 



 

-8- 

 

permise par les nouveaux médias remet ainsi au goût du jour une démarche qui 

était déjà celle des érudits de la Renaissance: les larges marges des traités savants 

étaient un appel à l’hypertextualité, auquel ont longtemps répondu les gloses et les 

manchettes. Les volumineux index auctorum, rerum et nominum qui concluent 

inévitablement ces ouvrages avaient certes pour fonction d’afficher l’érudition de 

l’auteur et de légitimer son travail, mais ils remplissaient aussi une fonction d’aide 

à la lecture, de même que des utilitaires comme Lycos ou Yahoo! sur le réseau 

Internet. Sur Internet en effet, comme dans les Observations sur la licorne de 

Thomas Bartholin, le chercheur ne rencontre guère que des informations brutes. Ni 

déduction, ni induction, simplement quelques références, et d’innombrables renvois 

qui interdisent tout raisonnement autre qu’analogique. Le paradigme technologique 

n’est pas neutre, puisqu’il ouvre des possibilités, mais il ne saurait déterminer à lui 

seul les formes de la pensée: l’avènement du livre a permis les traités de 

philosophie et les romans, mais aussi les dictionnaires. 

 Encore enfermé dans le carcan de la linéarité textuelle, ce travail sans 

finalité de persuasion, sans thèse au sens classique du terme, n’en est pas moins 

l’expression d’une pensée non linéaire, voire non structurée, qui est portée, ou du 

moins accompagnée, par les développements récents de la technique. Ses 

chapitres, ses paragraphes parfois, pourraient être ordonnés différemment sans 

nuire à l’ensemble, et le plan final n’est d’ailleurs pas celui qui avait été envisagé à 

l’origine. C’est la même logique hypertextuelle qui conduit inévitablement à faire le 

choix de placer les notes en bas de page, et non en fin d’ouvrage ou de chapitre 

comme cela se fait le plus souvent depuis les années trente. Gageons d’ailleurs que 

si l’écrit ne meurt pas, les traitements de texte réinventeront bientôt les 

manchettes. 

 Y a-t-il une rationalité de l’hypertexte? Le renoncement à la linéarité 

condamne-t-il le raisonnement? Sans doute, et les roues concentriques de 

Raymond Lulle, véritables machines à raisonner hypertextuelles, n’ont jamais 

produit que des énoncés invérifiables. Pour autant, l’hypertexte ne devrait pas plus 

marquer la fin du texte que dictionnaires et catalogues n’ont empêché d’écrire des 

essais et des romans. Tout au plus l’air du temps, réhabilitant le parcours aux 

dépens du discours, justifie-t-il un travail qui ne pose plus son sujet en exemple de 

quoi que ce soit. Ce que je propose ici n’est pas un Discours de la licorne à la 

manière d’Ambroise Paré, mais un Parcours avec la licorne. C’est là un choix 

esthétique, dans lequel il ne faut voir ni une condamnation de la réflexion au nom 

d’un nihilisme intellectuel, ni l’affirmation d’une équivalence de principe entre 



 

-9- 

 

toutes les analyses. Ce parti pris est dicté par la conviction que l’histoire, comme la 

littérature, ne peut plus avoir pour seules fonctions de connaître et comprendre, 

mais qu’elle doit prendre modestement sa part d’un Grand-Œuvre, peut-être déjà 

irréalisable, certainement dangereux: le réenchantement du monde. 

 

 

 



 

-10- 

 

 

 

INTRODUCTION 
 

 

 

 

 
In tenui labor 
 
 Virgile, Géorgiques 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
C’est sans aucune importance. Voila pourquoi le point est si 
intéressant. 
 
Remarque d’Hercule Poirot dans Le meurtre de Roger Ackroyd 
 
 
 



 

-11- 

 

 

 

 

 

Comme une encyclopédie chinoise 
 

 En 1704 parut à Francfort un curieux ouvrage, trois tomes en un grand 

volume in folio, œuvre d’un médecin italien installé en Allemagne, Michele Bernardo 

Valentini. Son titre complet donne une bonne idée d’un contenu assez disparate: 

Museum Museorum ou théâtre complet de tous les médicaments et épices, avec la 

manière de les choisir, leurs qualités distinctives, leur utilité et leur emploi, puisé 

dans les musées et les magasins d’épices, d’objets d’art et d’histoire naturelle, les 

descriptions de voyages aux Indes orientales et occidentales, les recueils curieux 

d’observations météorologiques, les ouvrages des naturalistes et des médecins, et 

dans sa propre expérience, rédigé à l’usage de la jeunesse des écoles, des 

droguistes, des pharmaciens, des inspecteurs de pharmacie, ainsi que d’autres 

artisans tels que joailliers, peintres, teinturiers, etc.…, et mis sous les yeux du 

public avec plusieurs centaines de jolies figures par le docteur Michael Bernard 

Valentin, médecin de Son Altesse la comtesse douairière de Hesse-Homburg, 

professeur ordinaire de médecine et de sciences naturelles à Giessen, membre de 

plusieurs académies en Allemagne et en Italie3. Ce livre, qui s’ouvre sur une 

recension des principaux musées d’Europe, tant publics que privés, s’inscrivait dans 

deux traditions héritées du XVIIème siècle, celle des pharmacopées 

encyclopédiques et celle des catalogues de cabinets de curiosité. Son contenu 

n’avait donc rien de révolutionnaire et pouvait même, en 1704, paraître quelque 

peu en retard sur l’état de la médecine et des sciences naturelles. Le premier tome 

traite des minéraux et des métaux, le second des plantes, le dernier des «animaux, 

oiseaux, poissons, vers et de tout ce qui en provient». Consacré à la licorne, le 

trentième chapitre de ce troisième tome s’ouvre sur une «jolie figure» où se 

côtoient une superbe licorne équine, unicornu fictitium, un narval rieur, unicornu 

marinum, un étonnant squelette de bipède unicorne, unicornu fossile, et enfin, 

comme pour faire le lien entre ces trois silhouettes que tout le reste sépare, une 

longue corne spiralée, unicornu officinale.  
 

                                            
3   Le titre original est en allemand, ceci est la traduction qu’une plume du 
XVIIIème ou du XIXème siècle a couché sur la page de garde de l’exemplaire que 
j’ai consulté. 



 

-12- 

 

 
 
 

 
 
 
 
 

 Cette gravure est à la fois un résumé et le prétexte de notre étude. 

Comment en est-on arrivé là? Quel croisement de légendes et de sciences, de 

connaissances et de théories, a rendu possible cette étrange réunion, qui semble 

mettre en abyme les principes de l’encyclopédie chinoise de Jorge Luis Borges, qui 

divisait les animaux en «a) appartenant à l’empereur, b) embaumés, c) 

apprivoisés, d) cochons de lait, e) sirènes, f) fabuleux, g) chiens en liberté, h) 

inclus dans la présente classification, i) qui s’agitent comme des fous, j) 

innombrables, k) dessinés avec un pinceau très fin en poil de chameau, l) et 

cætera, m) qui viennent de cassez la cruche, n) qui de loin semblent des 

mouches». 
   

 Pour Valentini, la vraie licorne est le narval, puisque c’est de lui que 

proviennent les cornes de licorne si répandues en Europe, et dont il recommande 

l’usage contre la rubéole, la rougeole, les fièvres et les douleurs. S’il traite avec 

mépris les contes de fées parlant de licornes et de jeunes vierges, il ne nie pas 

pour autant formellement l’existence d’un quadrupède unicorne portant une corne 

sur le front, se contentant sur ce sujet de renvoyer à plusieurs auteurs aux 

opinions très diverses. Quant aux cornes et dents trouvés dans la terre en Silésie 

ou dans le Palatinat, les «licornes fossiles», il ne tranche pas non plus entre ceux 

pour qui il s’agissait effectivement de restes d’animaux noyés par le déluge et ceux 

qui n’y voyaient que des formes de pierre créées par le hasard de la nature, 



 

-13- 

 

l’essentiel étant pour lui qu’elles aient les mêmes propriétés médicinales que les 

«authentiques» cornes de la «vraie» licorne de mer. 

 Nous croiserons donc dans ce travail, tout d’abord, la blanche bête des 

contes de fées, amie des jeunes vierges, à la longue corne en spirale. Nous verrons 

comment se sont constituées sa légende et son image, et surtout comment s’est 

structuré le très long débat sur son existence réelle. Il sera question aussi de la 

corne bien réelle de cet animal imaginaire, l’un des simples les plus réputés, et les 

plus chers, de la pharmacopée de la Renaissance. Nous rencontrerons aussi le 

narval, l’étonnant mammifère marin dont la singulière dent passa longtemps pour 

l’unique corne d’un quadrupède, et nous étudierons l’impact de la découverte de 

cet animal sur la croyance en la réalité de la licorne terrestre. Enfin, nous 

exhumerons  quelques licornes fossiles, nous demandant quelle pensée a pu faire 

baptiser ainsi stalactites ou défenses de mammouths. Il est un autre unicorne qui 

ne figure pas sur la gravure de Valentini et dont il sera beaucoup question ici, le 

lourd rhinocéros, qui fut parfois confondu avec la gracile licorne. Comme dans la 

gravure du Museum Museorum, la corne est donc tout à la fois le lien et le centre 

de cette étude, la corne unique et bien réelle de la licorne imaginaire. 

 

 

 

Mythe et légende 
 

 Interrogé sur l’objet de mes recherches, j’ai souvent répondu, par facilité, 

que je travaillais sur le mythe de la licorne. Le terme est cependant maladroit: le 

savant traité de Valentini n’a rien de mythologique, et la licorne n’est pas à 

proprement parler un mythe.  

 Si, après Éliade et Levi-Strauss, nous donnons au mot mythe le sens précis 

d’un «récit de ce qui s’est passé au commencement du temps et sert de modèle 

aux humains», la licorne n’est pas un animal mythique. Elle n’appartient en effet ni 

à la vaste ménagerie des mythologies classiques, comme le pégase, ni aux 

innombrables traditions locales contant la fondation des villes, comme le dragon. 

Comme le basilic, mais aussi le lion ou l’éléphant, elle relève moins d’un passé 

originel que d’un exotisme merveilleux. Son exploitation symbolique, sa présence 

bien tardive dans les allégories religieuses et courtoises, ne suffisent pas à en faire 

un mythe. 



 

-14- 

 

 Aurai-je dû répondre aux curieux que je m’intéressai à la légende de la 

licorne? Peut-être, si l’on veut signifier par là que ma vaine ambition était de lire 

tout ce qui pouvait être lu sur la licorne. Pour autant, ce travail n’est pas 

essentiellement littéraire. La question de l’authenticité des témoignages, et partant 

de l’existence de la licorne, y est d’abord délibérément ignorée, mais ce n’est que 

pour la faire resurgir avec plus de force par la suite, en abordant un débat qui 

relève largement de l’histoire des sciences. 

 Il ne s’agit donc ni du mythe de la licorne, ni de sa légende. Entre mythe, 

légende et tradition, le terme anglais Lore, qui donne son nom au beau livre d’Odell 

Shepard The Lore of the Unicorn, est sans doute celui qui exprimerait le mieux 

l’objet de cette recherche. 

 

 

 

Les livres de la licorne 
 

 Dans son étude sur le Phénix, Gaston Bachelard signale à propos du livre de 

Pierre Belon du Mans L’Histoire de la nature des oiseaux avec leurs descriptions, 

publié à Paris en 1555, que «l’exemplaire de la Bibliothèque Nationale est en 

excellent état. Toutefois les pages consacrés au Phénix sont maculées. Nombreux 

sans doute ont été les lecteurs qui voulurent s’instruire sur l’oiseau 

extraordinaire4». La même remarque peut être faite concernant les textes que les 

premiers naturalistes ont consacré à la licorne, Conrad Gesner en 1551 dans le 

premier tome de son histoire naturelle, De Quadrupedibus Viviparis, et Ulysse 

Aldrovandi, quelques décennies plus tard dans son De Quadrupedibus Solipedibus. 

 

 Si les témoignages précis sont assez peu nombreux, la littérature consacrée 

à l’albe bête est plus riche qu’on ne l’imagine au premier abord, car le sujet a 

toujours passionné quelques lettrés curieux. Tour à tour théologiens, médecins, 

naturalistes, poètes, symbolistes, littérateurs, et bientôt historiens, s’y sont 

intéressés. Quant aux enlumineurs, peintres, liciers, graveurs, ils ont souvent 

représenté l’animal, au point qu’il est devenu aujourd’hui emblématique de la 

tapisserie de la Renaissance et que, tandis que les rares lecteurs des premières 

histoires naturelles font, du bout des doigts, défiler les pages jusqu’aux articles sur 

le phénix, le dragon ou la licorne, les nombreux visiteurs du musée de Cluny se 
                                            
4  Gaston Bachelard, Fragments d’une poétique du feu,  Paris, P.U.F., 1988, p.58. 



 

-15- 

 

dirigent droit vers la grande salle circulaire, solennelle à l’excès, qui abrite les 

tapisseries de la Dame à la licorne. Nous ferons comme eux et, la licorne n’existant 

pas, les images et les livres seront nos principales sources. 

 

 

 Les études contemporaines sur la licorne ne sont guère nombreuses. Un 

coup d’œil à la bibliographie, à la fin de cet ouvrage, révèle certes, publiés depuis 

le début du siècle, une cinquantaine de textes, regroupés dans la catégorie 

«documentation spécifique», mais un travail de synthèse sur l’histoire de cet 

animal imaginaire restait pourtant à faire. 

 Trois tendances se partagent en effet la littérature récente consacrée à la 

blanche bête et à sa légende. Nombre d’études se limitent aux sources 

iconographiques, ce qui empêche une appréhension globale, et une compréhension 

réelle, de la signification de l’animal. D’autres, à l’inverse, mêlent le texte et 

l’image, l’est et l’ouest, dans un délire ésotérique dont les sources se délitent à 

force de citations croisées. Les ouvrages généraux et rationnels sur le sujet, enfin, 

ne semblent guère avoir apporté d’éléments nouveaux depuis les années trente. 

  

 La très riche iconographie de la licorne a fourni la matière de quelques 

ouvrages, de qualité inégale, qui reproduisent souvent sans fin les mêmes 

tableaux, les mêmes gravures, les mêmes miniatures, les mêmes tapisseries - 

beaucoup de ces images, il est vrai, se retrouveront aussi ici. Le plus notable de 

ces travaux est sans doute le beau livre de Nancy Hathaway, The Unicorn (1980). 

Destiné à un public large et anglo-saxon, il montre de nombreuses reproductions 

d’œuvres d’art judicieusement choisies où figurent des licornes. Le texte qui 

accompagne ces belles images est d’une rare élégance, et généralement juste, 

mais présente cependant peu d’intérêt pour l’historien. D’autres ouvrages de ce 

type, suites de reproductions plus que traités d’histoire de l’art, n’ont pas la même 

qualité iconographique et littéraire. 

 Les tapisseries de La Dame à la licorne et celles de La Chasse à la licorne 

ont inspiré de nombreuses études, souvent farfelues, comme l’essai d’Emmanuel 

Monin, Le Message des tapisseries de la Dame à la licorne (1981), qui prouve 

surtout que l’on peut être hermétique et ne rien contenir. Parmi les travaux 

sérieux, le plus notable est l’ouvrage, remarquablement précis, que Margaret 

Freeman a consacré en 1976 à la suite de tentures du musée des Cloisters. Si tout 



 

-16- 

 

ce travail n’est pas consacré à notre animal, les chapitres qui traitent de l’image de 

la licorne dans l’art autour de l’an 1500 sont particulièrement pertinents.  

 Parmi les ouvrages consacrés à l’iconographie de la licorne, il en est un qui 

mérite une place à part. Le volumineux traité de Jürgen Werinhard Einhorn, 

Spiritalis Unicornis (1981), est un catalogue thématique des représentations 

médiévales de l’animal, recensant plusieurs milliers d’images. Les commentaires, 

qui montrent une impressionnante érudition, font une large place à la symbolique 

religieuse. Le père Einhorn, pourtant franciscain, a fait là un travail de bénédictin, 

qui mériterait sans nul doute d’être poursuivi pour la Renaissance et l’époque 

moderne. 

 

 Si le champ de certaines études semble trop restreint, d’autres à l’inverse 

veulent trop embrasser, Orient et Occident, art et littérature, passé et présent, 

fantasme et histoire. Elles font d’une licorne remontant à une nuit des temps, 

qu’elle n’a jamais connue, un symbole universel, qu’elle n’a jamais été. Depuis que 

Carl Gustav Jung lui a consacré une cinquantaine de pages dans Psychologie et 

Alchimie (1944), la licorne semble avoir fasciné ésotéristes et symbolistes. 

 Le Livre de la licorne (1989) de Francesca-Yvonne Caroutch, la plus récente 

des monographies françaises sur l’animal merveilleux, est un bon exemple de cette 

littérature. L’érudition y est aussi foisonnante qu’approximative. Les plus belles 

pages de cet ouvrage abondamment illustré font penser au Malraux calmement 

enivré faisant visiter son musée imaginaire; les pires rappellent Jung mélangeant 

tout et n’importe quoi dans l’athanor de sa trop vaste culture. Mais à la différence 

de Malraux comme de Jung, madame Caroutch ne vérifie pas ses sources, et ses 

références sont généralement inexactes, comme c’est trop souvent le cas dans ce 

type de travaux. L’étude de l’orientaliste italien Marco Restelli, Il Ciclo dell’unicorno 

(1992), est moins accrocheuse, mieux documentée, parfois plus convaincante, 

mais sa démarche nous reste étrangère. 

 

 Il est enfin des ouvrages généraux sur la licorne, mais aucun n’est un 

véritable travail universitaire. Les petits livres de Matti Megged, The Animal that 

never was (1992), et de Rudolf Rüdiger Beer, Einhorn, Fabelwelt und Wirklichkeit 

(1972), n’apportent pas grand chose à la connaissance de la légende de la licorne; 

ce qu’ils contiennent se trouvait déjà pour l’essentiel, dès 1930, dans la subtile 

étude d’Odell Shepard, The Lore of the Unicorn, qui reste à ce jour la recherche la 

plus aboutie sur le sujet. Un ouvrage daté, avec plus d’érudition que de rigueur, qui 



 

-17- 

 

a largement déblayé le terrain pour notre étude. Odell Shepard fut par exemple le 

premier, et restait à ce jour le seul, à avoir étudié les ouvrages des XVIème et 

XVIIème siècles discutant de l’existence de l’animal. Sur bien des points, ce sont 

ses indications bibliographiques qui ont été le point de départ de nos travaux.  

 Il faut enfin citer quelques études sur des thèmes particuliers. Le livre du 

philosophe allemand Jochen Hörisch, Das Tier das es nicht gibt (1986) apporte sur 

l’image littéraire de l’animal des éclairages originaux. Le petit traité du dominicain 

Jean-Pierre Jossua, La licorne, Histoire d’un couple (1985), étudie avec finesse les 

représentations de vierges, et de la Vierge, à la licorne. 

 

 Tous ces ouvrages, avec leurs charmes et leurs faiblesses, nous ont été 

utiles. Les livres d’art nous ont fait découvrir des images intéressantes pour 

l’histoire de la représentation de l’animal. Les monographies de Shepard ou Beer 

ont souvent fourni le point de départ bibliographique de telle ou telle recherche. 

Les textes ésotériques eux-mêmes cachent parfois quelques connaissances précises 

que les auteurs «sérieux», qui ne les ont pas consultés, ignorent. Si l’on excepte 

les travaux de Einhorn et Hörisch, dont ma médiocre connaissance de la langue 

allemande m’a interdit d’exploiter toute la richesse, il ne se trouve cependant guère 

de références dans les ouvrages récents qui ne figuraient pas déjà, il y a plus d’un 

demi-siècle, dans les textes de Shepard et, dans une moindre mesure, de Jung. 

Faire une étude originale sur l’histoire de la licorne imposait donc de retourner aux 

sources, pour retrouver l’image de l’animal, pour retrouver aussi sa connaissance, 

au sens que donnent à ce mot les veneurs: les traces laissées par la bête chassée5. 

 

 

 

Retour aux sources  
 

 Pour le Moyen-Âge tardif, commencement de notre étude, les choses sont 

relativement simples. La licorne est un animal du bestiaire, et c’est donc dans les 

multiples traités consacrés au monde animal qu’elle apparaît. C’est par centaines, 

peut-être par milliers, que se comptent les miniatures représentant la bête 

unicorne séduite par une vierge traîtresse, le flanc transpercé par la lance d’un 

chasseur. Parfois aussi, elle côtoie d’autres animaux dans les représentations de la 

création du monde ou de l’arche de Noé. 
                                            
5   Définition du Petit Robert. 



 

-18- 

 

 Les choses se compliquent à la Renaissance. On trouve désormais des 

licornes non seulement dans les ouvrages plus ou moins savants décrivant le 

monde animal, mais aussi dans les récits de voyageurs de retour des pays 

lointains, dans les traités de médecine préconisant l’usage de sa corne, et même 

dans les exégèses bibliques discutant de ses quelques occurrences dans les textes 

sacrés. A l’occasion, la licorne apparaît aussi dans les traités d’alchimie ou 

d’héraldique, dans les livres d’emblèmes, dans les notes et commentaires 

accompagnant quelques textes classiques, de Pline ou d’Aristote. Apparaissent 

même des ouvrages, comme ceux d’Ambroise Paré, de Laurent Catelan ou de 

Thomas Bartholin, dont le seul propos est de discuter de l’existence réelle de 

l’animal. L’iconographie aussi devient plus complexe. En quittant les miniatures du 

bestiaire, la licorne prend la forme que nous lui connaissons aujourd’hui, fine et 

blanche. Elle apparaît aussi, seule, en compagnie d’une jeune dame, ou parmi 

d’autres animaux plus ou moins exotiques, sur les tapisseries de Flandre, les 

peintures d’Italie, les gravures, les médailles, les émaux de Limoges…. Les 

sculpteurs, gênés peut être par une corne trop longue et trop fine, ont en revanche 

peu exploité son image. 

 

 Les nouvelles possibilités de recherche offertes par l’informatisation des 

bibliothèques nous ont permis d’exhumer des textes et des images jusque là 

oubliés, les ajoutant ainsi au corpus déjà riche exploré par Odell Shepard et ses 

continuateurs. Ce sont les facilités de la publication par ordinateur qui nous 

autorisent aujourd’hui à présenter un travail abondamment illustré, fait de renvois 

fréquents du texte à l’image, et à mettre ainsi en parallèle, ce qui n’avait pas été 

fait jusque là, l’histoire de la licorne dans les arts, les sciences et les lettres. 

 

 Tant qu’à faire l’histoire d’un thème tout à la fois artistique, scientifique et 

littéraire, pourquoi celle d’un animal, et pourquoi surtout d’un animal imaginaire? 

Le charme, à travers quelques références romanesques et ludiques, y est pour 

beaucoup. J’ai aussi un temps espéré, grâce à cet objet irréel, échapper à la 

tentation, toujours présente en histoire des sciences, de faire la chronologie du 

dévoilement d’un «objet réel» qui serait aujourd’hui parfaitement visible sous le 

projecteur de la science moderne. Une relecture de ce travail, qui s’avère être 

moins l’histoire de la licorne que celle de la connaissance de sa non-existence, 

m’apprend pourtant que le piège n’a pu être totalement évité. 

 



 

-19- 

 

 Le plan de cette étude, en effet, n’échappe pas à la chronologie. Il prend 

parfois quelques libertés avec elle, pour s’organiser selon les règles de la 

géographie, ou d’une zoologie assez fruste, traitant ainsi des licornes d’Afrique 

avant celles d’Asie, de la silhouette de l’animal avant sa corne. Mais ce travail 

reste, pour l’essentiel, un récit selon l’ordre du temps qui passe. 

 Une première partie est consacrée à la construction de l’image, tant 

physique que symbolique, de la licorne. Nous y entendrons des légendes 

médiévales qui parlent de licornes, de jeunes vierges et de fontaines. La description 

physique de l’animal tel qu’il apparaît dans la littérature et l’iconographie sera 

l’occasion d’ébaucher une histoire naturelle de la licorne, qui se poursuivra par la 

description des Indes lointaines où l’imaginaire européen a longtemps voulu savoir, 

et voir, la très rare bête. Enfin, nous lèverons les yeux sur son attribut essentiel et 

éponyme, sa corne, également rostre du narval, objet de fantasmes et de trafics. 

 Un arrêt sur image au tournant des XVIème et XVIIème siècles nous 

permettra de présenter quelques pièces du débat, qui battait alors son plein, sur 

l’existence de la licorne et sur les propriétés médicinales de sa corne. Ce sont le 

Discours de la licorne d’Ambroise Paré, les nombreux textes de son contemporain 

le cosmographe André Thevet, et quelques décennies plus tard l’Histoire de la 

nature, chasse, vertus, propriétés et usages de la licorne de l’apothicaire 

montpelliérain Laurent Catelan. 

 Ces textes nous permettront d’envisager ensuite de manière plus globale la 

longue controverse qui, du milieu du XVIème à la fin du XIXème siècle, opposa les 

tenants de la réalité de la licorne et ceux qui ne voyaient dans sa légende que 

«discours de Mélusine». Nous en ferons une périodisation, dans laquelle 

s’intercalera la discussion annexe, mais indissociable de celle sur l’existence de 

l’animal, sur l’identité entre la blanche bête et le lourd rhinocéros. 

 

 De toutes les périodes, de tous les thèmes qui apparaissent dans cette 

fresque volontairement transversale, je ne suis spécialiste d’aucun. Une formation 

en économie, mâtinée de sociologie, ne me préparait guère à travailler sur des 

animaux dont la vie en société n’a jamais été le fort. Le choix délibéré de mener la 

recherche sur une longue période, d’Albert le Grand à Cuvier, rendait plus difficile 

encore la maîtrise de tout ce qui constitue l’environnement intellectuel de la licorne, 

et j’ai peu à peu, et bien malgré moi, été amené à centrer l’étude sur les XVIème 

et XVIIème siècle. Mais bien que cela puisse paraître déjà long et ambitieux, je n’ai 

pour autant voulu abandonner tout à fait ni les bestiaires médiévaux, ni la science 



 

-20- 

 

des Lumières. Il va de soi cependant que ces derniers thèmes sont abordés plus 

rapidement, et plus superficiellement. 

 

 Un mot sur la forme, enfin, et la manière dont les sources sont citées. Pour 

les textes médiévaux, notamment les bestiaires, nous avons généralement utilisé 

des traductions en français moderne. Pour les textes plus récents, l’orthographe et 

la ponctuation ont été mis au goût du jour afin de faciliter la lecture, mais en 

respectant cependant la syntaxe du texte original, afin d’éviter tout contresens. Les 

rares exceptions à cette règle s’expliquent par le souci de rendre la couleur 

«locale», ou temporelle. 

 Tous les passages soulignés l’ont été par nous. 

 Les notes figurent en bas de page; pour éviter au lecteur des recherches 

parfois pénibles, on a évité les «op.cit…», excepté lorsque la citation précédente se 

trouvait quelques lignes plus haut. 

 Ce travail est présenté en deux tomes. La bibliographie se trouve à la fin du 

second, mais des raisons dues au système informatique utilisé et au volume occupé 

par les images nous ont obligé à construire index et tables indépendamment pour 

chaque volume. Les mêmes limites ont empêché une meilleure qualité de 

reproduction des images. 



 

-21- 

 

 

 

1.  CONNAISSANCE  D’UNE  LICORNE  IMAGINEE 



 

-22- 

 

 

 

1.1  -  LA  LEGENDE  DE  LA  LICORNE 
 

 

 

 La licorne du bestiaire médiéval s’assoupit dans le giron d’une vierge 

traîtresse, avant d’avoir le flanc transpercé par la lance d’un chasseur. Plus 

tard, la même licorne trempe la pointe de sa corne dans les eaux infestées 

par les vermines et les serpents. Et l’on s’étonne que la blanche bête ait pu 

signifier à la fois le Christ et le Démon, la pureté et la luxure. 

 

 

 



 

-23- 

 

  
 
 Whereat Crotthers of Alba Longa sang young Malachi’s praise 
of that beast the unicorn how once in the millenium he cometh 
by his horn the other all this while pricked forward with their 
jibes wherewith they did malice him, witnessing all and several 
by saint Foutinus his engines that he was able to do any 
manner of thing that lay in man to do. 
 
 James Joyce, Ulysses. 
 
 
 
 
 
 Ces beaux sujets sont largement encadrés par une suite de 
figures peintes en camaïeu, entre lesquelles l’enfant distinguait 
un ange qui sonne du cor et qui, le pieu à la main, poursuit une 
licorne réfugiée dans le giron d’une vierge. 
 
 Maurice Barrès, Le jardin de Bérénice. 
 
 
 
 
 
To trap the grave-eyed unicorn, 
Our monks and scribes assure 
A knight needs not a hunting horn 
But a virgin for his lure 
 
The quary with the doleful eyes 
Has not been seen of late 
 I wonder if the shortage lies  
In unicorns or bait. 
 
 Poème anonyme. 
 

 



 

-24- 

 

 

 

 

 

Les faux débuts  
  

 Comme les érudits de la Renaissance, les auteurs modernes qui ont été 

séduits par cette belle cavale blanche, à la longue corne torsadée comme un 

cordage de marine, ont généralement attaché une grande importance à de rares 

textes antiques. Dans quelques lignes de Ctésias de Cnide, d'Aristote, de Pline 

l'Ancien, d'Élien de Préneste, ou dans de rares passages des Psaumes, de Job ou 

d'Isaïe, ils ont voulu trouver l'origine de la croyance en l'existence de «la licorne». 

Cette démarche découlait du truisme selon lequel tout mythe ou légende doit 

pouvoir se ramener à une source première qui en donnerait une version 

archétypale, voire la seule version authentique. Poursuivant leur quête, les savants 

ont alors décelé derrière ces textes anciens des animaux réels, onagres, antilopes 

ou rhinocéros. Le débat sur la licorne se ramènerait  ainsi à un choix trivial entre 

une gazelle de profil et un rhinocéros dans la brume. 

 Notre démarche est différente puisque, si nous citerons souvent ces textes 

classiques, ce sera non pour les étudier en tant que tels, mais pour découvrir la 

manière dont ils furent exploités, cités et glosés par des auteurs plus tardifs. En 

choisissant de commencer cette étude en plein Moyen-Âge, et non aux temps de 

Pline ou d'Aristote, nous ne raccourcissons pas arbitrairement le champ d'étude. En 

effet, la licorne de l'imaginaire occidental, la blanche haquenée à la corne en 

spirale, est une création du Moyen-Âge finissant, même si elle emprunte beaucoup 

au Physiologus hellénistique, et un peu à l'Histoire naturelle de Pline. Sa longue 

absence de toute l'imagerie grecque et romaine, qui connaissait le Pégase et le 

rhinocéros, suffit à montrer que les quelques lignes que Ctésias, Aristote, Pline ou 

Élien avaient consacrées à des animaux unicornes n'avaient guère marqué leurs 

contemporains. 

 Croyant donc «redécouvrir» la licorne dans les textes classiques, les auteurs 

du Moyen-Âge et de la Renaissance l'ont en fait inventée. Au huitième livre de 

l’Histoire naturelle, Pline l’Ancien avait écrit que «la bête la plus sauvage de l’Inde 

est le monocéros; il a le corps du cheval, la tête du cerf, les pieds de l’éléphant, la 

queue du sanglier; un mugissement grave, une seule corne noire haute de deux 



 

-25- 

 

coudées qui se dresse au milieu du front. On dit qu’on ne le prend pas vivant1.». 

Aussi succinct, Aristote avait précisé que «La plupart des animaux à corne ont les 

pieds fourchus, mais il y en a un, dit-on, qui est solipède2, celui qu’on appelle âne 

de l’Inde. La plupart de ces animaux… ont reçu de la nature deux cornes. Mais 

certains n’ont qu’une seule corne, par exemple l’oryx et l’âne appelé indien. 

Cependant l’oryx a le pied fourchu tandis que cet âne est solipède. Les animaux à 

corne unique la portent au milieu de la tête3.» Ces quelques lignes de grec ou de 

latin classique, disséminées dans une abondante littérature animalière, n'ont 

suscité l'intérêt, et provoqué des commentaires, qu'à partir d'Isidore de Séville 

(vers 560-636), d'Albert le Grand (1193-1280) et de son contemporain 

l’encyclopédiste Vincent de Beauvais, qui les ont exploitées pour préciser ou 

enrichir le bestiaire hérité du Physiologus alexandrin. Aussi les marques d'intérêt 

pour ces brefs passages restèrent-elles modestes et rares jusqu'au bas Moyen-Âge. 

Au treizième siècle, grâce aux bestiaires, la licorne envahit l'iconographie 

occidentale, mais ce ne fut qu'au seizième que des ouvrages entiers purent lui être 

consacrés. 

 

 

 

                                            
1   Pline, Histoire naturelle, liv.VIII, 31. 
2   à sabot entier 
3   Aristote, Les parties des animaux, liv.IV, ch.10. On trouve des considérations en 
tous points identiques dans un second passage d’Aristote, Histoire des animaux, 
liv.II, ch.1. 



 

-26- 

 

Merveilles médiévales 
 
 
 

 
 

Les animaux, miniature indiquant le début du bestiaire dans un manuscrit du 
Livre des propriétés des choses de Barthélémy l'Anglais, copié vers 1410. Aux 
animaux européens, l’enlumineur Évrard d’Espinques a ajouté quelques 
créatures exotiques, le lion, le dragon, la licorne… 

 
 
 

 La licorne qui nous intéresse, la blanche bête aux sabots fendus qui figure 

sur tant de tapisseries, n'était guère connue avant la Renaissance. Les lettrés du 

Moyen-Âge savaient qu'il existait, quelque part en Orient, un quadrupède unicorne, 

mais pour eux ce n'était que l'une des nombreuses créatures qu'ils n'avaient jamais 

eu l'occasion d'observer, au même titre que l'éléphant ou le lion. Cette licorne avait 

certes une valeur symbolique, mais dans un monde où tous les animaux, sans 

compter les plantes et les pierres, figuraient le Christ ou le démon, parfois le Christ 

et le démon. Pour autant, il nous était impossible de la décrire sans la raconter, de 

faire son histoire naturelle sans connaître un peu son histoire. Cela nous oblige à 

un détour initial par les bestiaires du Moyen-Âge, textes déjà très étudiés et sur 

lesquels nous n'avons pas la prétention d'apporter grand chose de nouveau4. 

                                            
4  Sur la licorne dans les bestiaires, notamment d’un point de vue iconographique, 



 

-27- 

 

 

 

 La licorne du Moyen-Âge doit moins à Pline ou Aristote, auxquels les lettrés 

de la Renaissance, avides de sources classiques, s'efforcèrent de la ramener, qu'au 

Physiologus, manuscrit hellénistique rédigé au IIème siècle de notre ère, que le 

Moyen-Âge a longtemps attribué à saint Ambroise5. À Alexandrie se fondaient les 

traditions grecques et orientales, que l'on retrouve mêlées dans ce traité attribué à 

un hypothétique «naturaliste», mais sans doute travail commun de nombreux 

savants. Le Physiologus, ensemble de brefs récits concernant des créatures de 

toutes sortes, forme la base commune de tous les bestiaires médiévaux. Où nous 

voyons aujourd'hui la Nature, les hommes d'alors voyaient la Création, immense 

réservoir de merveilles, sermons et métaphores placées là par le Créateur pour 

l'édification spirituelle et morale de l'humanité. On ne doit donc pas s'étonner de 

trouver après chaque récit une interprétation allégorique, morale et chrétienne, 

cela va de soi. Et le caractère merveilleux de nombre de descriptions, les pouvoirs 

extraordinaires attribués à tel ou tel animal, ne doivent pas non plus nous 

surprendre, le Moyen-Âge s'attendant justement à trouver dans la nature les 

merveilles semées ici et là par le Créateur pour manifester Sa Puissance et Sa 

Gloire. Mais si chaque merveille est une hiérophanie, et chaque article du bestiaire 

un apologue, l'ensemble n'en constitue pas moins une sorte d'encyclopédie de la 

nature.   

 Tous les bestiaires médiévaux, rédigés entre les XIIème et XIVème siècles, 

s'inspirent du Physiologus. Certains, comme celui de Pierre de Beauvais, également 

appelé Pierre le Picard, sont même pour l'essentiel de simples traductions. Par la 

suite s'ajoutèrent au texte grec de nombreuses autres créatures, voire des pierres 

ou des plantes, dont les descriptions sont souvent empruntées aux Etymologiæ 

d'Isidore de Séville, qui devaient elles-mêmes beaucoup à l'Histoire Naturelle de 

Pline l'Ancien. Voici à titre d'exemple la liste des 38 articles du premier bestiaire en 

langue vulgaire, celui de Philippe de Thaon, au début du XIIème siècle: lion, 

licorne, panthère, dorcon (chèvre sauvage), hydre, crocodile, cerf, aptalon 

                                                                                                                                
voir le volumineux traité d’un père franciscain au nom prédestiné: Jürgen 
Werinhard Einhorn, Spiritalis Unicornis, das Einhorn als Bedeutungsträger in 
Litteratur und Kunst des Mittelalters, Munich, 1976. 
5   L’édition de référence du Physiologus hellénistique reste celle de F. Sbordone, 
Milan, 1936. Notre propos n’étant pas ici de remonter à des sources qui, comme 
celles du Nil, se divisent pour fuir toujours plus haut et plus loin, nous ne sommes 
généralement pas aller chercher les versions originales des textes de l’antiquité. 



 

-28- 

 

(antilope), fourmi, centaure, castor, hyène, belette, autruche, salamandre, sirène, 

éléphant, mandragore, vipère, sarce, hérisson, goupil, onagre, singe, baleine, 

perdrix, aigle, pluvier, phénix, pélican, colombe, tourterelle, huppe, ibis, foulque, 

nycticorax (chouette), aimant, autres pierres. 
 
 
 

 
 

Miniature du Livre des propriétés des choses de Barthélémy l'Anglais. 
Consacré aux animaux, le dix-huitième livre de ce Propriétaire, qui fait de 
nombreux emprunts à Isidore de Séville, est l'un des plus riches bestiaires de 
la fin du Moyen-Âge. Le texte en fut écrit vers 1240, mais le manuscrit d'où 
est tirée cette miniature ne fut peint qu'au début du XVème siècle. Le peintre 
a réuni ici des animaux exotiques - lion, éléphant et licorne -  et d'autres - 
moutons, cygnes, aigle, cheval - mieux connus. 

 
 
 

 Le Liber Subtilitatum de Divinis Creaturis, attribué à sainte Hildegarde de 

Bingen, est le plus riche des bestiaires, qui décrit 36 poissons, 72 oiseaux, 45 bêtes 

sauvages et 8 reptiles, sans compter les pierres et plantes. C'est aussi le plus 

éloigné de la tradition hellénistique puisqu'il délaisse les allégories au profit de 

l'intérêt pratique, médical, des créatures décrites. Le Bestiaire rimé de Guillaume le 

Clerc de Normandie développe avec une ampleur et une poésie jusque-là inconnues 

les métaphores chrétiennes. Plus littéraire, le Bestiaire d’amour de Richard de 



 

-29- 

 

Fournival est le seul dans lequel l'allégorie chrétienne s'efface devant la rhétorique 

de l'amour courtois. 
     
 
 

 
 

La panthère, par sa bonne odeur, séduit les autres animaux, parmi lesquels 
on reconnaît la licorne. Miniature de l’Acerba de Cecco d’Ascoli, vaste 
encyclopédie italienne du début du XIVème siècle. 

 
 
 

 Écrits le plus souvent en langue vulgaire, ce ne sont pas vraiment des 

ouvrages savants ou religieux, mais ils s'adressaient à un public cultivé. Leurs 

références orientales sont bien éloignées des traditions populaires orales, sur 

lesquelles nous en savons peu. Les contes de nos campagnes, dont sont  issus les 

garous et autres farfadets, totalement absents de l'univers habituel des bestiaires, 

semblent avoir ignoré la licorne. Tout au plus existe-t-il peut-être quelques liens, 

bien ténus, entre l'unicorne des traditions lettrées et la blanche biche de bien des 

contes et chansons populaires6. 

 

 

 

La vierge et la licorne 
 

 Plus que le monocéros de Pline, ou l'oryx et l’âne indien d'Aristote, le 

véritable ancêtre de la licorne est donc plutôt l'unicorne des bestiaires qui, pour les 

                                            
6  La robe de la blanche biche est aussi celle que l'iconographie attribue le plus 
souvent à la licorne, et les deux animaux sont associés, bien que de manière très 
différente, à la pureté féminine. La blanche biche est en effet une belle et pure 
princesse qui, sous l'effet d'une malédiction ou d'un sort, a pris forme animale. 
Robert Graves, l'auteur des Mythes Grecs et de La Déesse blanche, a écrit un 
poème sur La Licorne et la blanche biche. 



 

-30- 

 

lettrés du Moyen-Âge, avait autant de réalité que ses compagnons le lion, le castor 

ou le dragon. 

 

 Voici ce qu'en disait, dans les premières années du XIIIème siècle, le 

Bestiaire de Pierre de Beauvais, le plus proche du Physiologus original: «Il existe 

une bête appelée en grec monocéros c'est-à-dire en latin unicornis. Physiologue dit 

que la nature de la licorne est telle qu'elle est de petite taille et qu'elle ressemble à 

un chevreau. Elle possède une corne au milieu de la tête, et elle est si féroce 

qu'aucun homme ne peut s'emparer d'elle, si ce n'est de la manière que je vais 

vous dire: les chasseurs conduisent une jeune fille vierge à l'endroit où demeure la 

licorne et ils la laissent assise sur un siège, seule dans le bois. Aussitôt que la 

licorne voit la jeune fille, elle vient s'endormir sur ses genoux. C'est de cette 

manière que les chasseurs peuvent s'emparer d'elle et la conduire dans les palais 

des rois7.» 

 

 Pour l’homme médiéval, les merveilles de la Création étaient des signes 

laissés par Dieu pour l’édification des hommes. L’allégorie qui en était tirée 

légitimait donc l’histoire de la capture de la licorne. Nous pourrions presque écrire 

que l’interprétation chrétienne prouvait la réalité du récit, mais cette réalité, même 

pas discutée, n’était pas véritablement en jeu. On croyait donc que la licorne ne 

pouvait être capturée qu’avec l’aide d’une pure jeune fille, comme on croyait que 

les lionceaux, morts à la naissance, ressuscitaient après que le lion les eût léchés 

pendant trois jours, et que le Phénix renaissait dans les flammes. 

 Voici l’interprétation que faisait le bestiaire picard du récit de la capture de 

la licorne: «De la même manière Notre Seigneur Jésus-Christ, licorne céleste, 

descendit dans le sein de la Vierge, et à cause de cette chair qu’il avait revêtue 

                                            
7  Pierre de Beauvais, Bestiaire, in Gabriel Bianciotto, Bestiaires du Moyen-Âge, 
Paris, Stock, 1980, p.36. Ce petit ouvrage présente les bestiaires médiévaux les 
plus importants, celui de Pierre de Beauvais, le Bestiaire divin de Guillaume le 
Clerc, le Bestiaire d'amour de Richard de Fournival, le Livre du trésor de Brunetto 
Latini et enfin, très succinctement, l'adaptation française par Jean Corbechon du 
Livre des propriétés des choses de Barthélémy l'Anglais. Pour chacun de ces textes, 
Gabriel Bianciotto a traduit en français moderne une vingtaine de notices, au 
nombre desquelles la licorne figure toujours. Ces traductions récentes nous ont 
semblé parfois plus adaptées à notre propos que celles d'éditions de référence plus 
complètes mais plus anciennes, et nous nous référerons donc souvent à cette 
petite compilation des Bestiaires du Moyen-Âge, quitte à la compléter par d’autres 
références. Pour le bestiaire de Pierre de Beauvais, voir également l’édition de Guy 
Mermier, Paris, Nizet, 1977, pp.45, 71-72. 



 

-31- 

 

pour nous. Il fut pris par les juifs et conduit devant Pilate, présenté à Hérode et 

puis crucifié sur la Sainte Croix, lui qui auparavant se trouvait auprès de son Père, 

invisible à nos yeux. Voila pourquoi il dit lui-même dans les Psaumes: “Ma corne 

sera élevée comme celle de l’unicorne”. On a dit ici que la licorne possède une 

seule corne au milieu du front: c’est là le symbole de ce que le Sauveur a dit: “Mon 

Père et moi, nous sommes un: Dieu est le chef du Christ.” Le fait que la bête est 

cruelle signifie que ni les Puissances, ni les Dominations, ni l’Enfer ne peuvent 

comprendre la puissance de Dieu. Si l’on a dit ici que la licorne est petite, il faut 

comprendre que Jésus Christ s’humilia pour nous par l’incarnation; à ce propos, il a 

dit lui même: “Apprenez de moi que je suis doux et humble de cœur”, et David dit 

que celui qui accomplira les bonnes œuvres, il sera conduit au palais royal, c’est à 

dire au Paradis.8» 
 
 
 

 
 

La Capture de la licorne. La symbolique christique de l’animal fait que, sur la 
plupart des miniatures des bestiaires médiévaux, même lorsque le texte ne 
parle que de la capture de l’animal et non de sa mise à mort, un chasseur 
perce le flanc de l’animal de la pointe de sa lance. Cette miniature d’un 
bestiaire anglais sur vélin, en latin, copié dans les premières années du 
XIIIème siècle, est l’une des rares à montrer l’animal maîtrisé et ligoté, mais 
non tué. 

 
 

                                            
8   ibid., p.37. 



 

-32- 

 

         
 

A gauche: La Mise à mort de la licorne. A l’inverse, dans ce bestiaire italien du 
XIVème siècle, le sang qui coule de la blessure au flanc de la licorne est l’une 
des très rares tâches de couleur sur des miniatures à l’encre particulièrement 
sobres, faisant ressortir avec une discrète violence la symbolique christique 
de l’animal. 
A droite: Placée en médaillon au dessus d’une très classique Vierge à l’Enfant, 
cette scène est assez déroutante. La Vierge, en l’absence de tout chasseur, 
passe la corde au cou d’une licorne qui ne semble guère pouvoir représenter 
ni le Christ, ni l’Esprit. Verre églomisé (plaque de verre doublée d’une feuille 
d’or gravée), Italie, fin du XIVème siècle. 

 
 
 

 Dans cette première licorne, nous voyons déjà quelques-uns des traits de 

l’animal tel qu’il survit dans l’imaginaire moderne: le récit émouvant de sa capture, 

bien sûr, mais aussi certaines caractéristiques physiques. Notons cependant que, si 

les peintres et liciers de la Renaissances mirent souvent sur ses traits une douceur 

résignée qui suggère le sacrifice, aucun texte, ni au Moyen-Âge, ni plus tard, 

n’indiqua jamais que la bête ait pu être consciente du piège dans lequel elle 

tombait. La licorne grandit, mais de son passé de chevreau elle conserva des 

sabots fendus et souvent une barbichette. 
 
 
 



 

-33- 

 

 
la Chasse à la licorne, miniature d’un manuscrit artésien du 
Bestiaire de Pierre de Beauvais, XIIIème siècle. 
 
 
 

 Le Bestiaire divin de Guillaume le Clerc de Normandie est contemporain de 

celui de Pierre de Beauvais. Tant pour la description que pour l'interprétation 

morale, son texte est cependant beaucoup plus élaboré. Voici le portrait qu'il nous 

fait de la bête unicorne: «Nous allons parler maintenant de la licorne: c'est un 

animal qui ne possède qu'une seule corne, placée au milieu du front. Cette bête a 

tant de témérité, elle est si agressive et si hardie, qu'elle s'attaque à l'éléphant: 

c'est le plus redoutable de tous les animaux qui existent au monde. La licorne a le 

sabot si dur et si tranchant qu'elle peut parfaitement se battre contre l'éléphant. Et 

l'ongle de son sabot est si aigu que, quoi que ce soit qu'elle en frappe, il n'est rien 

qu'elle ne puisse percer ou fendre. L'éléphant n'a aucun moyen de se défendre 

quand elle l'attaque, car elle le frappe sous le ventre si fort, de son sabot tranchant 

comme une lame, qu'elle l'éventre entièrement. Cette bête possède une telle 

vigueur qu'elle ne craint aucun chasseur. Ceux qui veulent tenter de la prendre par 

ruse et de la lier vont d'abord l'épier tandis qu'elle est en train de jouer sur la 

montagne ou dans la vallée; une fois qu'ils ont découvert son gîte et relevé avec 

soin ses traces, ils vont chercher une demoiselle qu'ils savent vierge, puis ils la font 

s'asseoir au gîte de la bête et attendre là pour la capturer. Lorsque la licorne arrive 

et qu'elle voit la jeune fille, elle vient aussitôt à elle et se couche sur ses genoux; 

alors les chasseurs, qui sont en train de l'épier, s'élancent; ils s'emparent d'elle et 

la lient, puis ils la conduisent devant le roi, de force et aussi vite qu'ils le 

peuvent9.» 

                                            
9  Guillaume le Clerc de Normandie, Bestiaire divin, in Gabriel Bianciotto, 
Bestiaires du Moyen-Âge, Paris, Stock, 1980, pp.90-91. On trouvera le texte 
original, rimé et en vers octosyllabes, dans l'édition de C. Hippeau, Le Bestiaire 
divin de Guillaume, Clerc de Normandie, Caen, 1852, pp.235-239. 



 

-34- 

 

 
 
 

 
 
Le Combat de la licorne et de l'éléphant, Dessin du psautier 
de la reine Mary, début du XIVème siècle. 
 
 
 

  Outre le Physiologus, Guillaume le Clerc avait sans doute lu les Etymologiæ 

d'Isidore de Séville. C'est en effet le prélat espagnol qui, le premier, avait, au 

VIIème siècle, regroupé dans une même notice10 le récit, trouvé dans le 

Physiologus, de la capture de la licorne à l'aide d'une jeune vierge, et la description 

du combat du rhinocéros et de l'éléphant11, empruntée à l'Histoire naturelle de 

Pline ou à la Polyhistoria de son imitateur Solin. On est surpris que la licorne use, 

pour transpercer les entrailles de l'éléphant, de ses sabots, et non, comme elle le 

faisait pourtant dans le texte d'Isidore, de sa puissante corne; il est possible que 

cela soit dû à une simple erreur de traduction12. Quoi qu'il en soit, corne ou sabot, 

la confusion avec le rhinocéros donnait pour longtemps de la force et du volume à 

la licorne. 

 

 Le Livre du trésor est un bestiaire tardif que l’encyclopédiste italien Brunetto 

Latini (1230-1294) écrivit lors de son exil en France. Il dresse de la licorne un 

portrait moins avenant encore: «La licorne est une bête redoutable, dont le corps 

ressemble un peu à celui d'un cheval; mais elle a le pied de l'éléphant et une queue 

                                            
10   Voir le texte dans le second tome, au chapitre consacré aux liens entre licorne 
et rhinocéros. 
11  Pline, Hist. Nat., liv.VIII, 71 et Solin, Polyhistor, liv.XXX, 21. 
12  Isidore écrit (Etymologiæ, liv.XII, 2): «unicornis unum cornu in media fronte 
habeat pedum quatuor ita acutum et validum ut, quidquid inpetierit, aut ventilet 
aut perforet. Nam et cum elephantis saepe certamen habet et in ventre vulneratum 
prosternit», ce que l’on traduit ainsi: «la licorne a une corne unique de quatre pieds 
au milieu du front, si pointue et si solide qu’elle projette ou transperce tout ce 
qu’elle attaque. En effet, elle se bat souvent avec les éléphants et les terrasse en 
les blessant au ventre». Les abréviations utilisées par les copistes prêtant parfois à 
confusion, Guillaume le Clerc a pu lire pedemque au lieu de pedum quatuor, et 
croire qu'acutum et validum se rapportait alors au pied de l'animal. 



 

-35- 

 

de cerf, et sa voix est tout à fait épouvantable. Au milieu de sa tête se trouve une 

corne unique, extraordinairement étincelante, et qui a bien quatre pieds de long, 

mais elle est si résistante et si acérée qu'elle transperce sans peine tout ce qu'elle 

frappe. Et sachez que la licorne est si cruelle et si redoutable que personne ne peut 

l'atteindre ou la capturer à l'aide d'un piège, quel qu'il soit: il est bien possible de la 

tuer, mais on ne peut la capturer vivante. Cependant, les chasseurs envoient une 

jeune fille vierge dans un lieu que fréquente la licorne, car telle est sa nature: elle 

se dirige tout droit vers la jeune vierge en abandonnant tout orgueil, et elle 

s'endort doucement dans son sein, couchée dans les plis de ses vêtements, et c'est 

de cette manière que les chasseurs parviennent à la tromper13.» 
 
 
 

 
 

A la fin du Moyen-Âge, la vierge charmant la licorne est parfois représentée 
tenant un miroir. Le «miroir qui ne ternit pas» était l’un des attributs de la 
Vierge Marie, mais peut aussi avoir un sens profane, comme symbole de la 
fidélité dans l’amour humain14. On peut aussi, plus prosaïquement, y voir une 
simple allusion à la vanité de la dame - ou de la licorne. Le Bestiaire 
préconise l'usage du miroir dans la chasse au tigre, mais n'en dit mot en ce 
qui concerne la licorne. Enluminure d'un bréviaire du début du XIVème siècle. 

 
 
  

 La licorne décrite par Brunetto Latini est une étrange chimère, puisqu'elle 

tient tout à la fois de l'unicorne du Physiologus, pour le récit de sa capture, du 

rhinocéros pour sa puissance de combat, et du monocéros décrit par Pline, pour 

son apparence physique. C'est cet animal qui, tout sauvage et cruel qu'il soit, 

succombe au charme des jeunes filles, que le Moyen-Âge finissant légua aux 

érudits de la Renaissance. Mais avant d'en arriver là, le lecteur, séduit peut-être, 

tout comme le féroce unicorne, par la jeune fille embusquée dans la forêt, 

                                            
13  Brunetto Latini, Le Livre du Trésor, in Gabriel Bianciotto, Bestiaires du Moyen-
Âge, Paris, Stock, 1980, p.237. 
14   Margaret Freeman, La Chasse à la licorne, Lausanne, Edita, 1983, pp.46-47. 



 

-36- 

 

pardonnera, j'espère, un détour par toutes ces légendes où apparaissent des 

licornes. 
 
 
 

 
 

«Si La licorne [le rhinocéros] s'incline devant une vierge, pourquoi une vierge 
n'aurait-elle pas apporté la parole de Dieu dans le monde?». Gravure peinte 
du Defensorium Inviolatæ Virginitatis Mariæ, ouvrage attribué à Francis de 
Retz, imprimé à la fin du XVème siècle et présentant d'autres «merveilles de 
la Création» comme images de l'Immaculée Conception. Fin du XVème siècle. 

 
 
 

 L'histoire de sa capture par des chasseurs utilisant une jeune vierge comme 

appât est le plus ancien des récits impliquant la licorne. Rappelons - cela sera 

également vrai pour les autres légendes qui vont suivre -, qu'il ne s'agit pas d'un 

récit mythique, d'un événement qui serait arrivé, une seule et unique fois, dans un 

passé lointain; bien au contraire, si l'on en croit le Physiologus, c'est là une 



 

-37- 

 

technique de chasse éprouvée et efficace, sans doute régulièrement utilisée dans 

les lointaines contrées que hante l'animal farouche et solitaire. 
 
 
 

 
 

A la fin du XIIIème siècle, la scène de la capture de la licorne était devenue 
classique au point que, lorsque l'animal apparaît à deux reprises dans un 
même manuscrit, c'est le même épisode qui est représenté à deux reprises, 
presque à l'identique, par l'enlumineur. Il est vrai que les deux textes, celui 
du Bestiaire d’amour de Richard de Fournival et celui de la Réponse de la 
dame, reposent sur les mêmes apologues. Cependant, pour d'autres animaux 
du bestiaire, on trouve des images moins similaires. 

 

 

 



 

-38- 

 

La licorne et la fontaine 
 
 Les bestiaires ne font aucune allusion au pouvoir qu'aurait la corne de 

licorne de neutraliser les poisons. Au XIIème siècle, l'abbesse Hildegarde de 

Bingen, dans son Liber Subtilitatum de Divinis Creaturis, préconisait contre la lèpre 

un onguent à base de foie de licorne et de jaune d'œuf, ainsi que le port d'une 

ceinture et de chaussures en cuir de licorne, mais elle ignorait tout des propriétés 

de sa corne15. 

 C'est un bestiaire grec tardif, datant sans doute du XIIIème siècle, qui, 

semble-t-il pour la première fois, rapporte la scène de la purification de l'eau. Après 

la description habituelle des caractéristiques de la licorne, le récit de sa capture par 

une jeune fille et l'interprétation allégorique de l’épisode, l'auteur mentionne un 

grand lac auprès duquel les animaux se rassemblent pour boire. «Mais avant qu'ils 

ne soient rassemblés, le serpent vient et lance son poison dans l'eau. Alors les 

animaux remarquent bien le poison et n'osent pas boire, et ils attendent la licorne. 

Elle vient et elle se dirige immédiatement vers le lac et, faisant avec sa corne le 

signe de la croix, elle rend le poison inoffensif. Et tous les autres animaux boivent 

alors16.» 

 Alors qu'il interprétait longuement le récit de la chasse, le texte ne donne 

aucune lecture morale ou allégorique de cet incident. De plus, contrairement à la 

tradition des bestiaires, ce récit se trouve à la fin du chapitre, après le 

commentaire symbolique de la description et de la capture de la licorne. Tout cela 

confirme qu'il s'agit là d'un ajout plus récent au corpus traditionnel concernant 

l'animal, peut-être à l'initiative même du rédacteur de ce bestiaire. 

 Il n'est pas surprenant que ce récit soit apparu dans le monde byzantin. 

L'auteur avait sans doute lu l'Histoire des animaux, écrite en langue grecque au 

troisième siècle de l'ère chrétienne par Élien de Préneste. Bien que ce dernier eût 

                                            
15  Hildegarde de Bingen, Le Livre des subtilités des créatures divines, Paris, Millon, 
1989, t.II, pp.196-197. Une édition imprimée du XVIème siècle donne au sabot de 
licorne les propriétés généralement attribuées à sa corne: «L'homme qui craint 
d'être tué par le poison posera un ongle de licorne sous le plat où sont les mets ou 
bien sous la coupe où est sa boisson: s'ils sont chauds et qu'il y a du poison 
dedans, l'ongle les rendra effervescents dans le récipient; s'ils sont froids, il les fera 
fumer, et ainsi il pourra savoir que du poison a été ajouté.» Sur les textes 
zoologiques de la mystique rhénane, voir la thèse de Laurence Moulinier, L’Œuvre 
scientifique d’Hildegarde de Bingen, Paris VIII, 1994, et en particulier les pp.185 à 
206, sur la zoologie, et 367 à 382, sur l’influence du Physiologus. 
16  Der Physiologus, Éd. Emil Peters, Munich, 1921, pp.34-35, cité in Margaret 
Freeman, La Chasse à la licorne, Lausanne, 1983, p.27. 



 

-39- 

 

été citoyen romain, son texte n'a en effet été traduit en latin qu'au XVIème siècle, 

et restait donc ignoré de la plupart des rédacteurs de bestiaires occidentaux. Or en 

deux endroits de cet ouvrage, Élien faisait allusion à l'utilisation par les Indiens de 

la corne de l’«âne sauvage unicorne» et du «cheval unicorne» pour lutter contre le 

poison: «L’Inde produit des chevaux et des ânes à corne unique. De ces cornes, ils 

font des coupes pour boire, et si quelqu'un met un poison mortel dans la boisson, 

celui qui en boit ne souffrira aucun mal. Car il semble que la corne du cheval, 

comme celle de l'âne, soit un antidote contre le poison17.» C'est vraisemblablement 

l'identification de la licorne à l'âne des Indes d'Élien qui est à l'origine de la 

croyance aux vertus médicinales de la corne de licorne, et qui a donné naissance à 

la légende de la purification des eaux. 

  

 Ce thème, absent jusque-là de la littérature, comme de l'iconographie, est 

vite devenu populaire. C'est dans un manuscrit recopié dans le sud de la France à 

la fin du XIVème siècle, que nous le voyons pour la première fois en Occident. Le 

Livre des secrez de nature sur la vertu des oyseauls et des poissons pierres herbes 

et bestes  est un bestiaire atypique, qui s'inspire moins du Physiologus que des 

Cyranides, un traité de magie d'origine hellénistique, que la Renaissance 

néoplatonicienne allait intégrer un temps au corpus hermétique. Le rédacteur du 

bestiaire affirme d'ailleurs que «le noble roi Alfonse d’Espagne18 fit transporter [ce 

texte] de grec en latin». Cela nous ramène au plus tard au début du XIIIème 

siècle, mais il est impossible en l'absence du texte latin de savoir à quel moment 

précis le récit de la purification des eaux, absent des Cyranides, a été intégré à ce 

bestiaire méridional. «L'unicorne est une bête qui naît ès parties d'Inde, laquelle a 

corps de cheval et pieds d'éléphant et la tête comme le cerf et moult claire voix et 

enmi le front une corne de quatre pieds de long laquelle est aiguë et tranchante 

comme un espin. Et en celles parties et déserts où elle demeure a tant de vermine 

                                            
17  Élien, Histoire des animaux, liv.III, 41. Plus loin, citant Ctésias, dont le texte ne 
nous est connu que par cet intermédiaire, Élien écrit: «J'ai appris qu'il y a en Inde 
des ânes sauvages qui ne sont pas moins grands que des chevaux… Ils portent une 
corne sur le devant de la tête, longue d'une coudée et demie… J'ai entendu dire 
que les Indiens boivent dans ces cornes polychromes, pas tous mais les plus nobles 
d'entre eux, et ils les ornent d'or, comme les bracelets qu'ils portent aux bras. Et 
on dit que celui qui boit dans cette corne ne connaît plus les maladies, il n'en est 
plus atteint. Il ne connaît plus non plus ni spasmes, ni épilepsie, ni les effets du 
poison. S'il a bu avant quelque chose d'empoisonné, il le vomit et recouvre une 
parfaite santé.» Histoire des animaux, liv.IV, 52. 
18  Alfonse le noble (1158-1214), ou plus probablement Alfonse le Sage (1252-
1284). 



 

-40- 

 

de serpents et de couleuvres que tous les lacs et lieux aqueux en sont trèstout 

pleins tant que les autres bêtes n'osent boire pour le très grand  venin qui y est 

jusques à tant que l'unicorne y vient boire; car nature les enseigne que cette bête 

les doit garder de ce venin. Car cette bête unicorne a telle vertu que incontinent 

que de sa corne que a au milieu du  front touche l'eau envenimée, tout le venin et 

vermine saute fors; et adonc elle boit et toutes les autres bêtes boivent après lui. 

Et sachez que la corne de cette bête a maintes nobles propriétés car elle vaut 

contre tout venin et contre toute enflure, donnant du vin ou de l'eau à boire là où 

la dite corne soit lavée ou de la poudre ou de la rasure d'elle. Et sachez que cette 

bête est de telle nature que nul ne la peut prendre sinon une belle pucelle laquelle 

on lui met en sa voie. Et la pucelle quand la voit venir lève le giron de sa robe et 

elle se vient endormir en son giron. Et adonc vient le veneur qui l'épie et la tue en 

son giron car autrement ne la peut-on avoir19.» 
 

 En 1389, le père Johann van Hesse, originaire d'Utrecht, revint d'un 

pèlerinage en Terre Sainte. Dans sa relation de voyage, il écrivit: «Vers le champ 

Helyon, dans la Terre Promise, coule la rivière Mara, dont Moïse désinfecta les eaux 

impures d'un coup de son bâton, afin que les enfants d'Israël puissent boire20. 

Aujourd'hui encore, les animaux maudits corrompent cette eau dès le coucher du 

soleil, et nul ne peut plus en boire. Mais à l'aurore, la licorne sort de la mer, plonge 

sa corne dans le flot et en retire le venin afin que les autres animaux puissent boire 

de cette eau pendant tout le jour. Ce que je décris ici, je l'ai vu de mes propres 

yeux21.» Nous avons même là le seul témoin oculaire de cette scène qui illustre 

magnifiquement, tout à la fois, la symbolique christique de la licorne et les 

propriétés médicinales de sa corne. On s'étonne seulement, mais cela renforce 

encore la magie de l'image, de voir la bête surgir de la mer. 

                                            
19  Ms Arsenal 2872, cité in Louis Delatte, Textes latins et vieux français relatifs 
aux Cyranides, Paris, Droz, 1942, pp.340-341. 
20  cf. Exode, 15:23-25. 
21  Itinerarium Joannis de Hesse Presbyteri ad Hierusalem, Cologne, 1499, cité in 
R.R. Beer, Einhorn, Fabelwelt und Wirklichkeit, Munich, 1972, p.113. 



 

-41- 

 

 

La corne de cerf était aussi tenue, depuis l’antiquité, pour un contrepoison, et 
il est probable que cette croyance est en partie à l’origine de celle concernant 
la corne de licorne. Sur cette tapisserie flamande du XVIème siècle, le cerf 
accompagne la licorne mais c’est cette dernière qui trempe la pointe de sa 
corne dans l’eau. Au premier plan, un serpent s’enfuit. 

 

 La scène fut même parodiée, ce qui montre bien sa diffusion et sa 

popularité. Dans le Cinquième livre des faicts et dicts héroïques du bon Pantagruel, 

publié en 1562, nous lisons en effet: «J'y vis trente deux unicornes… Une d'icelles 

je vis, accompagnée de divers animaux sauvages, avec sa corne émonder une 

fontaine. Là me dit Panurge que son courtaut ressemblait à cette unicorne, non en 

longueur du tout, mais en vertu et propriété. Car ainsi comme elle purifiait l'eau 

des mares et fontaines d'ordure ou venin aucun qui y était, et ces animaux divers, 

en sûreté, venaient boire après elle, ainsi sûrement on pouvait après lui farfouiller 

sans danger de chancre, vérole, pisse-chaude, poulains grenés et tels autres 

menus suffrages, car si aucun mal était au trou méphitique, il émondait tout avec 

sa corne nerveuse. - Quand, dit frère Jean, vous serez marié, nous ferons l'essai 

sur votre femme22.»  
 

                                            
22  Le Cinquième livre des faicts et dicts héroïques du bon Pantagruel, ch.XXIX, in 
Rabelais, Œuvres complètes, Classiques Garnier, 1962, t.II, p.394. 



 

-42- 

 

 
 

Sur cette miniature du Livre des simples médecines de M. Platearius, datant 
de la fin du XVème siècle, les deux légendes s'interpénètrent. La licorne 
repose dans le giron de la jeune vierge, et trempe sa corne dans les eaux 
pour les purifier. Cette confusion entre les deux scènes traditionnelles où 
apparaît la licorne est exceptionnelle et d'autant plus remarquable que, parmi 
les nombreuses médecines présentées dans cet ouvrage, ne figure nulle part 
la corne de licorne. 

 

 

 

Chaque homme tue l'être qu'il aime 
 

 Outre son absence dans les bestiaires plus anciens, il est une autre raison 

de penser que la scène de la licorne purifiant les eaux est plus récente que celle de 

sa capture par une vierge traîtresse. Au vu du récit traditionnel de la chasse à la 

licorne, dans lequel une jeune fille attire l'animal dans la forêt, pour que les 

chasseurs puissent le tuer, ou dans des versions plus douces le capturer, puis de 

l'interprétation symbolique qu'en font les rédacteurs du bestiaire, le lecteur 



 

-43- 

 

moderne est pris d'un certain malaise23. Lisons, par exemple l'analyse qu'en fait, 

dans son Bestiaire, Guillaume le Clerc de Normandie: 

 «Cette bête extraordinaire, qui possède une corne sur la tête, représente 

Notre Seigneur Jésus-Christ, notre sauveur. Il est la licorne céleste qui est venue 

se loger dans le sein de la Vierge, qui est d'une si grande bonté. En elle, il revêtit 

forme d'homme, et c'est ainsi qu'il se montra aux yeux du monde. Son peuple ne le 

reconnut pas; tout au contraire les Juifs l'épièrent, jusqu'au moment où ils 

s'emparèrent de lui et le lièrent. Ils le conduisirent devant Ponce Pilate, et là, ils le 

condamnèrent à mort24.» 
 
 
 

 
 

Les miniatures des bestiaires se contentent habituellement d’évoquer 
l’histoire constituant la «nature» de chaque animal. Ce manuscrit du Bestiaire 
divin de Guillaume le Clerc fait exception, puisque y sont également figurées, 
à côté des scènes faisant intervenir les différents animaux, les principales 
lectures qu’en donne le texte. On voit donc ici, à gauche, une licorne à 
silhouette d’ours capturée par un chasseur qui n’a pas l’air bien méchant. Au 
centre de la miniature est figurée l’Incarnation, et à droite la Passion, ou plus 
précisément les juifs menant le Christ devant Pilate 

 
 
 

 Le commentaire est surprenant, puisque la scène représente 

successivement l'Incarnation et la Passion. Quant au rôle de la Vierge Marie, il est 

pour le moins ambigu lorsqu'elle semble livrer elle-même son fils aux juifs 

«déicides», figurés par les chasseurs, dans un récit qui concorde mal avec les 

Évangiles. Pour pouvoir traiter ici l’un des thèmes qui furent à l’origine de 
                                            
23  Voir sur ce point les fines remarques du dominicain Jean-Pierre Jossua dans son 
petit livre, La Licorne, Histoire d’un couple, Paris, Cerf, 1985. 
24  Gabriel Bianciotto, Bestiaires du Moyen-Âge, Paris, Stock, 1980, p.91. 



 

-44- 

 

l’antisémitisme occidental, Guillaume le Clerc doit donc violenter les textes sacrés. 

Tout cela est bien biscornu, un comble en matière de licorne, et l'allégorie semble 

inadéquate, comme si elle avait été appliquée, brutalement et artificiellement, sur 

un récit préexistant, qui ne s'y prêtait guère. On peut penser que, si le Physiologus 

fut rédigé vers le IIème siècle, peut-être à Alexandrie, la légende de la licorne vient 

d'un Orient plus ancien ou plus lointain, et sans doute moins chrétien. 

 Certains copistes du Moyen-Âge ont pu, comme nous, être choqués de voir 

Marie dans le rôle de Dalila25; quelques bestiaires omettent, en effet, la lecture 

allégorique de la chasse à la licorne, qui figurait pourtant dans le Physiologus 

original, alors même qu'ils interprètent symboliquement l'aspect de la licorne, sa 

force et sa petite taille26. Le rédacteur d’un bestiaire toscan, daté de 1468, imagina 

même une autre interprétation de la scène de la capture de la licorne, qui 

présentait en outre l’avantage d’expliquer également la force de l’animal: «La 

licorne, une des plus cruelles bêtes qui soient, a entre les yeux une corne 

terriblement acérée à laquelle aucune armure ne peut résister. A cause de sa 

                                            
25  Dans un bestiaire grec du XIIème siècle, les chasseurs se contentent de scier la 
corne de l'animal avant de le libérer. Tzetzès, Cinquième Chiliade,  cité in Edward 
Topsell, The History of Four-footed Beasts,  Londres, 1658 (1607), p.557. 
26  C'est par exemple le cas de l'un des plus beaux bestiaires enluminés, écrit en 
latin à la fin du XIIème ou au début du XIIIème siècle, le ms Ashmole 1511 de la 
Bodleian Library. On y retrouve pourtant des traces de l'allégorie de l'incarnation: 
«Il est une bête appelée licorne, unicornis, que les Grecs appellent Rhinocéros. 
C'est une bête de petite taille qui ressemble à un chevreau et qui est 
particulièrement sauvage. Elle possède au milieu de la tête une corne et aucun 
chasseur ne peut s'emparer d'elle si ce n'est par le stratagème suivant: le chasseur 
conduit une jeune fille vierge dans la forêt, là où vit la licorne, et l'y laisse seule. 
Dès que la licorne voit la pucelle, de bondir vers elle et de se blottir contre son 
sein. C'est ainsi que l'on capture la licorne. Notre Seigneur Jésus-Christ est une 
licorne céleste dont on a dit: “Il a été chéri comme le fils des licornes.” Et dans un 
autre psaume: “Ma corne sera élevée comme celle de la licorne.” Et Zacharie de 
dire: “Pour nous, il a élevé une corne de salut dans la maison de David.” Le fait que 
la licorne ne possède qu'une seule corne au milieu du front illustre la parole du 
Christ: “Mon Père et moi ne sommes qu'Un.” La grande sauvagerie de la bête 
signifie que rien, ni les pouvoirs, ni les trônes, ni les souverainetés, ni l'Enfer, ne 
purent saisir le pouvoir de Dieu. Pas même le Diable, pourtant si ingénieux, ne 
parvint à découvrir le lieu et l'heure de son incarnation; c'est par la seule volonté 
du Père qu'il descendit dans le sein de sa mère pour notre salut à tous. Le fait que 
la licorne soit petite signifie que le Christ s'est humilié pour nous par son 
incarnation, et lui même de nous dire: “Apprenez de moi que je suis doux et 
humble de cœur.” La licorne ressemble à un chevreau parce que notre Sauveur lui-
même a été fait semblable à notre chair de péché, et par le péché il a condamné le 
péché. La licorne, lorsqu'elle rencontre des éléphants, engage souvent la lutte et 
abat son ennemi en le frappant au ventre.» Le Bestiaire, Éd. P. Lebaud, 1988, 
pp.61-62. 



 

-45- 

 

férocité, cet animal ne peut être capturé que par ruse. Une pure vierge l’approche 

et, attiré par l’odeur de la virginité, il se couche à ses pieds et est tué par le 

chasseur… La licorne symbolise les hommes violents et cruels auxquels rien ne 

peut résister, mais qui peuvent être vaincus et convertis par le pouvoir de Dieu… 

Ce fut ce qui arriva a Saul, et depuis à de nombreux autres27». Cette lecture, qui 

néglige la mort de l’animal, est cependant restée très marginale. 
  

 
 

 
 

Sur les chapiteaux des piliers de l'église Saint-Pierre de Caen, datant du 
XIIème ou XIIIème siècle, la capture de la licorne apparaît dans une série de 
scènes illustrant la duplicité féminine. L'allusion à cet épisode dans un tel 
contexte resta cependant exceptionnelle, ne serait-ce que parce que la jeune 
vierge était de plus en plus souvent considérée comme figurant Marie. 

 
 
 

 De même, alors que quelques bestiaires indiquent que la jeune fille 

séduisant la licorne doit sinon être nue, du moins découvrir son sein28, elle est 

cependant très régulièrement représentée vêtue d'une robe riche et élégante, 

comme il convient à une figure de la Vierge Marie et, plus tard, à un symbole de 

chasteté. Dans la très riche iconographie de cette scène, nous n'avons trouvé que 

                                            
27   Max Goldstaub & Richard Wendriner, Ein toscovenezianischer Bestiarius, Halle, 
1892, pp.32-33. 
28   «Le Rhinocéros, cet animal qui n’a qu’une corne au milieu du front et que nul ne 
peut vaincre est vaincu par une vierge nue», lit-on par exemple dans un Isidorus 
versificatus du XIIème siècle. Le texte originel d'isidore de Séville, au livre XII des 
Étymologies, ne précisait cependant pas ce dernier point. 



 

-46- 

 

deux vierges nues, sur un bestiaire anglais du XIIème siècle et sur une copie du 

XIVème siècle du Bestiaire divin de Guillaume le Clerc.  
 
 
 

 
 

La licorne, endormie dans le giron d'une vierge nue, est tuée par un chasseur. 
Sur la miniature de gauche, le contraste entre les personnages est renforcé 
par la cotte de mailles du guerrier. 

 
 
 

 Le premier bestiaire en langue française, rédigé en Angleterre par le clerc 

Philippe de Thaon dans le premier tiers du XIIème siècle, faisait déjà de la capture 

de la licorne l’interprétation chrétienne qui allait devenir traditionnelle. Pourtant, il 

donnait non seulement de la jeune vierge, mais aussi de la licorne, des images 

assez maladroites pour des représentations de Marie et du Christ. 

 

 «Quant om le volt chacier 

 Et prendre e engignier, 

 Si vient [en la] forest 

 U sit repaires est, 

 La met une pulcele 

 Hors del sein sa mamele: 

 Et par l’odurement 

 Monosceros la sent, 

 Dunc vient à la pulcele 

 Si baise sa mamele, 

 En sun devant se dort 



 

-47- 

 

 Issi vient à sa mort: 

 Li om survient atant 

 Ki l’ocit en dormant 

 U trestut vif le prent…29» 

 

 Notons au passage que, tout comme il y avait une odeur de sainteté, il y 

avait donc une odeur de chasteté, qui attirait irrésistiblement ce «monosceros». Ce 

n’était pas alors, comme ce le deviendrait plus tard, une explication de la singulière 

technique employée pour chasser la licorne; les merveilles de la Création n’avaient 

nul besoin d’être expliquées, et cette odeur n’était qu’une merveille de plus. Dans 

un poème de Guido Cavalcanti, à la fin du XIIIème siècle, il est une dame de 

Florence dont la vertu est si grande «que le sentent toutes les licornes de l’Inde30». 

 On devine pourtant déjà, à cette attirance pour les jeunes vierges, une 

certaine lascivité du comportement de l’animal. Remarquons de plus que, si la 

licorne baise la mamelle de la pucelle, ce n’est certainement pas pour en tirer du 

lait, le sein d’une vierge n’étant guère nourrissant. Enfin les deux derniers vers 

montrent une hésitation, qui perdura longtemps, quant au sort, tué ou pris, de 

l’animal. 

 La Summa de Exemplis du dominicain italien Giovanni di San Geminiano (?-

1364) est une vaste encyclopédie, dont le cinquième livre traite des animaux. Ce 

texte parfois original peut avoir été rédigé d’après un Physiologus grec et non 

d’après d’autres bestiaires médiévaux. On y découvre un récit légèrement différent 

de la chasse à la licorne, mais ces spécificités elles mêmes nous apprennent 

beaucoup sur les sous entendus de l’histoire: «les chasseurs qui veulent capturer 

cet animal ligotent une jeune vierge nue à un arbre, près de l’endroit ou il doit 

passer. En passant, il sent l’odeur de la virginité et change du tout au tout. Il 
                                            
29  «Quand un homme veut la chasser, la prendre et la tromper, il va dans la forêt 
où est son repaire. On y place une vierge, qui découvre son sein. La licorne sent 
son odeur et vient à la pucelle, baise son sein et s’y endort, ce qui entraîne sa 
mort. L’homme survient alors et la tue dans son sommeil ou la capture vivante.» 
Philippe de Thaon, Bestiaire, éd. E. Walberg, Paris, 1900, pp.15-16. 
30  «Perc’ha si dolce guardia la sua chiostra, 
 che’l sente in India ciascun lunicornio, 
 e la vertude l’arma a fera giostra, 
 vizio pos’ dir no i fa crudel ritorno» 
 («Parce que son enceinte a si douce garde 
 que le sentent toutes les licornes d’Inde 
 et que la vertu l’arme pour une féroce joute 
 je puis dire que le mal ne peut y faire d’incursion cruelle») 
  Guido Cavalcanti, Rimes, Paris, Imprimerie Nationale, 1993, p.183. 



 

-48- 

 

abandonne sa férocité dans le giron de la jeune vierge, devenant doux comme un 

agneau, et on peut le ligoter et le capturer sans peine31». 

  

 Plus rare, l'allégorie courtoise semble donc bien plus adaptée que la 

laborieuse interprétation chrétienne, comme le montre le bestiaire d'amour de 

Richard de Fournival (vers 1200-vers 1250): «C'est exactement de cette manière 

qu'Amour s'est vengé de moi… [Il] plaça sur mon chemin une jeune fille à la 

douceur de laquelle je me suis endormi, et qui m'a fait mourir d'une mort telle qu'il 

appartient à Amour, à savoir le désespoir sans espérance de merci32.»  
 
 
 

                                            
31   Giovanni da San Geminiano, Summa de Exemplis et Rerum Similitudinibus 
Locupletissima, Anvers, 1957, liv.V, ch.123, fol.289v°. 
32  Richard de Fournival, Bestiaire d’amour, in Gabriel Bianciotto, Bestiaires du 
Moyen-Âge, p.143. Voir aussi le texte du manuscrit fr.412 de la bibliothèque 
nationale dans une édition du siècle dernier par C. Hippeau. Richard de Fournival, 
Le Bestiaire d’amour, suivi de La Réponse de la dame, Paris, 1860, pp.23,24,72. 



 

-49- 

 

 
 

Coffret d'ivoire sculpté du XIVème siècle, d'origine française, aujourd'hui 
exposé au British Museum. Toutes les scènes représentées sur les côtés et le 
couvercle de cette boite font référence aux thèmes de l'amour courtois. Des 
dames assistent à un tournoi, le château de l'amour est défendu par des 
amours ailés et des jeunes filles armées de roses. Enfin, sur le côté montré 
ici, on voit une licorne reposant sa tête dans le giron d'une jeune fille tenant 
un miroir, tandis que le chasseur - l’amour -, les yeux fixés sur la dame, 
transperce l'animal de sa lance. A gauche, Tristan et Iseult conversent; caché 
dans l'arbre, le roi Marc observe la scène, et son visage se reflète dans l'eau 
de la fontaine. 

 
 
 

 L'ambiguïté du rôle de la vierge apparaît aussi dans la belle chanson de 

Thibaut de Champagne (1201-1253), Roi de Navarre: 

 

«Ainsi comme unicorne suis 

Qui s'ébahit en regardant 

Quand la pucelle va mirant, 

Tant est lié de son ami; 

Pâmée chiet en son giron, 

Lors l'occit-on en trahison, 

Et moi ont fait de tel semblant,  

Amour et ma dame, pour voir, 

Mon cœur n'en puis point ravoir…33» 

                                            
33  Poésies du roi de Navarre, Paris, 1880, p.70. 



 

-50- 

 

 
 

Sur cet émail français du XIVème siècle, la scène de la capture de la licorne 
est devenue totalement profane. La dame contemple son visage dans un 
miroir. Le chasseur est perché sur un arbre, ce qui nous rappelle qu’il 
représente ici l’amour, la licorne étant l’amant. 
 

 
 

La dame n’apparaît pas sur cette scène, mais la face et le dessus du coffret 
dont nous voyons ici le dos présentent la dame offrant un anneau à son 
amant et l’amant enchainé par sa dame. Ici encore, la capture de la licorne 
est clairement une allégorie de l’amour. 



 

-51- 

 

     
 

Au XVème siècle, le thème des hommes et des femmes sauvages envahit 
l’iconographie34. Ces sylvains sont familiers des bêtes sauvages, parmi 
lesquelles la licorne. Ils peuvent personnifier la violence des instincts et des 
passions humaines, et les sauvages sont alors représentés chevauchant la 
licorne. Ils peuvent aussi mener une calme vie pastorale, comme dans un 
monde d’avant la chute. Dans la gravure du Maître des cartes à jouer, comme 
dans la tapisserie alsacienne de la «jeune fille bleue», la scène classique de la 
vierge et de la licorne est sécularisée par sa transposition dans cet univers 
arcadien. 

 
 
 

                                            
34   Voir Jan Bialostocki, L’Art du XVème siècle, des Parler à Dürer, Paris, 
Pochothèque,1993, pp.372-377. 



 

-52- 

 

 
 

Annonciation à la licorne. L'Ange Gabriel est un veneur sonnant de la trompe. 
Les lévriers se nomment ici Castitas, Veritas  et Humilitas, mais leurs noms 
peuvent varier. Gravure anonyme, vers 1450. 

 
 
 

 Le symbolisme de l'agneau pascal convenait bien mieux aux représentations 

de la Passion. L'iconographie chrétienne de la Renaissance a donc modifié la scène 

de la chasse à la licorne, pour lui faire signifier l'Annonciation. Vers le milieu du 

XVème siècle, les chasseurs disparaissent, remplacés par un veneur ailé poussant 

devant lui ses chiens. En même temps, la licorne perd sa silhouette de chevreau, 

qui rappelait l’agneau pascal, pour ressembler de plus en plus à un cheval qui n’a 

rien de sacrificiel. La vierge ne représente plus Marie; elle est, dans une scène 

désormais purement symbolique, la Vierge Marie. Le veneur est l'ange Gabriel, les 

chiens sont les vertus chrétiennes35. L'ensemble est une allégorie de l'Annonciation, 

la licorne dardant sa corne dans le sein de la Vierge comme pour la pénétrer. La 

douceur sereine et un peu triste que peintres et liciers ont mis sur la face de la 

                                            
35  cf. Psaume 54. 



 

-53- 

 

licorne ne suffit cependant pas à rendre convaincante une chasse qui oublie que la 

proie est aussi victime, destinée à être prise ou tuée. 
 
 
 

 
 

Dans ce diptyque de la fin du XVème siècle, attribué à l'entourage de Martin 
Schöngauer (1450-1491), les chiens se nomment Misericordia, Justitia, Pax et 
Veritas. Outre la licorne, on reconnaît dans cette scène toute une série 
d'attributs mariaux: la toison d'or, les pommes d'or, la pure fontaine du 
Paradis…, indiqués par des phylactères.  Dieu le père observe la scène depuis 
le buisson ardent, mais le tableau est judicieusement cadré de manière que le 
peintre n'ait pas à représenter son visage. Maître autel de l'église des 
dominicains de Colmar. 

 



 

-54- 

 

    
 

Reliure de cuir gravé du XVème siècle. Les Annonciations à la licorne sont 
fréquemment représentées à l'intérieur des murs du Jardin clos, qui est à la 
fois une évocation du jardin d'Éden et une image de Marie elle-même. 

 
 
 

 Des traces de l’ancienne tradition iconographique des Passions à la licorne 

resurgissent parfois, lorsque le chasseur transperce encore de sa lance le flanc de 

la licorne. L’on ne sait alors plus bien si la blanche bête est le Christ ou l’Esprit, et 

la scène, déjà assez sordide, semble se compliquer d’inceste. 
 
 
 
 



 

-55- 

 

 
 

Cette tapisserie rhénane, en laine, soie et argent, tissée vers 1480, figure 
l'Annonciation, mais l'allégorie s'y complique au point de devenir difficilement 
intelligible. Comme dans les miniatures médiévales, la licorne christique a le 
flanc percé par une lance. Le chasseur n'est autre qu'Adam, et Eve, accroupie 
aux pieds de l'animal, recueille son sang dans une coupe. 

 



 

-56- 

 

 
 

Il est difficile de voir une allégorie de l’Annonciation dans une image d’où la 
Vierge est absente. Le peintre qui dessina les cartons des tapisseries de La 
Chasse à la licorne connaissait cependant la signification habituelle de ces 
scènes, et s’est peut-être inspiré d’un modèle d’Annonciation. En effet, le 
chasseur qui sonne du cor à gauche de la scène, comme pour annoncer une 
nouvelle, est très probablement l’ange Gabriel. Sur le fourreau de son épée, 
on peut lire Ave Regina C[œlorum]. 

 
 

 Chez les peintres italiens de la Renaissance, la référence chrétienne se fait 

discrète. Chasseurs et chiens ont quitté la scène, laissant la jeune fille seule avec 

une licorne qui est plus compagne que victime. Ce ne sont plus des chasses, des 

captures, des Annonciations ni des Passions, mais de simples tableaux intimistes, 

qui ne font plus directement référence à la légende de la capture de la licorne par 

une vierge. De son passé marial, la bête à la robe de neige conserve cependant 

une forte valeur emblématique. Elle représente alors la pureté, la chasteté, la force 

aussi, des belles dames qu'elle accompagne. 
 
 
 



 

-57- 

 

 
 

Giorgione (1478-1511), Allégorie de la chasteté36. 
 
 

                                            
36   Sur ce tableau, voir Lionello Puppi, “Il Purissimo lioncorno”, in Verse 
Gerusalemme, imagini e temi di urbanistica e di architettura simboliche, pp.107-
115, Rome, Casa del libro, 1982. 



 

-58- 

 

 
 
En 1515, sur la reliure de ce riche manuscrit de la Grandeur et excellence de 
la vertu, la licorne est encore endormie sur les genoux d'une jeune femme. 
L'animal porte toujours des valeurs nobles; il reste associé à la vierge, mais 
la genèse de ce couple est bien oubliée puisque la scène symbolise ici… 
l'espérance 

 
 
 

 Il en va de même chez les médailleurs italiens des XVème et XVIème 

siècles, comme Pisanello, qui utilisèrent souvent la licorne aux revers de médailles 

pour signifier un trait de caractère de la dame dont ils exécutaient le portrait37. 

Pour évoquer les qualités de Covella Marzane, Sperandio de Mantoue a coulé sur 

une médaille son portrait parmi des animaux symboliques. Elle apparaît de face, 

sur un trône mi-partie licorne, mi-partie chien; un serpent enroulé autour de son 

bras gauche semble lui parler à l’oreille. Chasteté, Fidélité, Prudence, sont les 

vertus de Covella, et, comme l’indique la légende qui entoure le portrait, Sic itur ad 

astra, C’est ainsi que l’on parvient au ciel38. 

 

 C'est aussi à son long passé d'intimité avec les jeunes filles, et non à la 

constellation de la licorne qui ne reçut ce nom qu'au XVIIème siècle, que notre fier 

                                            
37  Voir p.124 la médaille de Pisanello en l’honneur de Cecilia Gonzaga. 
38   Josèphe Jacquiot, “Le Symbolisme des animaux aux revers de médailles à la 
Renaissance, XVème-XVIème siècles”, in Le Monde animal au temps de la 
Renaissance, Paris, Touzot, 1990, pp.51-62. 



 

-59- 

 

animal doit sa présence, purement iconographique, dans quelques traités 

d'astrologie. 
 
 
 

      
 

A gauche: La vierge, sixième signe astrologique, gravure de l'édition de 1587 
du Livre d'Arcandam, qui traite des prédictions d'astrologie, d'Antoine 
Mizauld. 
A droite: Le signe de la vierge, gravure du Passetemps de la fortune des déz, 
1637. 

 
 
 

 Le récit de la purification des eaux, même si la licorne ne fait pas toujours le 

signe de croix avec sa corne avant de la tremper dans les fontaines infectées, ne 

présente en revanche aucune ambiguïté. L'interprétation chrétienne en est si 

évidente - le serpent qui empoisonne l'eau est le diable semant le péché dans le 

monde, la licorne est le Christ rédempteur - qu'elle n'est le plus souvent même pas 

explicitée. En outre, l'épisode semble également fait tout exprès pour illustrer les 

propriétés médicinales attribuées, elles aussi depuis la fin du Moyen-Âge, à la corne 

de la blanche bête.  

 

 



 

-60- 

 

 La structure de ces deux apologues conduit donc à penser que la scène de la 

purification des eaux est d'apparition récente, tandis que celle de la capture de la 

licorne remonte peut-être à un passé très ancien39.  
  
 
 

 
 

Gravure d'un livre d'heures imprimé à Lyon en 1499. La licorne trempe sa 
corne dans l'eau, et les autres bêtes s'apprêtent à boire. Dans le fond, on 
distingue un serpent qui s'enfuit le long du fleuve, peut-être vers le château 
représenté en arrière plan, sur une colline: le monde du péché est celui des 
hommes, non celui des animaux40. 

 
 

                                            
39  Certains auteurs, à la suite de C.G. Jung, ont tenté de rattacher ce récit à des 
légendes indiennes. On pourra trouver un exemple de leurs démonstrations, elles 
aussi un peu «tirées par la corne», dans Yvonne Caroutch, Le Livre de la licorne, 
Éd. Pardès, 1989, pp.143-168. Dans un ouvrage récent, Il Ciclo dell'unicorno, 
Marco Restelli est un peu plus convaincant. 
40  Margaret Freeman, La Chasse à la licorne, Lausanne, 1983, pp.54-55. 



 

-61- 

 

 
 

La faune merveilleuse de l'Orient. Miniature de Robinet Testard sur un 
manuscrit, datant de la fin XVème siècle, du Secret de l'histoire naturelle 
contenant les merveilles et choses mémorables du monde. Le texte parle des 
licornes vivant en Inde, mais ne fait aucune allusion à la scène de la 
purification des eaux, pourtant clairement représentée ici. L'eau 
empoisonnée, grise en amont de la licorne, est purifiée et reprend sa belle 
teinte bleue en aval. Outre la licorne, on reconnaît de nombreux animaux 
exotiques, imaginaires (manticore, dragon…) ou réels (crocodile, lion, 
grues…). 

 
 
 

 Sur quelques miniatures du XVème siècle, on voit déjà la licorne trempant 

sa corne dans un fleuve empoisonné, alors même que le texte ainsi illustré, plus 

ancien, ignore encore cette légende. Sur les gravures et peintures de la 

Renaissance, la bête est très souvent représentée purifiant les eaux d'une rivière, 

d'un lac ou d'une fontaine. Rendue vraisemblable, ou du moins symboliquement 

légitime, par la généralisation de l'usage médical de la corne de licorne, cette scène 

devint, dans l'art des XVIème et XVIIème siècles, aussi fréquente que celle de la 

capture de l'animal par une vierge.  
  
 
 



 

-62- 

 

 
 
La licorne à la fontaine. Tapisserie de la série dite de La 
Chasse à la licorne. Imprudent, le faisan a déjà commencé à 
boire. 
 
 
 

 Dans la série de tapisseries de La Chasse à la licorne, datant des dernières 

années du XVème siècle et aujourd'hui conservée au musée des Cloisters, à New 

York, les chasseurs surprennent la licorne au pied d'une fontaine, purifiant l'eau 

afin que les autres animaux puissent boire. Dans une autre tenture, incomplète, de 

la même série, il semble qu'ait été représentée une jeune fille apprivoisant, ou du 

moins attirant, la licorne. On trouve encore les deux mêmes scènes dans une 

célèbre série de gravures de Jean Duvet, «le maître à la licorne», datée de 156241. 

Lorsque, dans les emblèmes et hiéroglyphes de la Renaissance, le symbolisme 

tourne au délire labyrinthique, la licorne réapparaît fréquemment, tantôt assoupie 

dans le giron d'une vierge accueillante, tantôt accroupie au bord d'une rivière. 
 

                                            
41   Sur l’œuvre de Jean Duvet, voir Jean-Eugène Bersier, Jean Duvet, Le Maître à la 
licorne, Paris, Berger-Levrault, 1977. 



 

-63- 

 

 
 

Deuxième et quatrième gravures de la série de Jean Duvet (1485-vers 1560), 
La Chasse à la licorne. Les six scènes représentées sont: 
1: Un chasseur apporte les fumées à Henri II et Diane de Poitiers pour qu'ils 
jugent de la taille de l'animal. 
2: La licorne trempe sa corne dans la rivière tandis que les autres animaux, 
prudents, attendent pour boire. 
3: La licorne éventre un chasseur 
4: La licorne, charmée par une jeune fille, est solidement attachée par les 
chasseurs 
5: La licorne, montée par un amour, est transportée par un char 
6: Le triomphe de la licorne 
Trois scènes classiques de l’iconographie de la licorne apparaissent ici: la 
purification des eaux, la capture de l’animal, le triomphe. Elles se succèdent 
mais ne se mêlent pas, et la cohérence de l’ensemble n’est guère 
convaincante. 

 

 

 



 

-64- 

 

La licorne tombe de haut  
 

 Outre la capture de la licorne et la purification des eaux, le chasseur de 

licorne observe aussi, moins fréquemment, quelques autres scènes. 

  «On dit à son sujet qu'elle est redoutable et invincible, ayant toute sa force 

dans la corne; chaque fois qu'elle se croit poursuivie par plusieurs chasseurs et sur 

le point d'être prise, elle bondit sur un roc escarpé et se lance d'en haut; pendant 

sa chute elle se retourne; sa corne amortit le choc et elle reste indemne42», avait 

écrit au VIème siècle de notre ère le marchand moyen-oriental Cosmas 

Indicopleustès dans sa Topographie chrétienne. N'étant pas repris par les 

bestiaires, ce récit resta à peu près oublié jusqu'au XVIIème siècle, où il réapparut 

à l'occasion dans les dissertations érudites sur notre animal. En 1703, François Le 

Large écrivait d'une licorne à laquelle il ne croyait guère: «il y en a qui disent 

qu'elle est amphibie, que sa corne est mobile, que sa force est dans sa corne, et 

qu'étant poursuivie par des chasseurs, elle se précipite du haut des rochers et 

tombe sur sa corne sans se faire de mal. L'inventeur de cette fable devait bien 

nous dire comment fait cet animal pour se relever, ayant sa corne enfoncée dans la 

terre.43» 

 

  

 

Le dit de l’unicorne et du serpent 
 

 L'histoire de Barlaam et Josaphat, dont on connaît de nombreuses versions 

dans l'Occident médiéval, remonte vraisemblablement à une source byzantine du 

VIème siècle, et peut-être au-delà, à certains récits, assez similaires, de la vie de 

Bouddha. L'une des paraboles contées à Josaphat par Barlaam pour le préparer au 

baptême met en scène une féroce licorne, peut-être à l'origine un rhinocéros, 

poursuivant le héros. Une version rimée de cette légende se trouve, sous le nom de 

Dit de l'unicorne ou Dit de l'unicorne et du serpent, dans quelques recueils 

hagiographiques des XIIIème et XIVème siècles44, on la retrouve également dans 
                                            
42  Cosmas Indicopleustès, Topographie chrétienne, Paris, Cerf, 1968, liv.XI, 7. 
43  François Le Large, Explications des figures qui sont sur le globe terrestre de 
Marly, Bibliothèque Nationale, Ms fr.13366, p.140. 
44  Voici quelques manuscrits de la Bibliothèque de l’Arsenal et de la  Bibliothèque 
nationale dans lesquels on pourra trouver le Dit de l'unicorne : Arsenal 5204, 
fol.77sq.; fr.837, fol.77sq.; fr.1444, fol.256sq., fr.1553, fol.430sq.; fr.2162, 
fol.105sq.; fr.12471, fol.24sq. 



 

-65- 

 

des textes plus encyclopédiques comme le Speculum Historiale de Vincent de 

Beauvais (vers 1250)45. 
 
 

 

 
 
L’homme goûtant au miel trompeur des plaisirs du monde, 
lettrine historiée du Dit de l'unicorne et du serpent. 
 
 
 

 En voici une autre variante, celle qu'écrivit l'évêque de Gènes Jacques de 

Voragine, au XIIIème siècle, dans la Légende dorée:  «Il y avait un homme, 

nommé Barlaam, qui vivait dans le désert près de Senaah et prêchait souvent 

contre les plaisirs illusoires du monde. Ceux, disaient-ils, qui convoitent les 

délectations corporelles et qui laissent mourir leur âme de faim ressemblent à un 

homme qui s'enfuirait au plus vite devant une licorne qui va le dévorer, et qui 

                                                                                                                                
 Un texte de la version rimée a été publié au siècle dernier dans Achille Jubinal, 
Nouveau Recueil de contes, dits, fabliaux et autres pièces inédites des XIIIème, 
XIVème et XVème siècles, Paris, 1842, t.II, pp.113-123. Une autre version se 
trouve dans Lucy Toumlin-Smith & Paul Meyer, Les contes moralisés de Nicole de 
Bozon, Paris, 1899.  Un texte latin du XIIIème siècle figure dans Louis Herrieux, 
Les Fabulistes latins depuis le siècle d’Auguste jusqu’à la fin du  Moyen-Âge, Paris, 
1890, pp.171 & 416. Plusieurs versions figurent dans l’ouvrage de Jean Sonet, le 
Roman de Barlaam et Josaphat, Paris, 1952. La thèse de Dorothy Lynne Schrader, 
Le Dit de l'unicorne, Florida State University, 1976, est consacrée à ce texte. 
45  Le Tiers volume de Vincent, Miroir historial, Paris, chez Antoine Vérard, vers 
1495, liv.XVII, ch.15, fol.8-9. 



 

-66- 

 

tombe dans un abîme profond. Or, en tombant, il a saisi avec les mains un 

arbrisseau et il a posé les pieds sur un endroit glissant et friable; il voit deux rats, 

l'un blanc et l'autre noir, occupés à ronger sans cesse la racine de l'arbuste qu'il a 

saisi, et bientôt ils l'auront coupée. Au fond du gouffre, il aperçoit un dragon 

terrible vomissant des flammes et ouvrant la gueule pour le dévorer; sur la place 

où il a mis les pieds, il distingue quatre aspics qui montrent la tête. Mais en levant 

les yeux, il voit un peu de miel qui coule des branches de cet arbuste; alors il 

oublie le danger auquel il se trouve exposé, et se livre tout entier au plaisir de 

goûter un peu de ce miel. La licorne est la figure de la mort, qui poursuit l'homme 

sans cesse et qui aspire à le prendre; l'abîme c'est le monde avec tous ses maux. 

L'arbuste, c'est la vie de chacun, qui est rongée sans cesse par toutes les heures 

du jour et de la nuit, comme par un rat blanc et un rat noir, et qui va être coupée. 

La place où sont les quatre aspics, c'est le corps composé de quatre éléments, dont 

les désordres amènent la dissolution de ce corps. Le dragon terrible est la gueule 

de l'enfer, qui convoite de dévorer tous les hommes. Le miel du rameau, c'est le 

plaisir trompeur du monde, par lequel l'homme se laisse séduire, et qui lui cache 

absolument le péril qui l'environne46.»  
 
 
 

                                            
46  Jacques de Voragine, La Légende dorée, GF Flammarion, t.II, p.415. 



 

-67- 

 

 
 

Barlaam enseignant Josaphat. Gravure sur bois de la fin du XVème siècle 
illustrant une version allemande en prose de la légende. La gueule du dragon 
s’ouvre sur les feux de l’enfer, la licorne menace d’y jeter l’homme trop avide. 

 
 

 Contrairement aux récits précédents, chasse à la licorne, purification des 

eaux, combat du lion et de la licorne, cette parabole ne prétend nullement décrire 

une scène réelle et habituelle, et nous ne nous y attarderons donc guère. 

Contentons-nous de remarquer que la licorne n'a pas ici le beau rôle. 
 
 
 



 

-68- 

 

 
 

Gravure sur cuivre de Boetius Adam Bolswerth (vers 1580-1634) 
représentant la parabole de Barlaam. Pour rendre menaçante la traditionnelle 
licorne chevaline, le graveur a dû lui faire violemment rejeter l'air par les 
naseaux. 

 

 

 

Le lion et la licorne 
 

 Nous avons vu les bestiaires citer les psaumes ou le livre de Job au sujet de 

la licorne, et il convient donc de préciser comment l’animal est entré dans les 

Saintes Écritures. Le responsable est la Bible grecque dite des Septante, traduction 

de l’Ancien Testament réalisée à Alexandrie au troisième ou deuxième siècle avant 

Jésus-Christ, et destinée aux juifs hellénisés. Les traducteurs butèrent sans doute 

sur le mot hébreu Reem, ou Remim, dans lequel on voit aujourd’hui soit un buffle, 

soit un cerf, soit l’espèce éteinte bos primigenius, qui a vécu au Moyen-Orient. Les 

Septante traduisirent Reem par monoceros, terme qui voulait peut-être désigner un 

rhinocéros, dont le nom n’apparaît nulle part dans le texte biblique. Or c’est à partir 



 

-69- 

 

de cette Bible en grec, et non du texte hébreu, que fut rédigé à la fin du IVème 

siècle le texte latin de saint Jérôme, connu sous le nom de Vulgate, qui allait 

devenir la version officielle de l’église romaine et être diffusé dans toute l’Europe. 

Les rédacteurs de la Vulgate semblent avoir hésité face au monoceros des 

Septante, qu’ils traduisirent tantôt par rhinoceros, tantôt, notamment dans Job, 

Isaïe et les Psaumes, par unicornis. Il était néanmoins évident pour eux que 

l’animal décrit devait être unicorne47. Le plus connu des passages bibliques mettant 

en scène la licorne était le psaume 2248, «sauve moi de la gueule du lion et des 

cornes (sic) de la licorne49». La tradition associa donc ces animaux, tous deux 

puissants, sauvages et exotiques. Ils figurent ainsi parfois, côte à côte ou affrontés, 

dans l’iconographie de la fin du Moyen-Âge, notamment dans les manuscrits juifs. 

Bien que le texte du psaume ne fasse pas mention d’un combat, l’affrontement des 

deux bêtes les mettait en situation, et était un moyen de représenter leur force et 

leur agressivité. 
 
 
 

                                            
47  Pour quelques détails supplémentaires sur ce point, et sur les différents 
passages bibliques concernés, voir notamment Jean-Pierre Jossua, La licorne, 
Histoire d’un couple, Paris, Cerf, 1985, p.18 et surtout Allen H. Godbey, “The 
Unicorn in the Old Testament”, in The American Journal of Semitic Languages and 
Litteratures, Juillet 1939, vol.LVI, pp.256-296. La Vulgate emploie le terme 
unicornis en sept endroits: Nombres, XXIII, 22 ; Deutéronome, XXXIII, 17 ; 
Psaumes, XXII, 21 ; Psaumes, XXIX, 6 ; Psaume, XCII, 10 ; Isaïe, XXXIV, 7 ; Job, 
XXXIX, 9-12. Voir aussi infra, t.II, p.157. 
48   ou 21 selon certaines numérotations. 
49   «Libera me ab ore leonis et a cornibus unicornium humilitatem meam» selon le 
texte de la Vulgate.  



 

-70- 

 

  
  
Le combat du lion et de la licorne, enluminure d’un livre d’heures anglo-
français du XIIIème siècle. On remarque que l’image du lion n’est guère plus 
exacte que celle de son adversaire. 

 
 

 La connaissance médiévale faisait beaucoup de cas des «amis» et «ennemis 

naturels», supports inépuisables de métaphores moralisantes. La licorne, dont la 

seule amie, très rarement citée, semble avoir été la colombe, a longtemps eu pour 

ennemi naturel l'éléphant, à la suite d'une confusion avec le rhinocéros, dont nous 

avons rendu responsable Isidore de Séville. A la fin du Moyen-Âge, elle vit donc 

soudain se dresser devant elle un nouvel adversaire, le redoutable lion, avec lequel 

elle n'entretenait, dans la tradition des bestiaires, pas de lien particulier. L'origine 

de ce récit était déjà bien connue des savants de la Renaissance, puisque Conrad 

Gesner (1516-1565) l'attribuait au «roi d’Éthiopie, dans une lettre en hébreu au 

pontife de Rome50»; on reconnaît là la fameuse «lettre du Prêtre Jean», célèbre 

faux rédigé à la fin du XIIème siècle, sans cesse recopié, puis imprimé, jusqu'au 

début du XVIème. Dans l'une des innombrables versions de ce texte, nous lisons: 

«Le lyon les occit moult subtillement, car quant la licorne est lassée, elle se mect 

de costé ung arbre, et lion va entour et la licorne le cuyde fraper de sa corne et elle 

frappe l'arbre de sy grant vertus, que puys ne la peut oster, adonc le lyon la 

tue51.» De fait, ce récit ne figure ni dans les textes médiévaux inspirés du 

Physiologus, ni dans le Roman d'Alexandre, dont beaucoup de merveilles se 

retrouvent pourtant dans la lettre du Prêtre Jean. Cette légende ne semble pas 

avoir été connue en Occident avant que le pape ne reçoive la missive du 

                                            
50  Conrad Gesner, Historia Animalium, de Quadrupedibus Viviparis, Francfort, 
1603 (1551), p.692. 
51  Prestre Jehan à l'empereur de Rome et au roy de France, s.l.n.d., texte imprimé 
du XVème siècle, cité in Ferdinand Denis, Le Monde enchanté, Paris, 1843, p.192. 



 

-71- 

 

mystérieux prêtre-roi; si la lettre était authentique, nous y verrions volontiers une 

légende éthiopienne. Mais il s'agit d'un faux, rédigé selon certains dans le monde 

byzantin, selon d'autres dans les royaumes francs d'Orient, selon d'autres encore 

par des juifs de Provence52. Sans doute l’image du combat entre les deux animaux 

a-t-elle été suggérée à l’auteur de la lettre par le psaume 22, ce qui tendrait à 

renforcer cette dernière hypothèse. 
 
 
 

 
 

Sur ce cor d'ivoire, sculpté à la fin du XIème ou au début du XIIème siècle, 
un lion fait face à une licorne trapue, qui, de la pointe de sa corne, touche le 
feuillage d'un arbre. On peut voir ici la scène du combat entre le lion et la 
licorne, ce qui signifierait que ce récit est antérieur à la «lettre du Prêtre 
Jean». Cette interprétation, qui ferait de cet olifant la seule représentation 
médiévale connue de la licorne plantant sa corne dans un arbre en affrontant 
le lion, reste cependant très hasardeuse. 

 
 
 

 La licorne, qui, il est vrai, se fait rarement remarquer par sa modestie, 

apparaît ici terriblement suffisante. Le récit n'a la sanction ni de l'Écriture Sainte, ni 

des autorités grecques ou latines, ni même du Physiologus. Il eût pu se prêter à 

une condamnation de la présomption, mais n'a pourtant  jamais servi de support à 

                                            
52  Voir au chapitre suivant la bibliographie générale sur ce sujet déjà longuement 
discuté. 



 

-72- 

 

une quelconque allégorie, chrétienne ou simplement morale53. Pour toutes ces 

raisons, et malgré la fantastique diffusion de la lettre du Prêtre Jean, il n'a pas 

connu la popularité des légendes précédentes. Les auteurs de la Renaissance qui 

traitèrent de la licorne citent rapidement cet épisode, sans en faire autant de cas 

que de la chasse à la licorne ou de la purification des eaux, en retenant surtout que 

«son plus grand ennemi et plus contraire qu’elle ait est le lion54». Les artistes 

continuèrent à représenter occasionnellement le combat entre la licorne et le lion, 

mais pas dans la scène de l’arbre55. Peu appréciée des érudits, presque ignoré des 

artistes, ce conte s'intégra néanmoins au corpus légendaire traditionnel sur 

l'animal. 
 
 

 

                                            
53  On trouve dans la littérature médiévale quelques allusions à l'orgueil de la 
licorne, mais rien ne prouve qu'elles soient liées à ce récit. Saint Bernard de 
Clairvaux encourage ainsi l'homme à lutter contre ses démons intérieurs, «la rage 
du lion, l’impudeur du bouc, la férocité du sanglier, la superbe de la licorne», 
Tractatus de Interiori Domo, seu de Conscientia Ædificanda, ch.XII, in Migne, 
Patrologie latine, vol.CLXXXIV, col.516-517. Pour Thomas d'Aquin, la licorne «a une 
corne, et pour cela signifie les puissants et les rois», Commentaire sur Isaïe, 
XXXIV, 7. 
54   Joseph Boillot-Lengrois, Nouveaux Portraits et figures de termes pour user en 
l’architecture, composez et enrichiz de diversité d’animaux représentez au vray, 
selon l’antipathie et contrariété naturelle de chacun, Langres, 1592, fol.20-21. 
55   Par exemple sur une miniature du De Nobilitatibus Sapientius et Prudentius 
Regnum de Walter de Milimete, peinte vers 1386, qui se trouve à la Christ Church 
Library d’Oxford (Ms EII (92), fol. 46 v°). Dans ce combat, c’est la licorne qui a 
visiblement le dessus. 



 

-73- 

 

 
 

Le Combat du lion et de la licorne, tapisserie flamande du XVIème siècle, 
aujourd'hui dans la chapelle du palais Borromée, sur une île du lac Majeur. Là 
encore, la licorne semble victorieuse, mais sur la tapisserie suivante, deux 
autres lions se joignent au premier et la bête solitaire succombe. L’emblème 
de la famille Borromée était une licorne faisant fuir une vipère, cette dernière 
figurant sur le blason de la famille rivale des Visconti. 

 
 

 

 Shakespeare, qui semble sceptique, fait ainsi dire à Decius, pour montrer la 

naïveté de César: 

    «…Il aime entendre  

 Que les licornes se laissent abuser par les arbres, 

 Les ours par les miroirs, les éléphants par les trous, 

 Les lions par les rets, les hommes par les flatteurs. 

 Mais lorsque je lui dis qu'il hait les flatteurs, 

 Il m'approuve, et il est flatté. 

 Laissez moi faire!56» 

 

 Ce récit apparaît à au moins deux reprises dans la poésie anglaise du 

XVIème siècle57. Chez George Chapman, l'homme avide de s'emparer de la 

                                            
56  Shakespeare, Jules César, II,1. 
57  «Like as a Lyon whose imperial powre 
 A proud rebellion Unicorn defyes 
 T'avoid the rash assault and wrathful stowre 



 

-74- 

 

précieuse corne a pris la place du lion. C'est sous cette nouvelle forme que, sans 

doute à une date plus récente, l'histoire passa dans le folklore germanique.  
 
 

 
 
Chromolithographie de C. Offterdinger, provenant d'une 
édition allemande des contes de Grimm. 
 
 

                                                                                                                                
 Of his fiers foe, him to a tree applyes 
 And when him running in full course he spyes 
 He slips aside: the whiles that furious beast 
 His precious horne, sought of his ennemyes, 
 Strikes in the stocke, ne thence can be releast, 
 But to the mighty victor yields a bounteous feast» 
  Edmund Spenser (1552-1599), The Faerie Queene, II.5,10. 
 
  «I once did see  
 In my young travels through Armenia 
 An angrie unicorn in his full carier 
 Charge with too swift a foot a Jeweller 
 That watcht him for the Treasure of his browe; 
 And ere he could get shelter of a tree, 
 Naile him with his rich Antler to the Earth.» 
  George Chapman (1559-1634), Bussy d'Ambois, part.I, II.1,52. 



 

-75- 

 

 

 On la retrouve, presque à l'identique, dans un conte des frères Grimm, Le 

vaillant petit Tailleur, version populaire des travaux d'Hercule58. A cette unique 

exception près, d'ailleurs assez récente, la licorne, d'origine orientale et classique, 

est restée presque absente des traditions populaires européennes. 

 

 

  

La dame à la licorne et le chevalier au lion 
 

 Le Roman de la dame à la licorne et du chevalier au lion  est un texte 

courtois peu connu, dont il ne subsiste qu’un unique manuscrit, conservé à la 

Bibliothèque nationale. Il conte l’histoire d’une princesse qui était si belle et chaste 

que le Dieu d’amour lui fit présent d’une licorne, et qu’elle fut désormais appelée 

«la blanche dame qui la licorne garde». Elle épousa un seigneur de haut lignage, 

mais devint la dame de cœur du «biau chevalier». En l’honneur de sa dame, le 

chevalier partit à l’aventure dans le vaste monde, captura et apprivoisa un lion. La 

Dame reçut un jour la fausse nouvelle de sa mort, et défaillit. Un mauvais seigneur 

du voisinage en profita pour l’enlever. Croyant à sa mort, le chevalier au lion fut 

frappé de folie, avant de reprendre ses esprits et de partir, avec la bénédiction de 

l’époux de sa dame, à l’assaut du château du ravisseur. Il libéra sa bien aimée et 

ils quittèrent tous deux le château maudit, la dame montée sur la licorne, le 

chevalier sur son lion59. 

  

                                            
58  «D'une licorne, répondit le petit tailleur, je m'effraie encore moins que de deux 
géants. Sept d'un coup, c'est ma devise. Il se munit d'une hache et d'une corde 
pour partir vers la forêt, suivi de son escorte, à laquelle il donna l'ordre de 
l'attendre sur la lisière, quand ils y furent arrivés. Et il entra tout seul, comme la 
première fois, dans la forêt sauvage. Il n'attendit pas longtemps, car déjà la licorne 
arrivait, fonçant sur lui tête baissée et comme pressée d'en finir avec lui. “Du 
calme, du calme, dit-il, cela ne vaut rien d'aller si vite.” Et il attendit sans bouger, 
jusqu'au moment ou l'animal fut prêt à le toucher. Il se cacha alors lestement 
derrière un arbre. Lancée de toute la vitesse de son galop, la licorne embrocha 
l'arbre et enfonça sa longue corne si profondément dans le tronc, qu'elle n'eut pas 
la force de l'en retirer et resta prisonnière. “Je le tiens, mon petit oiseau”, dit le 
tailleur qui sortit de derrière son arbre pour passer la corde au cou de la licorne, 
puis dégager sa prisonnière de l'arbre à coups de hache. Après quoi, il la mena 
devant le roi» [et, bien sûr, épousa la princesse]. Jacob & Wilhelm Grimm, Le 
vaillant petit Tailleur. 
59   Le Romans de la dame à la lycorne et du beau chevalier au lyon, éd. Gennrich, 
Dresde, 1909. 



 

-76- 

 

 Le psaume 22 est bien oublié. Comme il l’a fait avec la scène de la chasse à 

la licorne, le monde de l’amour courtois a donné un sens nouveau au couple du lion 

et de la licorne. Celui-ci est évident: on n’imagine ni un chevalier à la licorne, ni 

une dame au lion. 

 Par son pelage, beige sur les tapisseries mais d’un or éclatant dans nombre 

de blasons, par sa crinière flamboyante, le lion est un animal solaire. C’est de plus, 

avec le cerf, l’un des rares animaux héraldiques dont la silhouette suffise à indiquer 

le sexe, masculin. Sur un écu, il signifiait avant tout le courage et la force. 

 La robe de la licorne est d’une blancheur lunaire, et l’on sait que, pour 

d’évidentes raisons physiologiques, la lune fut de tous temps associée à la féminité. 

En outre, la blanche bête était l’amie des jeunes vierges, et nous avons vu qu’elle 

signifiait la pureté, la chasteté. 

 Le lion et la licorne sont devenus ici des symboles masculins et féminins - 

solaires et lunaires disent les textes ésotériques, ce qui est une manière un peu 

plus prétentieuse d’exprimer la même idée. 
 
 
 



 

-77- 

 

 
 

La Dame à la licorne. L’Odorat. Peu avant 1500 
 
 

 On ignore à quelle occasion furent commandées, vers la fin du XVème 

siècle, les tentures de La Dame à la licorne, qui portent les armes de la famille 

lyonnaise des Le Viste. De telles œuvres d’art étaient souvent des cadeaux de 

mariage, et cela pourrait alors expliquer la présence du lion et de la licorne, des 

deux époux donc, sur chacune des six tapisseries. Certes, cette symbolique ne 

semble pas avoir été extrêmement répandue, et il est aussi possible que les deux 

animaux ne figurent ici que pour leur fierté héraldique60, comme dans les armes du 

Royaume Uni. 

                                            
60  La thèse selon laquelle les tapisseries de La Dame à la licorne auraient été 
tissées à l’occasion d’un mariage ne fait plus aujourd’hui l’unanimité. Alain Erlande 
Brandenburg (La Dame à la licorne, Paris, 1989, p.67) la condamne au nom des 
règles de l’héraldique: s’il s’agissait d’un cadeau de noces, les armes de la mariée 
devraient être mi parti, à dextre des armes du mari, à sénestre de celles du père, 
alors que l’on a ici des armes pleines. Ces règles n’étaient cependant pas toujours 
strictes, les armes représentées sur un présent pouvant dépendre du prestige 
comparé des deux familles, ainsi que de la personne et de l’intention de celui qui 
offrait le cadeau, ou tout simplement du délai nécessaire à la réalisation d’une telle 
œuvre. 



 

-78- 

 

 Ce sont en effet des contingences historiques qui ont fait du lion et de la 

licorne les supports du blason britannique. Les armes anglaises étaient 

traditionnellement soutenues par un lion et un second animal, différent à chaque 

règne. Le blason écossais, quant à lui, était supporté par deux licornes. C’est donc 

tout naturellement que, lors de l’union entre les deux royaumes en 1603, le lion et 

la licorne vinrent encadrer l’écu du Royaume Uni61, et il ne faut voir dans ce couple 

aucune signification symbolique62. 

  

 

                                            
61   Une comptine anglaise, citée par Lewis Caroll dans De l’autre côté du miroir, 
rappelle l’origine de ces supports d’armes: 
  The lion and the unicorn 
  were fighting for the crown 
  The lion beat the unicorn 
  all around the town 
  (Le lion et la licorne 
  se disputaient la couronne 
  Le lion battit la licorne 
  tout autour de la ville) 
62   Il existe un important corpus de textes symbolistes et ésotériques modernes sur 
l’association du lion et de la licorne. Ils font remonter le double couple lion/licorne 
et soleil/lune à la plus haute antiquité, s’appuyant invariablement sur le même bas 
relief des ruines de Persépolis figurant l’affrontement entre un lion et ce qui semble 
être un buffle unicorne. Ils transposent l’opposition entre le lion et la licorne dans la 
symbolique alchimique, qui semble l’avoir largement ignorée, et ramènent 
l’essentiel de la légende de la licorne à sa symbolique lunaire. L’ouvrage de Robert 
Brown, The Unicorn, a  Mythological Investigation, qui est à l’origine de cette 
doctrine, parut à Londres en 1881, à une époque où il était de bon ton de voir dans 
tout ce qui était un peu ancien des représentations solaires et lunaires. 
 Le caractère unicorne des animaux représentés de profil dans les bas reliefs 
antiques peut-être discuté. A supposer qu’il soit réel, il est pour le moins osé d’en 
déduire une continuité symbolique et iconographique entre un bas-relief antique et 
des miniatures de la fin du Moyen-Âge. Voir sur ce point Cyril G.E. Bunt, “The Lion 
and the Unicorn”, in Antiquity, vol.IV, Gloucester,1930, pp.425-437. 

 
Le combat du lion et de la licorne, d’après un bas relief des ruines de 
Persépolis. Gravure du livre de l’explorateur Carstens Niebuhr, 
Voyage en Arabie et en d’autres pays circonvoisins, Amsterdam, 
1779, qui fit connaître cette image en Europe. 



 

-79- 

 

 

Les démons et la licorne 
  

  «Il est difficile d’écrire un paradis quand tout semble vous pousser à écrire 

une apocalypse», remarque Ezra Pound. La nature lui devenant étrangère, l’homme 

a créé des monstres à son image; du serpent, il a fait le dragon cracheur de feu, 

avide d’or et de jeunes vierges; du loup, il a fait le garou; de l’aigle et du vautour, 

la harpie. La blanche et légère licorne, plus charmante encore que le déjà séduisant 

cheval, semble faire exception. Christique et marial, son symbolisme habituel est 

très positif. L'animal, qui apparaît dans les scènes de capture comme une victime 

presque consentante, n'est que rarement associé au mal, au démon, au vice ou 

simplement à la violence, même si les bestiaires ne manquent pas de rappeler sa 

force. Ainsi, alors même qu’Isidore de Séville contait sont combat contre l’éléphant, 

et que la lettre du Prêtre Jean relatait son affrontement avec le sauvage lion, les 

miniatures présentant la licorne affrontée à d’autres animaux sauvages sont 

relativement rares63. 
 
 
 

                                            
63  Sur un livre de modèles florentin du milieu du XVème siècle, on voit un dessin à 
l’aquarelle d’une licorne piétinant une biche et s’apprêtant visiblement à la dévorer 
(Musée du Louvre, Collection Edmond de Rothschild, n°754-763d.R., fol.5v°). A la 
même époque, sur la Bible de Borso d’Este, une blanche licorne était représentée 
affrontant un dragon; la référence à l’iconographie de Saint Georges affrontant le 
dragon est évidente, et l’albe bête a donc ici, malgré sa violence, une valeur tout à 
fait positive (Modène, Biblioteca Estense, ms Cl 11N132, vol.II, fol.185). 



 

-80- 

 

 
 

Des merveilleuses bêtes qu’Alexandre détruisit, miniature d’un manuscrit 
français du Roman d’Alexandre, copié vers 1460. L’armée du roi de 
Macédoine, équipée d’armures du XVème siècle, combat contre les 
cynocéphales, les dragons à deux têtes, et «des bêtes sauvages qui avaient 
cornes au front, armées et acérées, dont ils perforaient légèrement les écus 
des gens d’armes». Comme souvent, ces féroces bêtes sont représentées 
unicornes, avec la silhouette de cheval et la corne noire du monocéros de 
Pline. Les soldats d’Alexandre combattent ici vingt et une licornes, dont dix 
gisent déjà à terre, au premier plan. Ces animaux ont cependant ici un 
caractère de force brute plus que de malignité. 

 
 
 



 

-81- 

 

 
 
Ce tableau du florentin Jacopo del Sellaio  (vers 1441-1493) illustre une 
scène classique de l’iconographie de la Renaissance. Après son retour des 
enfers, Orphée, triste et vieux, mène une vie solitaire que seule la musique 
égaie parfois. Sa musique est si belle qu’elle captive les animaux, même les 
plus féroces, qui se réunissent en paix autour de l’artiste. La licorne, qui a ici 
une silhouette chevaline et une mâchoire de carnassier, fait partie de ces 
animaux sauvages, tout comme le dragon, ici également unicorne. Ceux des 
animaux qui sont trop loin pour entendre la musique conservent leur férocité 
habituelle. L’arche rocheuse derrière le musicien symbolise l’entrée des 
enfers64.  

 

 

Dans le monde italien et provençal de la fin du Moyen-Âge, la licorne devint 

cependant parfois, plus nettement encore, une créature du mal 65. 

  

 Ouvrons de nouveau la Légende dorée de Jacques de Voragine, pour y 

trouver un récit plus connu que la parabole de Barlaam et Josaphat, la tentation de 

saint Antoine66. Les démons, y lit-on, «lui apparurent sous la forme de différentes 

                                            
64  Sur l’iconographie de cette scène, voir aussi t.II, pp. 202, 266.  
65  Dans son commentaire du psaume XXII, , Bède le Vénérable, écrivait déjà: 
«Sauve moi, humble serviteur, des cornes, c'est à dire de l'orgueil et de l'arrogance 
des unicornes, ou plutôt des juifs qui se dressent, forts de la superbe de leur loi 
unique. Car l'unicorne, qui n'a qu'une seule corne, est comparé aux juifs qui 
avaient presque une corne, puisqu'ils croyaient en un seul Testament et à la 
promesse d'une vie terrestre et non aux cieux». Mais, au début du VIIIème siècle, 
le saint anglais se faisait de l'unicornis une image qui devait sans doute plus au 
rhinocéros d'Isidore de Séville qu'au chevreau du Physiologus. Cette allégorie, 
encore reprise au IXème siècle par le théologien allemand Raban Maur dans son De 
Naturis Rerum, fut ensuite délaissée par les bestiaires. cf. Jacques Voisenet, 
Bestiaire chrétien, l'imagerie animale des auteurs du Haut Moyen-Âge, Toulouse, 
1994, p.317. 
66  Le dramaturge italien Dario Fo rapportait ainsi un conte sicilien inspiré d'une 
fable d’Ésope. La licorne, absente de la fable originelle, apparaît dans ce récit sous 
un jour peu flatteur: Une féroce licorne arrivée depuis peu dans la forêt s'attaquait 
au lion, à l'ours, au tigre et à tous les autres animaux. Feignant de vouloir la paix, 



 

-82- 

 

bêtes féroces, et le déchirèrent à coups de dents, de cornes et de griffes67». Le 

texte ne nomme pas ces bêtes sauvages, mais le miniaturiste italien d'une Vita 

Antonii de la fin du XIVème siècle jugea que la belle licorne pouvait en faire partie. 

Qui, mieux que le bel animal unicorne irrésistiblement attiré par les jeunes vierges, 

pouvait figurer l'une de ces tentations démoniaques, la luxure68. 
 
 
 

 
 

Miniature de la Vie de saint Antoine, XIVème s..  
 
 
 

 Si le Physiologus est la principale source des bestiaires européens, il existe 

cependant une autre tradition de même origine, mais de bien moindre importance, 

                                                                                                                                
ces derniers coupèrent leurs griffes et dirent à la nouvelle venue: «Tu vois, nous 
n’avons plus de griffes, nous ne sommes plus un danger pour toi. Fais comme 
nous, et fais scier ta corne en gage de bonne volonté.»Convaincue, la sauvage 
licorne fit ce qu'on lui suggérait. Mais, contrairement aux griffes, la corne ne 
repousse pas. L'allégorie était mise au goût du jour par l'écrivain contestataire, la 
licorne représentant les syndicats réformistes, le lion et l'ours, le patronat. 
67   L’identification des démons aux animaux du bestiaire n’est pas exceptionnel: 
«onocentaures, poilus, sirènes, lamies, hiboux, autruches, hérissons, aspics, 
basiliscs, lions, dragons, scorpions» lit-on dans le traité de Jean Cassien, cité par 
Blaise Cendrars, Bourlinguer, Denoël, Folio, p.124. 
68  Voir la thèse de Philippe Brun, Saint Antoine ermite, Essai de mythologie 
chrétienne, Grenoble III, 1992. La licorne apparaît également parmi les tentateurs 
de Saint Antoine dans le récit de Gustave Flaubert. 



 

-83- 

 

dont on retrouve la trace dans quelques textes byzantins et méridionaux. Les 

Cyranides, dont les manuscrits connus ne remontent pas au delà du XIVème siècle, 

sont un texte d'origine hellénistique, mêlant recettes de médecine et formules de 

magie dans un syncrétisme gréco-oriental à la mode alexandrine. Le cinquième 

livre des Cyranides est un bestiaire peut-être contemporain du Physiologus, mais 

en partie indépendant de ce dernier. Rhinocéros et monocéros y sont confondus en 

un seul animal; si celui-ci est attiré par l'odeur et l'aspect des jeunes vierges, c'est 

en raison de sa grande lascivité, que confirment d'ailleurs les propriétés 

aphrodisiaques d'une boisson concoctée à partir de ses testicules69. 

 

 Assez largement ignoré du Moyen-Âge occidental, le texte des Cyranides fut 

redécouvert à la Renaissance, et parfois attribué à Hermès Trismégiste. Malgré sa 

faible diffusion, il est sans doute à l'origine de quelques remarques sur la lascivité 

de la licorne dans la littérature des XVème et XVIème siècles. 
 
 
 

 
 

L'Intempérance, gravure de la Fior di Virtu, Florence, 1491.  
 
 

                                            
69  La question de savoir jusqu’à quel point le Physiologus et les Cyranides sont 
indépendants reste ouverte. Les deux ouvrages ont des origines hellénistiques 
peut-être contemporaines; leurs contenus sont différents mais similaires. Marco 
Restelli voit dans les Cyranides l’une des sources possibles du Physiologus (Marco 
Restelli, Il Ciclo dell’unicorno, Venise, 1992, p.21), mais en l’absence d’une 
datation précise de ces deux textes il est impossible de se prononcer. Il reste que 
le Livre des secrez de nature sur la vertu des oyseauls et des poissons pierres 
herbes et bestes, par exemple, montre que les Cyranides ont exercé sur le 
bestiaire médiéval une influence certes marginale, mais distincte de celle, 
dominante, du Physiologus. 



 

-84- 

 

 

 Un bestiaire vaudois du début du XVIème siècle ajoute ainsi à 

l'interprétation classique de la scène de la capture de la licorne, dans laquelle 

l'animal représente le Christ, une autre où il figure le diable attiré «par l’odeur de la 

virginité». En 1491, nous lisons dans une édition florentine de la Fior di Virtu, traité 

décrivant les divers vertus et vices: «L'intempérance peut être comparée à la 

licorne. C'est un animal qui a un tel goût pour la compagnie des jeunes filles que, 

lorsqu'il en voit une, il va vers elle et s'endort dans ses bras. Alors les chasseurs 

arrivent et le capturent. Sans cette intempérance, ils n'auraient jamais pu le 

capturer70.» Nous retrouverons la même remarque dans les carnets de Léonard de 

Vinci71. 
 
 
 

                                            
70  The Florentino Fior di Virtu, Washington, Library of Congress, 1953, p.90.  
Léonard de Vinci, Carnets, éd. MacCurdy, Gallimard, 1986, t.II, p.460. 
71   Voir infra, p.157. 



 

-85- 

 

 
 

La mort de Procris, tableau de Bernardino Luini (env. 1475-
1532). 

  
 
 

 La légende conte qu'Athena avait donné au roi de Crète, Minos, un chien qui 

ne manquait jamais d'attraper sa proie et une flèche qui touchait toujours son but. 

La légère Procris, amante de Minos, parvint à se les faire offrir. Plus tard, de retour 

à Athènes, elle soupçonna injustement son époux Céphale d'infidélité, et le suivit 

dans l'ombre quand il se levait, la nuit, pour chasser avec le chien Lealaps et la 

javeline magique. Entendant un bruissement de feuilles derrière lui, Céphale crut à 

une biche et lança le javelot, qui transperça le corps de son épouse. Sur ce tableau 



 

-86- 

 

italien du début du XVIème siècle, la luxurieuse Procris est représentée sous la 

forme d'une blanche licorne.  
 
 
 

     
 

A gauche: L'enlumineur qui, au début du XVème siècle, illustra ce manuscrit 
du Livre des propriétés des choses de Barthélémy l'Anglais n'avait sans doute 
pas de modèle pour représenter le satyre. Il lui attribua bien la face humaine 
et les sabots de bouc indiqués par le texte, mais il imagina la créature 
quadrupède et orna son front d'une corne unique. 
 
A droite: Cette miniature marque, dans un luxueux livre d’heures du début du 
XVIème siècle, le début de l’office des morts. Trois démons tourmentent 
l’âme damnée. L’un n’a pas de cornes; un autre en a deux; le troisième, sur 
la droite de l’image, porte une corne, et sa silhouette même n’est pas sans 
rappeler la licorne. Heures dites «de Henri IV», vers 1500. 

 
 
 

 Les pieds de bouc sont signe de luxure; les ailes membraneuses, comme 

celles de la chauve souris, parfois remplacées par de grandes oreilles, indiquent les 

créatures des ténèbres; la queue de singe signale le démon singe de dieu, et ses 

créatures, singes des anges et des hommes. Ce sont là, dans l'iconographie de la 

fin du Moyen-Âge et de la Renaissance, les caractéristiques les plus typiques du 



 

-87- 

 

diable et des siens. Il n'est cependant pas rare que les êtres maléfiques soient 

représentés cornus. Le plus souvent ces cornes, au nombre de deux, indiquent la 

puissance virile et l'animalité de ces entités démoniaques. Cette force se double 

d'une inquiétante étrangeté lorsqu'une corne centrale vient s'ajouter aux deux 

autres, ou les remplacer, comme sur le crâne de ce démon brandissant une lance 

par l'un des soupiraux de l'enfer dans une gravure d’Albrecht Dürer (1471-1528). 

Nous sommes bien loin ici de la blanche licorne, mais cette corne diabolique porte 

des stries qui font penser aux spirales des cornes de licorne. Ce n'est pas le cas, en 

revanche, de la corne du diable dans l'une des œuvres les plus connues du graveur 

de Nuremberg, Le Chevalier, la Mort, le Diable72, ni du curieux et unique bois de 

renne qui orne le front de la créature fabuleuse, mi-homme, mi-poisson, venue 

enlever une jeune villageoise du rivage où elle se baignait. 
 
 
 

                                            
72  Sur la signification de la corne unique dans cette gravure, on pourra consulter la 
thèse de Françoise Rücklin, La Condition humaine d'après Dürer, essai 
d'interprétation symbolique des Meistertiche, Zurich, Thesis Verlag, 1995, p.57. Le 
subtil distinguo, emprunté au Bestiaire du Christ de Louis Charbonneau-Lassay, 
que l'auteur y fait entre la symbolique de la licorne et celle de l'oryx unicorne est 
cependant largement infondé. 



 

-88- 

 

   
 

            
 

En haut, à gauche: Le Diable, le Prêtre et le Pèlerin, gravure des Apologi sive 
Mythologi Esopi…, recueil de fables publié par Sébastien Brant (1458-1520) 
en 1501. 
En haut, à droite: Le Monstre marin, gravure d’Albrecht Dürer, détail, vers 
1498. 
En bas, à gauche: La Descente du Christ aux enfers, gravure d'Albrecht 
Dürer, détail, 1510. 
En bas, à droite: Le Chevalier, la Mort, le Diable, gravure d'Albrecht Dürer, 
détail, 1513. 
 
 
 

 La corne des créatures maléfiques n’est cependant pas la longue défense 

spiralée de la licorne. Plus courte, elle est aussi courbée, vers l'avant ou vers 

l'arrière73. Le modèle ici n’est pas la licorne, moins encore le narval, mais bien le 

                                            
73   Dürer a cependant également représenté la licorne avec une corne courte et 
recourbée (voir infra, p.298). On trouvera de petites licornes à corne droite sur la 



 

-89- 

 

bouc ou le taureau, et la signification de ces cornes uniques n’est pas différente de 

celles des deux cornes du diable. 
 
 
 

 
 

Parmi les chimères et gargouilles redessinées par Eugène Viollet-le-Duc et 
Jean-Baptiste Lassus pour la restauration de Notre Dame de Paris, la plus 
emblématique, la plus souvent photographiée, celle que l’on retrouve sur 
toutes les cartes postales, est unicorne, mais sa corne n’a rien d’une licorne. 
Sa compagne de veille est une créature bicorne qui, pour le reste, n’est guère 
différente. 

 

                                                                                                                                
frise qui entoure le portail du temple dans une autre gravure de Dürer, Le Mariage 
de la Vierge. 



 

-90- 

 

 
 
La Femme de l’Apocalypse et le dragon à sept têtes, gravure 
d’Albrecht Dürer, vers 1497. Quatre des sept têtes de la bête 
sont unicornes. 

  

 

 «Alors un autre signe apparut dans le ciel: c’était un grand dragon rouge 

feu. Il avait sept têtes et dix cornes et, sur les sept têtes, sept diadèmes74». Sauf à 

placer, comme le firent quelques enlumineurs, les dix cornes sur la même tête, il 

fallait, pour de simples raisons arithmétiques, que certains des chefs de la bête de 

l’Apocalypse fussent unicornes. S’il ne faut donc pas voir là de lien avec la blanche 

licorne, il reste que les représentations de l’Apocalypse, assez fréquentes, 

contribuèrent peut-être, dès le Moyen-Âge, à répandre l’image de créatures 

démoniaques unicornes. 
 

                                            
74   Apocalypse, XII, 3. 



 

-91- 

 

 
 

 
 
Gravure de Gustave Doré pour une édition moderne de la 
Divine Comédie, parue en 1861. 
 
 
 

 Dans la Divine Comédie, au chant trente-deuxième du Purgatoire, Dante 

décrit comment, des côtés du char triomphal du griffon, symbole de l'Église, 

s'élèvent peu à peu les sept têtes hideuses de la bête de l’Apocalypse:  «Ainsi 

transformé, le char sacré fit paraître plusieurs têtes en ses diverses parties, trois 

au timon et une à chacun de ses coins. Les premières avaient des cornes comme 

les bœufs, mais les autres n'en avaient qu'une au milieu du front; on ne vit jamais 

un pareil monstre75». 
 
 
 

                                            
75  Dante, La Divine Comédie, Le Purgatoire, chant XXXII. 



 

-92- 

 

 
 

Sur un recueil de textes religieux et scientifiques juifs, enluminé à Troyes ou 
à Amiens à la fin du XIIIème siècle, le serpent d’airain façonné par Moïse et 
placé sur son étendard pour protéger son peuple de la morsure des serpents 
est représenté unicorne. Un dragon n’était alors autre qu’un grand serpent, 
terme qui désignait tous les reptiles. Le thème de la licorne qui combat le 
poison n’étant pas encore répandu en Occident, la corne unique, si elle n’est 
pas simplement décorative, est ici vraisemblablement le signe de la 
sauvagerie des créatures qui attaquent le peuple d’Israël. 

 

 

 

La licorne érotique 
 

 «La Dame à la licorne ne nous donnerait pas le spectacle d’une raideur si 

héroïque sans l’espoir, caressé en secret comme l’équivoque bête de la fable, de 

voir à temps l’objet de son désir surgir de l’horizon pour lui ravir sa vertu76.»  

 Tant le texte assez obscène dans lequel elle servait de support aux 

obsessions de Panurge, que la remarque plus fine de Léonard de Vinci, nous 

rappellent qu'il y a souvent dans le symbolisme, positif ou négatif, de la licorne une 

dimension érotique latente77. Ce n'est pas le moindre paradoxe d'un animal qui 

signifiait avant tout la virginité. La métonymie qui a, très tôt, transféré à la licorne 

les caractéristiques essentielles de la vierge - pureté, chasteté - est cause de cette 

ambiguïté, de cette surcharge symbolique. Le thème de la séduction est, en effet, 

au cœur du récit de la capture de l'animal et, concurremment à l'allégorie 

                                            
76  Marc Petit, La Traversée du solitaire, in Histoires sans fin, Paris, Stock, 1998. 
77   Sur la signification érotique de la licorne, voir Jean Pierre Jossua, La Licorne, 
histoire d’un couple, Paris, Cerf, 1985, et Gustav René Hocke, Labyrinthe de l’art 
fantastique, Le Maniérisme dans l’art européen, Paris, Gonthier, 1967, pp.197-200. 



 

-93- 

 

chrétienne, il fut utilisé comme tel dans une œuvre courtoise comme le Bestiaire 

d’amour de Richard de Fournival78. Tout le récit de la capture de la licorne peut 

être lu à travers la dialectique de la luxure et de la pureté. Dans la Chronique de 

Georges Chastelain (1403-1475), nous trouvons la description d’un pas d’armes du 

XVème siècle. Pour s’«inscrire» au tournoi, un chevalier devait toucher de la pointe 

de son épée un écu pendu à une effigie de bois représentant une dame et, à ses 

côtés, une licorne79. La dame, qui en symbolise l’enjeu et la cause, nous rappelle ici 

la forte dimension érotique du tournoi. Quant à la licorne, elle figure certes la 

pureté de la dame, mais elle se retrouve aussi chargé de toute la sensualité 

ambiante. 
 
 
 

                                            
78  Richard de Fournival, Le Bestiaire d’amour, éd. Hippeau, Paris, 1860, pp.23-24. 
79   Georges Chastelain, Le livre des faits de Jacques de Lalaing, in Œuvres, éd. 
Kervyn de Lettenhove, Bruxelles, 1866, t.VIII, pp.188-202. 
 Voir aussi Johan Huizinga, Le Déclin du Moyen-Âge, Paris, Payot, 1932, p.98. 



 

-94- 

 

     
 

François Clouet, dit Janet (1522-1572), Dame au bain. On a longtemps pensé 
que la dame ici représentée était Diane de Poitiers. 

 
 
 

 Dans sa très érudite étude sur Les Structures anthropologiques de 

l'imaginaire, Gilbert Durand constate que toute corne est susceptible de symboliser 

la puissance virile, non seulement de par sa forme, mais également parce que, 

chez de nombreuses espèces, seul le mâle porte des cornes; que l'on pense 

seulement aux différents usages, en anglais, de l'adjectif horny. Une corne unique 

semblerait plus encore se prêter à une telle interprétation, mais il convient 

cependant de ne pas s'avancer trop avant dans un domaine où les sources restent 

discrètes. En outre, il semble bien que les licornes femelles aient été, selon tous les 

auteurs, armées de même manière que les mâles. 

 Le passage du Cinquième et dernier livre des faits et dits héroïques du bon 

Pantagruel, que nous avons cité plus haut, est en effet le seul texte relativement 

ancien dans lequel la corne de licorne ait un sens clairement phallique. On peut voir 



 

-95- 

 

des indices dans telle ou telle représentation iconographique, une miniature de la 

capture de l'animal, la tapisserie du Toucher, une médaille de Pisanello, un croquis 

de Léonard de Vinci. Dans quelle mesure est-ce forcer les sources? 
 
 
 

 
 

Ce dessin de Léonard représente des animaux, au premier rang desquels une 
licorne, combattant devant un homme tenant un miroir enflammé. Sa 
signification symbolique, peut-être liée au mythe d’Orphée, nous est devenue 
étrangère. On a proposé de voir dans ce croquis au trait nerveux une 
allégorie… de la sodomie80. 

 
 
 
 

                                            
80  A.E. Popham, Les Dessins de Léonard de Vinci, Bruxelles, 1947, n°110. 
      Gustav René Hocke, Labyrinthe de l’art fantastique, Le Maniérisme dans l’art 
européen, Paris, Gonthier, 1967, p.198. 
 Il existe une gravure du XVIème siècle, parfois attribuée à Jean Duvet, qui 
représente cette même scène. Voir Jean-Eugène Bersier, Jean Duvet, le Maître à la 
licorne, Paris, Berger-Levrault, 1972, n°73. 



 

-96- 

 

              
 

La Dame à la licorne. La Vue et Le Toucher (détails). Dans la première 
tapisserie, la licorne relève la robe de la dame; dans la seconde, c’est le geste 
de cette dernière qui peut sembler ambigu. Ces deux tentures sont les seules 
de la série dont la jeune suivante de la dame s’est discrètement éclipsée. Cela 
prouve sinon que ces tapisseries ont un sens érotique, du moins que, comme 
la suite de cette étude le confirmera à l’occasion, l’on peut leur faire dire ce 
que l’on souhaite.  

 
 
 

 Il reste, à Rome, les fresques du Château Saint-Ange, réalisées pour le pape 

Paul III de 1543 à 1548 par plusieurs des meilleurs peintres de l’époque. Sur les 

murs et les plafonds de la salle du Persée, le couple de la jeune fille - on n’ose plus 

la supposer vierge - et de la licorne est représenté une dizaine de fois. A voir les 

poses lascives des albes bêtes, à voir les gestes équivoques de leurs compagnes, 

caressant la corne du bout des doigts, ou la pressant contre leurs seins, il ne fait 

aucun doute que, pour les auteurs de ces fresques, Perino del Vaga et Domenico 

Zaga, la connotation érotique était à la fois évidente et recherchée. 
 
 
 



 

-97- 

 

 

 
 
Perino Del Vaga et Domenico Zaga, Fresque de la salle du 
Persée, Rome, Château Saint-Ange. 

 
 



 

-98- 

 

 
 
Perino del Vaga (1501-1547), esquisse à l’aquarelle pour les 
fresques de la salle du Persée. 
 
 
 

 Cette belle série de fresques fait cependant exception dans l’iconographie de 

la licorne, et l’on peut y voir un jeu des deux peintres s’amusant à faire d’un 

symbole de chasteté l’incarnation de la luxure, mettant ainsi en avant un sens 

érotique habituellement plus discret. Un quart de siècle plus tôt, Alessandro Araldi 

(?-1528) avait fait figurer, au plafond des appartements de Giovanna da Piacenza, 

à Parme, plusieurs fresques présentant des exemples de vertu et de piété féminine. 

A côté de la charitable Pero qui sauva la vie de son vieux père en lui donnant le 

sein dans leur prison, une licorne se réfugie dans le giron d’une peu discutable 

vierge fermement sanglée dans l’habit des bénédictines81. 
 

 Quoi qu'il en soit, on peut être surpris que ce soit Jung82, et non Freud, qui 

se soit intéressé à la licorne. Nous éviterons pourtant de nous en attrister, car les 

                                            
81   Erwin Panofsky, La Camera di San Paolo du Corrège à Parme, Hazan, 1996 
(1961), p.27. 
82  Carl-Gustav Jung, Psychologie et Alchimie, Paris, Buchet-Chastel, 1970, pp.548-
593. 



 

-99- 

 

élucubrations du premier n'ont fait que rendre l'animal plus séduisant encore; les 

déflorations du second lui auraient ôté tout son charme83. 

 

 

 Les bestiaires sont assez prolixes sur la licorne, et l'animal est très présent 

dans l'imagerie des XIIIème et XIVème siècles. Mais ce que les textes médiévaux 

nous apprennent de cet animal se limite à quelques apologues qui, s'ils nous 

laissent vaguement deviner une origine assez ancienne de la légende de la licorne, 

nous révèlent bien peu sur son apparence, sur les lieux où elle vit, sur sa réalité au 

sens moderne du terme. Rédacteurs et copistes des bestiaires se souciaient fort 

peu de savoir à quoi ressemblait la bête unicorne, et, si la tradition enseigne 

comment la capturer, nul ne s'est jamais préoccupé d'organiser une chasse. Pour le 

lecteur du bestiaire, tout comme pour son auteur, il suffisait de savoir que la 

licorne était attirée par les jeunes vierges. C'était là sa «nature», tout à la fois sa 

spécificité et sa raison d'être, puisque cette nature avait pour fonction première de 

permettre une représentation des mystères chrétiens. Ce statut n'avait rien 

d'exceptionnel, il était celui de tous les animaux du bestiaire médiéval, et explique 

que, jusqu'au quatorzième siècle, les rédacteurs de ces textes se soient peu 

préoccupés d'ajouter à ce corpus les portraits d'animaux européens qu'ils 

connaissaient bien, comme le lapin ou le loup, ou d'en ôter les descriptions de ceux 

qu'ils n'avaient jamais vus, comme la licorne, le dragon ou le phénix. La question 

de l'existence de la licorne ne se posait donc pas, et eût sans doute été jugée 

incongrue. L'intérêt de sa légende résidait en effet, non en la réalité de ce qu'elle 

décrivait, mais dans les allégories qu'elle permettait. La licorne eut une âme avant 

d'avoir un corps. 
 

 

                                            
83   On n’ose imaginer ce qu’un René Girard pourrait faire des relations triangulaires 
entre la licorne, la vierge et le chasseur ou, plus simplement, de la mort christique 
de l’animal. 



 

 

-100- 

 

 

 

1.2  -  LES  SILHOUETTES  DE  LA  LICORNE 
 

 

 

 Un petit chevreau, et d’autres unicornes aux silhouettes confuses, variées et 

multicolores, laissent la place à une fière et blanche haquenée. Les belles licornes 

des  tapisseries et des gravures - profil équin, sabots fendus, barbichette - ne 

répondent guère aux récits des voyageurs, ni aux considérations des savants. 

Quelques rares et étonnants cousins de l’albe cavale unicorne, un renne, une 

girafe, n’ont pas trouvé place dans notre imaginaire. 

 

 

 



 

 

-101- 

 

 
 Quand tout se trouva dit ou fait, le Chevalier s’en alla 
souhaiter le bonjour à Vénus. Il la trouva qui se promenait sur 
la pelouse, dans une fraîche robe de mousseline blanche, 
cueillant des fleurs pour décorer la table de son petit déjeuner. 
Il effleura son cou d’un baiser. 
 «J’allai justement nourrir Adolphe» dit-elle en montrant un 
petit réticule plein de brioches qui pendait à son bras. Adolphe 
était son unicorne apprivoisé. «C’est un tel amour» continua-t-
elle; «blanc comme lait de la tête au pied sauf ses yeux noirs, 
sa bouche et ses narines roses, et son jacques écarlate». 
 
 Aubrey Beardsley, 
  L’Histoire de Vénus et Tannhaüser. 

 
 
 

 C’est une beste félonne à merveilles, du tout semblable à un 
beau cheval, excepté qu’elle a la teste comme un cerf, les pieds 
comme un éléphant, la queüe comme un sanglier, et au front 
une corne aiguë, noire et longue de six ou sept pieds, laquelle, 
ordinairement, luy pend en bas comme la creste d’un coq 
d’Inde. 
 
 Le Cinquiesme et dernier livre des faicts et dicts héroïques du 
bon Pantagruel. 
 
 
 
 Au galop! Au galop! 
J’ai des sabots d’ivoire, des dents d’acier, la tête couleur de 
pourpre, le corps couleur de neige, et la corne de mon front 
porte les bariolures de l’arc en ciel. 
 Je voyage de la Chaldée au désert tartare, sur les bords du 
Gange et dans la Mésopotamie. Je dépasse les autruches. Je 
cours si vite que je traîne le vent. Je frotte mon dos contre les 
palmiers. Je me roule dans les bambous. D’un bond, je saute 
les fleuves. Des colombes volent au dessus de moi. Une vierge 
seule peut me brider. 
 Au galop! Au galop! 
 
 Antoine la regarde s’enfuir. 
 
 Gustave Flaubert, La Tentation de saint Antoine. 



 

 

-102- 

 

 

 

 

 

 

 Ce travail se veut d’histoire. Il ne s’agit donc ni d’une très hypothétique 

mythanalyse, ni d’une aléatoire psychologie des profondeurs. Il reste qu’il s’est 

trouvé des auteurs, au premier rang desquels Carl-Gustav Jung1, pour parler d’un 

archétype de la licorne traversant le temps, les civilisations et les aires culturelles. 

Sans aller jusque là, nous devons admettre qu’il existe aujourd’hui dans 

l’imaginaire occidental une image relativement précise de la licorne, un idéal-type à 

défaut d’un archétype. Cet animal imaginaire associé à la pureté, notamment 

féminine, est un cheval blanc, de petite taille, dont le front s’arme d’une longue 

corne spiralée. Notre propos sera donc ici de voir et de comprendre comment s’est 

constituée l’image actuelle de la licorne, bien éloignée de ce que laisseraient 

prévoir les sources qui ont donné naissance, ou du moins prétexte, à sa légende. 

Nous devrons aussi étudier la manière dont cette jolie construction des peintres et 

liciers de la fin du Moyen-Âge s’est trouvé plus ou moins validée par une science - 

cosmographie et histoire naturelle - qui se voulait moderne, fondée sur 

l’observation et l’expérience. Savants et voyageurs, en effet, ont décrit un 

«monocéros» que ceux-ci disent avoir vu, et que ceux-là pensaient être à même de 

connaître. Rejetée plus tard par la géographie et la zoologie moderne, la licorne 

s’est sagement repliée vers une épaisse forêt qu’elle n’avait jamais vraiment 

délaissée, celle des symboles et de la poésie, d’où elle observe les chasseurs avec 

l’amusement distrait que seule permet une très ancienne sagesse.  

 

 

 

Premières licornes 
 

 La licorne ne fut pas toujours «la cavale blanche de forme très parfaite» 

dont nous parle Victor Segalen2. Rien d’étonnant à cela quand on sait que le bel 

animal de la Renaissance descend de l’unicorne médiéval, multiforme, lui-même 

                                            
1  Dans Psychologie et alchimie, Paris, Buchet-Chastel, 1970, pp.548-593. 
2  Victor Segalen, La Queste à la licorne de Messire Beroald de Loudun, in Œuvres 
complètes, coll. Bouquins, Robert Laffont, 1995, t.II, p.1004. 



 

 

-103- 

 

imaginé à partir des descriptions grecques de Ctésias, parlant d’un âne des Indes 

au corps blanc et à la tête pourpre3, des traditions selon lesquelles Bucéphale 

aurait eu une corne au front4, du Physiologus qui le décrit parfois comme une 

chèvre5, d’autres traditions orientales peut-être.  
 
 
 

 
 

Alexandre tue Nectanebo et dompte Bucéphale, Miniature du Roman 
d’Alexandre, XVème siècle. Sur les miniatures et gravures, Bucéphale est 
parfois représenté armé d’une unique corne frontale, lors même que, comme 
ici,  le texte ne fait aucune allusion à cette singulière caractéristique. 

 
 
 

                                            
3  Ctésias cité par Élien, Sur la Nature des animaux, IV, 52, in Ctésias, Histoires 
de l’Orient, Paris, Éd. Les belles lettres, 1991, p.126. 
4  Le thème de la corne de Bucéphale n’apparaît pas dans la version du Roman 
d’Alexandre que j’ai lue (Paris, les Belles lettres, 1993). Jürgen W. Einhorn cite des 
versions en ancien français ou en haut-allemand du Roman d’Alexandre dans 
lesquelles Bucéphale est porteur d’une corne, souvent  noire (J.W. Einhorn, 
Spiritalis Unicornis, Munich, 1976, pp.130-131). On retrouve ce thème  chez Marco 
Polo, voir infra p.251. Bucéphale l’indomptable était également censé se nourrir de 
chair humaine, ce qui, comme la corne, symbolise sa puissance. Mais seul 
Alexandre pouvait le monter, et c’est alors aussi la blanche licorne que seule une 
pure vierge peut attendrir qui nous vient à l’esprit.  
5  «Il est une bête appelée Licorne (unicornis), que les grecs appellent rhinocéros. 
C’est une bête de petite taille qui ressemble à un chevreau et qui est 
particulièrement sauvage», in Bestiaire Ashmole 1511. La plupart des bestiaires 
inspirés du Physiologus ne donnent aucune description physique de la licorne. 



 

 

-104- 

 

 
 

«Voici ce que je discernai: un bouc vint de l’occident, ayant parcouru la terre 
entière mais sans toucher le sol, et le bouc avait une corne magnifique entre 
les deux yeux», Daniel, 8.5. La lecture classique de cette prophétie veut que 
ce soit Alexandre qui ait été qui ait été ainsi annoncé, et l’on voit en dessous 
sa puissante corne se diviser en quatre branches, figurant les quatre 
royaumes hellénistiques. Si nul ne prit jamais l’unicorne de la vision de Daniel 
pour un animal réel, le fait qu’il fut décrit comme un bouc n’est peut-être pas 
étranger à la silhouette qu’eut souvent, par la suite, la licorne. Commentaire 
de l’Apocalypse, XIème siècle. 

 
 
 

 Cosmas Indicopleustès, marchand alexandrin du VIème siècle, n’a pas vu de 

licornes. Mais il croyait fermement à leur existence et, écrit-il, «J’en ai vu quatre 

statues de bronze… C’est pour cela que j’ai fait ainsi mon dessin6.» On dispose de 

plusieurs manuscrits illustrés, datant des VIIIème et IXème siècles, de sa 

Topographie chrétienne. Il est probable, mais pas certain, que leurs dessins très 

similaires sont à peu près fidèles à l’original de Cosmas, et donc à l’idée qu’il se 

faisait de ce monocéros. Ils nous montrent une licorne caprine, parfois noire et 

parfois blanche, mais toujours de même silhouette, avec déjà la barbichette que 

l’on retrouve, jusqu’à nos jours, sur la plupart des représentations de l’animal. 

Plantée au sommet de la tête, la corne est droite, déjà longue, mais pas encore 

spiralée. 
 
 
 

                                            
6  Cosmas Indicopleustès, Topographie chrétienne, livre XI, Paris, 1973, tome III, 
p.326. 



 

 

-105- 

 

 
 
Le Monocéros sur un manuscrit de la Topographie chrétienne 
de Cosmas Indicopleustès. 
 
 
 

 Mais le texte de Cosmas, et les illustrations qui l’accompagnent, n’étaient 

guère connus des compilateurs médiévaux, qui imaginèrent leur licorne d’après le 

Physiologus, l’Histoire naturelle de Pline l’ancien, les Étymologies d’Isidore de 

Séville, le De Animalibus d’Albert le Grand, pour les plus érudits L’Histoire des 

animaux d’Aristote et quelques autres sources de moindre importance. Si l’on 

ajoute à cela les récits concernant le rhinocéros, puis, plus tard, les descriptions 

contradictoires des voyageurs, on croit découvrir non un animal, mais une famille 

comprenant des races aussi différentes qu’un caniche l’est d’un saint-bernard. Nous 

verrons plus loin que les désaccords entre ces différentes descriptions ont conduit 

certains à douter de la réalité de la licorne, mais ont amené d’autres à penser qu’il 

existe plusieurs espèces d’animaux unicornes.  

 

 Déjà, dans la première moitié du XIIIème siècle, le Livre des propriétés des 

choses du franciscain Barthélémy l’Anglais, conciliait des sources contradictoires en 

distinguant soigneusement les variétés de licornes: «Certaines ont un corps de 

cheval, une tête de cerf, une queue de sanglier, et ont une corne noire… On les 

appelle souvent monocéros ou monoceron. Une autre variété de licornes est 

appelée églisseron, c’est-à-dire chèvre cornue. Elle est grande et haute comme un 

cheval, mais semblable à un chevreuil; sa corne est blanche et très pointue… Une 

autre espèce de licorne est semblable à un bœuf, tachée de taches blanches; sa 

corne est noire et brune, et elle charge son adversaire comme le fait un taureau7.» 

                                            
7  Barthélémy l’Anglais (Barthélémy de Glanvil), Livre des propriétés des choses, 



 

 

-106- 

 

On reconnaît ici successivement le monocéros de Pline8, puis l’unicorne du 

Physiologus, et enfin le rhinocéros tel que le décrivait Isidore de Séville9. Le terme 

d’églisseron, peu courant, est vraisemblablement emprunté à une autre 

encyclopédie, celle de Thomas de Cantipré.  
 
 
 

 
 
Miniature du Livre des propriétés des choses de Barthélémy 
l’Anglais, vers 1410. 
 
 
 

 Sur un manuscrit du tout début du XVème siècle, qui se trouve à la 

Bibliothèque Nationale, le livre du Propriétaire consacré aux animaux est illustré 

d’une miniature présentant, parmi d’autres animaux, une fine et blanche licorne à 

la silhouette caprine, déjà très proche de celle que populariserait l’iconographie de 

la Renaissance, et qui ne répond de fait à aucune de ces trois descriptions. Cela 

nous fait donc, en un seul ouvrage, quatre licornes.  

 

 

 

                                                                                                                                
s.v.. unicorne, in Jules Berger de Xivrey, Traditions tératologiques, Paris, 1836. 
8  Pline, Histoire naturelle, liv.VIII, 33. 
9  Isidore de Séville, Étymologies, liv.XII, 2. 



 

 

-107- 

 

Unicornes médiévales 
 

 La licorne, représentée seule ou accompagnée d’une jeune vierge, avec 

parfois le flanc percé par la pique d’un chasseur, est un thème classique de 

l’iconographie médiévale. Elle apparaît dans les miniatures des bestiaires, mais 

aussi fréquemment dans les scènes de Création du Monde, ou dans des 

enluminures marginales purement décoratives. Voici une liste, non exhaustive, des 

manuscrits de la Bibliothèque Nationale où nous l’avons observée: 

 

arsenal 592, fol.15 Bible latine, Création du monde 

arsenal 3516, fol.205v° Bestiaire de Pierre de Beauvais, vers 1285, Chasse à la licorne 

arsenal 4613, fol.15v° Armorial de la Table Ronde, Armoiries de Gringalas, fin XVème siècle 

arsenal 4860, fol.31 Armorial de la Table Ronde, Armoiries de Gringalas, fin XVème siècle 

arsenal 4976, fol.121 Armorial de la Table Ronde, Armoiries de Gringalas, fin XVème siècle 

arsenal 5024, fol.9 Armorial de la Table Ronde, Armoiries de Gringalas, fin XVème siècle 

arsenal 5076, fol.7 Trésor de sapience, XVème siècle, Paradis terrestre 

arsenal 5207, fol.1 Robert Blondel, Livre des XII périls d’enfer, XVème siècle, Licorne héraldique 

fr.18, fol.180v° Saint Augustin, Cité de Dieu, 1473, Création du monde 

fr.19, fol.16 Saint Augustin, Cité de Dieu, 1473, Création du monde 

fr.28, fol.66v° Saint Augustin, Cité de Dieu, fin XVème siècle, Arche de Noé  

fr.95, fol.52v° Robert de Borron, Histoire du Graal, fin XIIIème siècle, Enluminure 

fr.145, fol.1v° Tableaux et chants royaux… d’Amiens, 1518, licornes héraldiques 

fr.145,fol.28v° Tableaux et chants royaux… d’Amiens, 1518, Vierge à la licorne 

fr.247, fol.3 Flavius Josèphe, Antiquités judaïques, vers 1415, Création du monde 

fr.412, fol.232 Richard de Fournival, Bestiaire d’amour, fin XIIIème siècle, Chasse à la 

licorne 

fr.412, fol.240 R. de Fournival, La Réponse de la Dame, fin XIIIème siècle, Chasse à la 

licorne 

fr.566, fol.80 Brunetto Latini, Livre du trésor, fin XIIIème siècle, bœuf unicorne d’Inde 

fr.566, fol.88 Brunetto Latini, Livre du trésor, fin XIIIème siècle, Chasse à la licorne 

fr.594, fol.102, fol.134v° Pétrarque, Triomphes, 1503, Triomphe de la Chasteté 

fr.841, fol.1 Thibaut de Champagne, Chansons, Chasse à la licorne 

fr.871, fol.1 Métamorphoses d’Ovide moralisées, XVème siècle, Création du monde 

fr.871, fol.196v° Métamorphoses d’Ovide moralisées, XVème siècle, Orphée charmant les 

animaux  

fr.1377, fol.1 Livre des Merveilles du Monde, XVème siècle, L’Afrique 



 

 

-108- 

 

fr.1378, fol.11v° Livre des Merveilles du Monde, XVème siècle, L’Inde 

fr.1437, fol.115 Armorial de la Table Ronde, fin XVème siècle, Armoiries de Gringalas 

fr.1444, fol.246 v° Guillaume le Clerc, Bestiaire divin, fin XIIIème siècle, Chasse à la licorne 

fr.1444, fol.260v° Richard de Fournival, Bestiaire d’amour, fin XIIIème siècle, Chasse à la 

licorne 

fr.1537,  fol.34, fol.87 Chants royaux… de Rouen, vers 1520 

fr.1553, fol.432 v° Dit de l’unicorne, XIIIème siècle, Licorne, arbre et serpent 

fr.1951, fol.14 Bestiaire d’amour rimé, fin XIIIème siècle, Chasse à la licorne 

fr.2813, fol.7v° Grandes Chroniques de France, vers 1380, Rêve de Childéric, Licorne et 

autres animaux 

fr.2810, fol.59, 59v° Livre des merveilles, vers 1410, Chasse à la licorne en Inde 

fr.2810, fol.85 Livre des merveilles, vers 1410, Licorne et autres animaux 

fr.9140, fol.327 Barthélémy l’Anglais, Livre des propriétés des choses, 1480, Paradis terrestre 

fr.9141, fol.303v° Barthélémy l’Anglais, Livre des propriétés des choses, vers 1410, Licorne 

seule 

fr.9342, fol.10v°, 96v°, 108, 131v°, 142, 147, 149v°, 154v°, 175, 184, 185   Roman d'Alexandre, 1448, 

Bucéphale unicorne 

fr.9352, fol.183 Roman d'Alexandre, 1448, Alexandre combat les licornes et les dragons 

fr.12247, contreplat supérieur Traité de la grandeur et excellence de la vertu, 1515 

fr.12322, fol.188 Matthäus Platearius, Livre des simples médecines, XIVème siècle, Vierge et 

licorne  

fr.12469, fol.9 Richard de Fournival, Bestiaire d’amour, fin XIIIème siècle, Chasse à la 

licorne 

fr.12562, 30 miniatures Roman de la dame à la licorne et du chevalier au lion, vers 1330 

fr.14357, fol.30 Armorial de la Table Ronde, Armoiries de Gringalas, fin XVème siècle 

fr.14969, fol.26v° Bestiaire de Guillaume le Clerc, fin XIIIème siècle, Chasse à la licorne 

fr.14970, fol.12v° Bestiaire de Guillaume le Clerc, vers 1285, Chasse à la licorne 

fr.15213, fol.74v° Richard de Fournival, Bestiaire d’amour, fin XIIIème siècle, Chasse à la 

licorne  

fr.22531, fol.324 Barthélémy l’Anglais, Livre des propriétés des choses, vers 1410, Licorne et 

lion 

fr.22532, fol.310v° Barthélémy l’Anglais, Livre des propriétés des choses, fin XIVème siècle, 

Licorne seule 

fr.22541, fol.58v° Pétrarque, Triomphes, vers 1500, Triomphe de la Chasteté 

fr.22543, fol.5 Chants de troubadours, vers 1300, enluminure 

fr.22971, fol.15v° Secret de l’histoire naturelle, vers 1480, Purification des eaux 



 

 

-109- 

 

fr.22971, fol.20 Secret de l’histoire naturelle, vers 1480, Animaux d’Éthiopie 

fr.22971, fol.26 Secret de l’histoire naturelle, vers 1480, Animaux d’Inde 

fr.24428, fol.63v° Bestiaire de Guillaume le Clerc, vers 1265, Chasse à la licorne et autres 

personnages 

fr.25566, fol.88v° Richard de Fournival, Bestiaire d’amour, fin XIIIème siècle, Chasse à la 

licorne 

hebr.48, fol.231 Pentateuque. Démon ailé et unicorne. 

hebr.418, fol.198 Asher ben Yehiel, recueil talmudique, XVème siècle, lion et licorne dans une 

lettrine. 

ital.450, fol.13v° Bestiaire, XIVème siècle, Chasse à la licorne 

ital. 548, fol.24v° Pétrarque, Triomphes, XVème siècle, Char tiré par des licornes 

lat.6, III, fol.65v° Bible catalane, vers 1000, Vision de Daniel 

lat.6, III, fol.66v° Bible catalane, vers 1000, Vision de Daniel 

lat.1171, fol.56 Heures dites «de Henri IV», vers 1500, démon unicorne 

lat.1173, fol.2 v° Heures de Charles d’Angoulême, vers 1480, licorne dans une lettrine 

lat. 2843 E, fol.66 Bréviaire, XIVème siècle, Capture de la licorne 

lat.3630, fol.76v° Bestiaire, XIVème siècle, Chasse à la licorne 

lat.3630, fol.79 Bestiaire, XIVème siècle, Licorne seule 

lat. 3638 A, fol.63 v° Bestiaire, XIIIème siècle, Chasse à la licorne. 

lat.8846, fol.1, 36v°, 47v°Psautier, fin XIIIème, Enluminures 

lat.8878, fol.239 Commentaire de l’Apocalypse, vers 1050, Vision de Daniel 

lat.10448, fol.118v° Bestiaire, XIIIème siècle, Licorne seule 

lat.11207, fol.8 Bestiaire, XIIIème siècle, Licorne seule 

lat.14284, fol.4v° Livre d’heures, fin XIIIème siècle, lettrine 

lat.14284, fol.4v° Livre d’heures, fin XIIIème siècle, enluminure, Chasse à la licorne 

lat.14429, fol.110v° Bestiaire, XIIIème siècle, Chasse à la licorne 
 
 



 

 

-110- 

 

 
 

Ces licornes sont assez conformes à la description, succincte, du Physiologus. 
La comparaison avec le chasseur et la vierge met en évidence la petite taille 
de la première, qui provient d’un bestiaire d’amour rimé de la fin du XIIIème 
siècle. La seconde, qui se trouve sur un manuscrit du Livre des propriétés des 
choses de Barthélémy l’Anglais copié au tout début du XVème siècle, a bien la 
silhouette d’un chevreau. Notons cependant aussi que, alors que le bestiaire 
ne souffle mot de ces détails, elles ont toutes deux la robe claire et une corne 
spiralée, caractéristiques qui se sont peu à peu imposées dans les 
représentations de licornes. 

 

   
 

A gauche: Licorne ocre, à corps de biche ou de lévrier et à corne lisse. 
A droite: monocéros au pelage un peu plus clair, à corne dorée. 
Le bestiaire anglais du début du XIIIème siècle d’où proviennent ces images 
étant aussi fragile que précieux, il n’est plus possible d’en faire de nouvelles 
photographies, ce qui explique que nous ayons dû nous contenter, pour le 
féroce monocéros, d’un cliché en noir et blanc. 

 



 

 

-111- 

 

 
 
Licorne bleue, à tête de chien ou de chacal, à corne verte et 
recourbée, à sabots fendus, sur un bestiaire du XIIème siècle. 
 

 
 

Grande miniature, en demi page, illustrant le Bestiaire d’amour de Richard de 
Fournival. C’est un texte profane, et il ne faut sans doute pas voir dans cette 
licorne à silhouette d’agneau un signe délibéré de la symbolique christique de 
l’animal. 

 



 

 

-112- 

 

 
 

Licorne caprine bleutée du Roman de la dame à la licorne et du beau 
chevalier au lion, manuscrit du début du XIVème siècle.  Bien qu’elle 
n’intervienne guère dans le récit, la  licorne apparaît sur plus de vingt 
miniatures de l’unique manuscrit de ce roman d’amour courtois, avec toujours 
la même silhouette et la même robe aux reflets d’acier. 

 

 
 

A gauche: Petite licorne brune à silhouette canine, du XIIIème siècle, sur une 
miniature du Bestiaire d’amour de Richard de Fournival. 
A droite: Licorne (monoceros) fidèle à la description de Pline (on reconnaît 
notamment les pieds d’éléphant et la courte queue de porc) sur un bestiaire 
anglais du XIVème siècle10. 

 

                                            
10   La Bibliothèque Nationale conserve un bestiaire du XIIIème siècle, le ms lat. 
11207, sur lequel est également représenté, au folio 8, un monocéros relativement 
fidèle à la description de Pline, avec de larges pattes d’éléphant et une courte 
queue de cochon. Sa corne, lisse et recourbée, est cependant blanche et longue. Il 
ne m’a pas été possible, pour des raisons techniques, d’en obtenir une 
reproduction. 



 

 

-113- 

 

 
 

Licorne (unicornis) à silhouette de lévrier, sur le même 
manuscrit. 

 
 
 

 Si, le temps aidant, elle tendit peu à peu vers la forme que nous lui 

connaissons aujourd’hui, la licorne de l’imagerie médiévale se présenta donc 

d’abord sous des aspects très variés. Certes, miniatures et enluminures ne 

cherchaient pas la précision anatomique, mais les animaux unicornes figurés 

diffèrent fortement, tant par leur taille que par leur silhouette, de chèvre le plus 

souvent mais parfois de mouton, de biche, de chien, d’ours, voire de lapin11, que 

par leur robe, blanche, bleu acier, ocre, voire brune. 

 Les artistes qui réalisèrent ces miniatures ne connaissaient généralement la 

licorne que par les bestiaires qu’ils illustraient, dont les textes ne s’attardent guère 

à l’aspect physique de l’animal. Richard de Fournival se contente d’indiquer que 

l’animal a «une corne en la tête». Un peu plus précis, Guillaume le clerc situe cette 

corne «en mi le front». Certains bestiaires, comme celui de Pierre de Beauvais, 

indiquent que l’animal est «de petite taille et ressemble à un chevreau». Un texte 

peu connu, le bestiaire de Gervaise, assure qu’elle est «semblable au bouc12». Cela 
                                            
11  Sur une miniature représentant la légende de Barlaam et Josaphat et figurant 
sur un psautier peint à Amiens vers 1275, ms m.729, fol.354 v°, Pierpont Morgan 
Library, New York. 
12  Paul Meyer, Le Bestiaire de Gervaise, in Romania, vol.1, Paris, 1872. 



 

 

-114- 

 

s’explique bien sûr par la lecture habituelle de la mort de la licorne, dans laquelle 

on voyait une allégorie de la Passion. La licorne est ici «l’Agneau de Dieu qui enlève 

le péché du monde» (Jean 1:29), mais aussi ses préfigurations pour la théologie 

chrétienne, le bélier d’Abraham (Genèse 21:13), et le bouc offert par Aaron 

(Lévitique 16:9). 

 Les descriptions restent donc succinctes, et si les bestiaires signalent parfois 

la petite taille de la licorne, symbole de l’humilité du Christ, aucun des textes issus 

du Physiologus ne donne la moindre indication sur la robe de l’animal ou sur 

l’aspect de sa corne. Il est vrai que, pour la connaissance médiévale, chaque 

animal se définissait non par un ensemble de caractéristiques le différenciant de tel 

ou tel autre, mais par une «nature» spécifique et unique. La nature de la licorne 

était d’être attirée par les jeunes vierges; son aspect physique n’était pas essentiel, 

et ne méritait pas que l’on s’y attarde. 
 
 
 



 

 

-115- 

 

  

 

 
Ces deux tapisseries allemandes, du XIVème (à gauche) et du XVème siècle 
(à droite) présentent la même scène de licorne séduite par une jeune vierge, 
en l’absence de tout chasseur. A un siècle d’écart, les images, très proches, 
appartiennent à la même tradition iconographique. A gauche, la jeune fille 
saisit la corne, symbole de la puissance de cet animal de grande taille, et fait 
peut-être un signe de la main gauche à un chasseur invisible. A droite, la 
licorne, plus petite, n’a pas l’air menaçante et le geste de la dame se fait plus 
caressant. 

 

 

 La licorne n’est d’ailleurs pas le seul animal exotique du bestiaire dont 

l’image ait été fluctuante: tandis que les lions, éléphants ou griffons figurant dans 

les miniatures se ressemblent étonnamment, dragons, crocodiles et autruches, 



 

 

-116- 

 

comme la licorne, changent fréquemment de silhouette et de couleur. Quant au 

redoutable basilic13, dont la nature est de tuer par son seul regard, il apparaît dans 

certaines miniatures comme un reptile, dans d’autres comme un oiseau. 

 

 La lettre prétendument «envoyée au pape par le Prêtre Jean», texte qui 

allait connaître une grande diffusion avec les débuts de l’imprimerie, fut rédigée 

dès le XIIème siècle. Le lointain monarque chrétien, parmi d’autres merveilles, 

écrivait qu’en son pays «sont des licornes, qui ont au front une corne seulement, et 

sont de plusieurs sortes, des blanches, des noires et aussi des vertes…14». Les 

miniatures du bestiaire semblent lui donner raison. 
 
 
 

 
Étrange licorne bleue sur un bestiaire latin du XIIIème siècle. 
 
 
 

 Tout comme les miniatures, les enluminures hésitent beaucoup sur la robe 

de la licorne. On sait que, alors que les miniatures illustrent le texte, les 

enluminures peintes dans la marge des livres n’ont le plus souvent qu’une fonction 

décorative. Elles sont donc sans lien avec le corps de l’ouvrage, et c’est là, entre 

les lignes et sur le bord des pages, que l’art gothique allait laisser libre cours à son 

imagination15. Entre grylles, dragons et sirènes, la licorne n’y a pas une bien 

grande place.  

                                            
13  Les formes basilisc et basilic se rencontrent toutes deux jusqu’à la fin du 
XVIIIème siècle. 
14  Texte d’une version imprimée à Paris vers 1490, reprise in Ferdinand Denis, Le 
Monde enchanté, Paris, 1843, pp.185-205.  Les problèmes posés par la datation 
des différentes versions de cette lettre sont étudiés par Jacqueline Pirenne, La 
Légende du Prêtre Jean, Strasbourg, 1992. La comparaison qui y est faite des 
différents textes connus de cette lettre montre que les licornes aux multiples 
couleurs apparaissent dès les premiers manuscrits (voir le tableau des pp.55-60). 
15  Sur ce sujet, on consultera, avec la prudence qui s’impose quant aux 
interprétations proposées, le fascinant livre de Jurgis Baltrusaitis, Le Moyen Âge 



 

 

-117- 

 

 
 
 

 
 

Licornes dans les enluminures d’un bréviaire du XIVème 
siècle. 

 
 
 

 Elle apparaît pourtant à sept reprises sur les pages de ce bréviaire de la fin 

du XIVème siècle. Parmi les  licornes représentées, une est rouge, une est noire, 

trois sont brunes, deux beiges et une dernière est grise. La licorne semble ici un 

animal assez ordinaire, puisque nous la voyons poursuivie par des chiens ou par un 

chasseur à cheval, affrontée à un bouc ou broutant tranquillement entre deux 

cerfs. Curieusement, aucune des scènes de chasse ne représente la légende 

classique de la capture de l’animal par une jeune vierge. 

 

 

 

L’animal prend sens et corps 
 

  Peu à peu, tandis que les textes de savants ou de voyageurs continuaient à 

décrire des animaux aux pelages et silhouettes fort variés, les artistes se sont 

                                                                                                                                
fantastique, Paris, Flammarion, 1981. 



 

 

-118- 

 

orientés vers la licorne que nous connaissons aujourd’hui, celle des peintures, des 

tapisseries, de l’héraldique: un cheval de petite taille, à robe blanche, avec des 

sabots souvent fendus comme ceux d’une chèvre, parfois une barbiche de bouc, 

toujours une longue corne blanche, droite et spiralée. 
 
 
 

 
 

Miniature des Grandes Chroniques de France. La licorne figure parmi les 
animaux qui peuplent les visions venues troubler le sommeil du roi Childéric. 
Le miniaturiste, tout en respectant la figure habituelle de la blanche bête, est 
parvenu à lui donner un aspect inquiétant. Après avoir interrogé la reine 
Basine, Childéric apprend le sens des visions qui l’ont tant effrayé, et la 
licorne apparaît de nouveau sous un jour favorable: «Les premiers héritiers 
qui naîtront de nous seront de noble prouesse et de haute puissance, et ceci 
est signifié en la forme de l’unicorne et du lion, qui sont les plus nobles bêtes 
et les plus hardies qui soient… En la forme de l’ours et du loup sont signifiés 
ceux qui naîtront de notre fils, qui seront rapineux aussi comme ces bêtes 
sont… En la forme du chien, qui est bête lâche et de nulle vertu, qui ne peut 
rien sans l’aide de l’homme, sont signifiées la mauvaiseté et la paresse de 
ceux qui vers la fin du siècle tiendront le sceptre et la couronne de ce 
royaume16.» 

 
 

                                            
16  Les Grandes Chroniques de France, Paris, Société de l’Histoire de France, 1920, 
t.I, p.36. Le texte original fut rédigé, sans doute à Saint-Denis, à la fin du XIIIème 
siècle. 



 

 

-119- 

 

     
 

A gauche: Carte à jouer (Deux de daims et cerfs ), vers 1435-1455. La 
licorne a une silhouette trapue et des sabots fendus. La série d’où elle est 
extraite est constituée de cinq familles de dix cartes: oiseaux, fleurs, daims et 
cerfs, lions et ours, hommes sauvages17. Le deux de daims et cerfs est la 
seule où figure une licorne, que le Maître des cartes à jouer semble donc, 
malgré sa crinière et sa barbiche, avoir considérée comme un cervidé. On 
notera que le spécimen représenté ici est visiblement un mâle. 
A droite: Carte à jouer allemande du XVIIème siècle (Deux de carreaux). La 
licorne est, là encore, associée au cerf. Dans les cartes allemandes classiques 
des XVIème et XVIIème siècles, dont les couleurs étaient le plus souvent 
carreaux, cœurs, glands et grelots, les glands sont fréquemment illustrés par 
des cerfs, et la carte où la licorne se rencontre le plus fréquemment est le 
deux de glands18. 

                                            
17  Les jeux de cartes de cette époque ne comportaient, comme ceux d’aujourd’hui, 
que quatre familles. L’une des cinq familles a été imprimée pour en remplacer une 
autre, que le graveur souhaitait retirer de son jeu. 
18   Dans le catalogue de l’exposition organisée en 1993 par le musée de la carte à 
jouer de Leinfelden-Echterdingen et le Germanisches Nationalmuseum de 
Nuremberg, nous avons remarqué 11 licornes parmi 165 jeux, presque tous 
incomplets. La licorne illustre six  fois le deux de gland, deux fois le trois de 
grelots, et une fois le huit de glands, le six de carreaux, le trois et le six de cœur. 
Detlef Hoffman, Altdeutsche Spielkarten, 1500-1650, Nuremberg, Germanisches 
Nationalmuseum, 1993, fig.8 p.23, fig.23 p.33, et n°s 8, 11, 24, 33, 37, 43, 59, 66 
et 153. 
  Parmi les cartes conservés à la Bibliothèque nationale se trouve un jeu parisien 
du XVIIème siècle dans lequel les as sont des animaux tenant des drapeaux. L’as 
de coupes est un cheval, celui de deniers un lion, celui de bâton un aigle, et celui 
d’épée une licorne. C’est sans doute l’assimilation de la longue corne de la licorne à 
la lame d’une épée qui a inspiré le graveur. Sur un jeu classique de la fin du 



 

 

-120- 

 

 
 

 
 
Gravure illustrant une traduction allemande (1545) du De Animalibus d’Albert 
le Grand. La silhouette de l’animal tient tout à la fois de la chèvre (sabots 
fendus, poils plus longs à l’arrière des jambes, barbiche) et du cheval (force 
musculaire, poitrail, crinière, forme du crâne). 

 
 
 

 La prédominance de la forme chevaline et de la couleur blanche, là où les 

sources écrites suggéreraient plutôt une silhouette d’âne ou de chèvre, et une robe 

brune, voire noire, s’explique sans doute par les qualités attribuées à la licorne et 

les sens allégoriques et symboliques que le Moyen-Âge lui associa. 
 
 
 

                                                                                                                                
XVIIème siècle, l’as de pique est encadré par deux licornes, et le deux de cœur 
illustré d’un cheval et d’une licorne. Bibliothèque nationale, Cabinet des estampes, 
Kh 34 a et Kh 34 b. 



 

 

-121- 

 

 
 

La présence à ses côtés de la vierge montre que, malgré sa silhouette très 
chevaline, cette licorne de la fin du Moyen-Âge n’en est pas moins encore, 
comme  indiqué dans le texte, de petite taille. Johannes de Cuba, Hortus 
Sanitatis, 1499. 

 
 
 

 Le Physiologus négligeant l’aspect physique de l’animal, le seul modèle sur 

lequel auraient pu se fonder les lettrés du Moyen-Âge pour décrire la licorne était le 

monocéros de Pline, ou son proche cousin le rhinocéros dont quelques descriptions 

avaient pu parvenir en occident. Certains l’ont fait, puisque l’on se heurte parfois à 

de massifs monocéros en tournant les pages des bestiaires, et qu’Isidore confond la 

licorne et le rhinocéros. 

 Rien, dans le récit classique de la chasse à la licorne, n’indiquait une 

quelconque virginité de l’animal, son attirance pour les jeunes filles suggérant 

même plutôt un tempérament luxurieux. Pourtant, la licorne de l’iconographie 

acquit entre le XIVème et le XVème siècle une fine silhouette et une blancheur 

virginale car, par une sorte de métonymie, elle se trouva chargée d’un certain 

nombre de qualités symboliques attribuées originellement à la vierge. Un tel 



 

 

-122- 

 

glissement symbolique n’est pas exceptionnel, et le cheval s’est vu de même 

attribuer la noblesse et la fierté du chevalier. 
 
 
 

 
 
La Licorne captive, Tapisserie de la série de La Chasse à la 
licorne, vers 1500. La silhouette de la licorne est typique: elle 
a un profil chevalin, une longue corne spiralée, des sabots 
fendus et une barbiche19. 
 
 
 

                                            
19  Il n’est pas certain que les sept tapisseries de La Chasse à la licorne 
proviennent d’une même série. Si c’est effectivement le cas, celle-ci serait la 
dernière. Les flancs percés, les blessures qui saignent encore, cette licorne figure 
alors le Christ ressuscité, dans une allégorie relativement rare. La barrière ne 
signifie pas nécessairement l’enfermement, elle peut aussi indiquer le calme, la 
sérénité du jardin clos. Certains spécialistes pensent que cette tapisserie, ainsi que 
celle du Départ de la chasse, faisaient initialement partie d’une série distincte, dans 
laquelle la chasse ne se serait pas terminée par la mise à mort de l’animal, mais 
par sa capture. La licorne captive représenterait alors l’amant prisonnier, et les 
marques rouges sur sa robe - dues peut-être à des fruits tombés de l’arbre -  les 
blessures de l’amour. Pour la thèse de la série unique, voir Margaret Freeman, La 
Chasse à la licorne, Lausanne, Edita, 1983. Pour celle des deux séries, voir Charles 
Sterling, La Peinture médiévale à Paris, Paris, Bibliothèque des arts, 1990, t.II, 
pp.390sq. 



 

 

-123- 

 

 
 

 A l’unicorne agréable pucelle peut-on lire dans le phylactère. Cette miniature 
de Jehan Pichore, peinte au début du XVIème siècle, qui illustre les Tableau 
et chants royaux de la confrérie du Puy Notre Dame d’Amiens, mêle les 
allégories de l’Annonciation et de la Nativité. La licorne, comme la fontaine 
qui se trouve au premier plan, est ici un attribut marial. 

 
 
 

 Déjà moralisée par le Physiologus, la légende de la licorne allait à la fin du 

Moyen-Âge trouver sa place dans l’iconographie chrétienne20. L’animal figure ainsi 

dans deux scènes allégoriques classiques, reproduites sur d’innombrables tableaux 

ou enluminures. Dans les chasses à la licorne, allégories de la Passion, la licorne 

transpercée par les flèches ou la lance des chasseurs représente le Christ. Dans les 

Annonciations dites «à la licorne», la blanche cavale se substitue à la traditionnelle 

                                            
20  Sur la licorne dans l’allégorie et la symbolique chrétiennes médiévales, 
l’ouvrage de référence est celui de Jürgen W. Einhorn, Spiritalis Unicornis, Das 
Einhorn als Bedeutungsträger in Litteratur und Kunst des Mittelalters, Munich, 
1976. 



 

 

-124- 

 

colombe. Reposant sa tête dans le giron de la Vierge, dardant parfois sa corne vers 

ses seins, elle figure l’Esprit-Saint fécondant Marie. Dans les deux cas, la couleur 

de l’animal se retrouve naturellement être le blanc, déjà associé par l’Occident à la 

pureté et à la chasteté21. Plus rarement, la licorne peut se rencontrer associée à la 

vierge dans d’autre scènes, comme celle de la Nativité.  
 
 
 

       
 

Deux licornes d’Antonio Pisanello (avant1395, vers1455): 
A gauche: Passion à la licorne. On distingue nettement la barbiche et les 
sabots fendus de cet animal, à la silhouette par ailleurs très chevaline. La 
jeune fille, pourtant complice, semble vouloir protéger la licorne en posant la 
main sur sa nuque et en retenant les chasseurs d’un geste de la main. 
A droite: Revers d’une médaille frappée en 1447 en l’honneur de Cecilia 
Gonzaga. Morte toute jeune en odeur de sainteté, la princesse est 
représentée sous un croissant de lune, signe de Diane, déesse de la chasteté, 
saisissant à deux mains, dans un geste équivoque, la corne d’une licorne-
bouc particulièrement velue. L’ambiguïté n’est certainement pas voulue. A 
cette date, les licornes à silhouette aussi nettement caprine se faisaient 
cependant plus rares22. Cette pièce est exposée au département des objets 
d’art du musée du Louvre, dans la salle des médailles, mais c’est 
malheureusement son avers qui est visible. 

 
 

                                            
21  Selon Michel Pastoureau, dans Figures et couleurs, Études sur la symbolique et 
la sensibilité médiévale, Paris, Le Léopard d’Or, 1987, p.40, les significations du 
blanc à la fin du Moyen-Âge sont pureté, chasteté, espérance, éternité, justice, 
mais aussi mort, ambiguïté et désespoir. 
22  C’est de cette gravure que s’inspira sans doute Jean Cocteau pour peindre la 
licorne sous la lune qui orne la grande salle de sa villa Santo-Sospir. Cette fois, 
l’ambiguïté est délibérée. 



 

 

-125- 

 

 
 

Détail de Sainte Justine, tableau de Moretto de Brescia (1498-1555). Alors 
que la plupart des artistes du temps donnaient à la licorne une longue corne 
blanche, le peintre a préféré ici une courte corne noire. Peut-être voulait-il 
rester fidèle à la description de Pline, à moins qu’il n’ait eu l’occasion 
d’observer une corne de rhinocéros qui lui aurait été présentée comme corne 
de licorne. Pour le reste, l’animal à robe blanche a une silhouette chevaline, à 
peine tempérée par son sabot fendu. 

 
 
 

 On pourrait certes objecter qu’il est peu de plantes ou d’animaux qui n’aient 

alors été utilisés comme figures du Christ ou de l’Esprit-Saint23, et que tous 

n’étaient pas pour autant représentés en blanc. C’était cependant le cas pour les 

symboles animaux les plus forts et les plus fréquents: l’agneau, le pélican, la 

colombe. Plus tard, alors même que cette symbolique religieuse assez grossière 

était de moins en moins présente dans les œuvres d’art, la licorne allait conserver 

la couleur emblématique qu’elle semble avoir définitivement acquise au XIVème 

siècle. 
 
 
 

                                            
23  Louis Charbonneau-Lassay a dressé un long catalogue de symboles animaux, 
d’où il ressort que seules les plus récentes découvertes, dodo ou ornithorynque, 
n’ont  jamais été utilisées pour représenter le Christ. Louis Charbonneau-Lassay, Le 
Bestiaire du Christ, Paris, 1940. 



 

 

-126- 

 

 

       
 

La Sainte Trinité. Le père est représenté par le pape, la licorne figure le Saint-
Esprit. Cette image apparaît dès la fin du XIIIème siècle, illustrant les 
manuscrits des Prophéties papales attribuées à l’abbé Joachim de Flore (en 
haut, Bodleian Library, ms Douce 88, fol.141, vers 1300). La gravure de 
gauche provient d’un essai d’interprétation de ces prédictions, l’Explanatio 
Imaginum de Paul Scaliger, parue en 157024. Ce motif était suffisamment 
connu pour être parodié par les luthériens: sur la gravure de droite, qui date 
de 1533 et est empruntée à un commentaire par Paracelse des prophéties 
papales25, la licorne fait renverse la tiare pontificale. 

                                            
24   Paul Scaliger, Explanatio Nimirum, Vaticiniorum et Imaginum Ioachimi Abbatis 
Florensis Calabriae et Anselmi Episcopi Marsichani, Cologne, 1570. 
25  Paracelse, Auslegung der Figuren, so zu Nürnberg gefund seind worden, 1533, 
reproduit in Sämtliche Werke, éd. Karl Studhoff, Munich-Berlin, 1933, t.XII, p.554. 



 

 

-127- 

 

 

 

 

La licorne héraldique  
 

 Dans son traité d’héraldique, Michel Pastoureau remarque que la licorne est 

restée, jusqu’au milieu du XIVème siècle, largement absente de l’univers du 

blason. Les bestiaires étant alors des textes répandus, et la légende de la capture 

de la licorne largement diffusée, il y voit une illustration de la relative autonomie de 

la tradition héraldique par rapport au reste de la culture médiévale26. Le 

dictionnaire du blason de Johannes de Bado Aureo, rédigé à la fin du XIVème 

siècle, cite une vingtaine de figures animales (lion, léopard, cerf, dragon, cheval, 

colombe, pélican…) mais ignore la licorne. Un demi siècle plus tard, celui de 

Nicholas Upton énumère soixante seize figures animales, parmi lesquelles la 

licorne, qui n’a cependant droit qu’à une très courte notice - une demi-page dans 

l’édition de 1654, à comparer aux douze pages consacrées au lion, ou aux trois 

traitant du léopard ou de la colombe27. 
 
 
 

                                            
26   Michel Pastoureau, Traité d’héraldique, Paris, Picard, 1979, pp.156-157. 
27 Johannes de Bado Aureo, De Armis (1395) et Nicholas Upton, De Studio Militari 
(1445), p.171, édition groupée par Ed. Bissaeus, Londres, 1654. 



 

 

-128- 

 

 
 

Sur cette tapisserie allemande du XVème siècle, la licorne côtoie des animaux 
héraldiques, réels ou imaginaires. Lion, cerf et griffon ont tous une forte 
symbolique christique28, renforcée encore par les grelots annonciateurs de la 
bonne nouvelle. 

 
 

 L’un des plus anciens blasons à la licorne connu est celui que l’on attribua, à 

la fin du Moyen-Âge, au chevalier de la Table Ronde Gringalas le Fort, qui aurait 

porté de sable à la licorne d’argent ancornée d’azur. Redondance classique, mais 

non obligée, son cimier est une tête de licorne d’argent. Comme leurs consœurs 

des bestiaires, les toutes premières licornes des blasons ressemblaient plus à des 

chevreaux qu’à des chevaux. Si les règles du genre leur permettaient toutes les 

teintes, le blanc était cependant, dès l’origine, la robe la plus répandue. Entre le 

XVème et les XVIIème siècle, les licornes héraldiques acquirent progressivement 

une fière silhouette équine, à peine adoucie par une modeste barbiche, qui 

s’associait mieux aux valeurs chevaleresques. 
 
 
 

                                            
28   Le lion symbolise le Christ car on pensait alors que les lionceaux naissent 
inanimés, et que la lionne doit les lécher trois jours durant pour leur insuffler la vie. 
En outre, dans l’Apocalypse (V, 5), l’expression «le lion de la tribu de Juda» 
désigne le Christ. Le cerf qui, selon la tradition, ferait fuir les serpent était d’autant 
plus indiqué pour figurer le Christ que ses bois font penser à la crois. De 
nombreuses légendes médiévales, comme celle de la chasse de saint Hubert, 
content que le Christ est apparu sous la forme d’un cerf avec, entre les bois, un 
crucifix. Quant au griffon, il représente bien sûr la double nature, divine et 
humaine, du Christ. Pour plus de détails voir, avec prudence, Louis Charbonneau-
Lassay, Bestiaire du Christ, Paris, Desclée de Brouwer, 1940, pp.37-40; 241-256; 
364-377. 



 

 

-129- 

 

 
 

A gauche: Rares dans le blason, les licornes étaient plus fréquentes en cimier 
et en support. Sur cette miniature flamande du XIVème siècle illustrant un 
Roman d’Alexandre en picard, le chevalier de gauche porte un chef de licorne 
sur son cimier. 
A droite: Détail de la fresque de la crucifixion, peinte vers 1416 dans 
l’oratoire de Saint Jean-Baptiste à Urbino. Il est possible que la présence de 
cette licorne de sable et de quelques autres animaux héraldiques (lion, 
griffon, scorpion) soit une allusion à quelques grandes familles romaines, 
peut-être les commanditaires de l’ouvrage. 

 



 

 

-130- 

 

         
 

A gauche: Les premières licornes héraldiques avaient une silhouette caprine, 
et certains ont pu s’y tromper. Sur cet armorial manuscrit copié vers 1490, on 
pouvait lire que Gringalas «portait ses armes de sable à une chèvre d’argent 
armée d’azur». Une main, guère plus récente que celle du copiste, a rayé le 
mot chèvre et inscrit au dessus, entre les lignes, «lycorne». 
A droite: Pièce d’or écossaise connue sous le nom de «licorne», frappée en 
1486 sous le règne de James III. 

 
 
 

 La symbolique du blason, si elle est parfois complexe, n’est pas ésotérique. 

Elle s’affiche, elle veut être immédiatement comprise, et utilise donc des symboles 

sans ambiguïté. Comme le lion, l’aigle ou d’autres figures, la licorne est ici simple 

représentation de vertus chevaleresques. La cavale unicorne, qui représente, dans 

ce genre très réglé qu’est l’art héraldique, l’alliance de la force, de la modestie et 

de la vertu, est un support traditionnel d’écus à l’intérieur desquels on la voit bien 

moins souvent. C’est sous le règne de James III (1460-1488) que deux licornes 

devinrent les supports des armes écossaises. Ce n’est qu’en 1603, lorsque James 

VI d’Écosse monta sous le trône d’Angleterre, sous le nom de James I, que la 

licorne écossaise devint, associée à un lion anglais, l’un des supports des armes 

britanniques. 

 

 Beaucoup plus rare à l’intérieur des écus, où elle n’apparaît guère que dans 

les pays germaniques, la licorne n’en a pas moins été considérée comme une figure 

héraldique classique et estimée. 

 Les qualités morales associées par le Moyen-Âge à la licorne prennent leur 

source dans les récits des bestiaires: irrésistiblement attirée par les jeunes 

damoiselles, vierges de préférence, elle n’en est pas moins emblème de chasteté, 



 

 

-131- 

 

valeur chevaleresque tenue en haute estime. Elle est le protecteur des autres 

animaux, puisqu’en trempant sa corne dans l’eau avant qu’ils ne boivent, elle en 

ôte le venin. Elle aime la solitude. Elle est d’une force invincible et ne peut être 

vaincue en combat, bien qu’elle puisse être piégée par une femme. On retrouve 

dans la légende de la licorne, plus peut-être que dans celle du lion, toutes les 

valeurs que la chevalerie d’Europe a prétendu représenter. «Sa noblesse d’esprit 

est telle qu’elle préfère mourir qu’être capturée vivante, en quoi la licorne et le 

vaillant chevalier sont identiques29», nous dit John Guillim dans son classique traité 

d’héraldique. «Cet animal est l’ennemi des venins et des choses impures; il peut 

dénoter une pureté de vie et servir de symbole à ceux qui ont toujours fui les vices, 

qui sont le vrai poison de l’âme30», lit-on dans un autre traité, français, celui de 

Vulson de la Colombière.  
 
 
 

 
 

La licorne immaculée, symbole de l’innocence et de la foi. Gravure illustrant 
l’édition allemande de l’Histoire de la licorne de Laurent Catelan, 1625. 

 
 
 

 Du XIVème au XVIIème siècle, la licorne fut non seulement l’animal 

fabuleux, mais aussi simplement l’animal le plus représenté sur les filigranes de 

papier; lorsque l’imprimerie se développa, elle devint vite le plus répandu, après le 

                                            
29  John Guillim, A Display of Heraldry, Londres, 1610, livre III, ch.14. 
30  Marc Vulson de la Colombière, La Science héroïque, Paris, 1644, s.v. Licorne. 
Réédition in La Symbolique du Blason, Éd. la Place Royale, Paris, 1991. 



 

 

-132- 

 

phénix, dans les marques et enseignes d’imprimeurs, et ce dans toute l’Europe. Elle 

signifiait sans doute alors la pureté du papier31, et celle des intentions de l’éditeur. 

 

                                            
31   A la fin du XIXème siècle dernier et dans la première moitié du XXème, on a 
souvent proposé des filigranes en général, et de ceux à la licorne en particulier, des 
interprétations symboliques plus téméraires, y voyant généralement les signes de 
reconnaissances de sociétés secrètes au choix cathares, alchimiques, 
antichrétiennes, maçonniques, rosicruciennes, ou tout cela à la fois. Voir par 
exemple les textes de Harold Bayley (The new Language of Symbolism, Londres, 
1912, t.II, pp.98-99 et A New Light on the Renaissance Displayed in Contemporary 
Emblems, Londres, 1909, pp.14-15), et plusieurs articles de divers auteurs publiés 
dans le tome de 1903 de la revue britannique Baconiania  Alexandre Nicolai dans 
Le Symbolisme chrétien dans les filigranes du papier, Grenoble, 1936, pp.15-20, se 
contente quant à lui de reprendre le symbolisme général de la licorne. 



 

 

-133- 

 

 
 

Classés chronologiquement, de 1342 à 1663, quelques uns des 1496 
filigranes à la licorne recensés par Gerhard Piccard32. Les silhouettes sont 
diverses, mais la forme chevaline empruntée à l’héraldique est la plus 
fréquente. Malgré la grossièreté du trait imposée par la technique, les 
dessinateurs ont souvent représenté avec soin quelques détails 
caractéristiques de l’animal: sa corne spiralés, sa barbiche, ses sabots bifides. 

 
 

                                            
32   Gerhard Piccard, Wasserzeichen, t.X, Fabeltiere: Greif, Drache, Einhorn, 
Stuttgart, 1980, pp.221-378. A titre de comparaison, sur la même période, les 
deux autres animaux fabuleux les plus souvent représentés, le dragon et le griffon, 
n’ont été observés respectivement que 763 et 195 fois. 
 Voir aussi Charles-Moïse Briquet, Les filigranes;  Dictionnaire historique des 
marques du papier dès leur apparition vers 1282 jusque vers 1600, Paris, 1907, 
t.II, pp.517-536 et t.IV, n°9222-10457. 



 

 

-134- 

 

           
À gauche: Frontispice de la première édition, en 1561, des Histoires 
prodigieuses de Pierre Boaistuau (?-1566), dans lesquelles, prodige s’il en 
est, la licorne n’apparaît pas une seule fois.  
À droite: La licorne est également absente de ces «Nouveaux advis du 
royaume de la Chine, du Jappon et de l’Estat du roy de Mogor». 

 

 
 

Sur ce linge de table tissé en Italie au XVème ou XVIème siècle, des licornes 
alternativement adossées et affrontées sont séparées par une fontaine et un 
arbre (l’arbre de vie?). La licorne est un motif peu fréquent sur de tels tissus, 
ou abondent plutôt oiseaux, griffons ou lions. 

 

 

 



 

 

-135- 

 

Les triomphes de la licorne 
 

 Même si cette emblématique doit beaucoup au Physiologus, et peu à Pline 

ou Élien, on comprend bien que la licorne héraldique, chevaleresque, ne pouvait 

rester le trop modeste chevreau des bestiaires. Elle prit donc la silhouette du 

cheval, animal noble s’il en est, bien que très rarement blasonné. Quant à la robe 

blanche, elle s’imposait naturellement pour un animal figurant pureté et modestie, 

associé à la Vierge, représentant le Christ ou l’Esprit-Saint, neutralisant le poison. 

C’est à ce titre que la licorne apparut dans les triomphes de la Renaissance, qu’ils 

soient réels, comme la cavalcade qui accompagna l’entrée de Henri II et Catherine 

de Médicis à Rouen en octobre 1550, lors de laquelle on vit «un arc de triomphe, 

des licornes qui tiraient un char, des éléphants, ou des chevaux travestis en 

éléphants, qui portaient sur leur dos des tours et beaucoup de choses 

semblables33», ou littéraires, comme ceux des poèmes de Pétrarque(1304-1374). 

«Qui tire ce grand char? Quatre licornes pures» lit-on dans l’éloge d’Elizabeth 

première d’Angleterre qui termine le troisième livre des Tragiques d’Agrippa 

d’Aubigné (1550-1630)34. 
  
 
 

                                            
33  Bernard de Montfaucon, Les Monumens de la monarchie françoise, Paris, 1733, 
t.V, pp.11-12. Lors de l’entrée du roi Philippe II  à Valladolid, en 1544, on put voir 
de même un char triomphal tiré par quatre chevaux blancs «couverts de toile 
d’argent, ayant cornes au front comme licornes», Le Triumphant Tournoy faict aux  
nopces du Prince d’Espagne en Vailledoly, Paris, s.d., cité par C.A. Marsden, 
“Entrées et fêtes espagnoles au XVIème siècle”, in Fêtes et cérémonies au temps 
de Charles Quint, Paris, CNRS, 1975, p.393-394. De ce recueil d’articles, il ressort 
néanmoins que si la licorne, comme l’éléphant, participait souvent aux défilés, elle 
n’était que rarement figurée sur les arcs de triomphe, qui lui préféraient l’aigle ou 
le Phénix. 
34  Voir  Yvan Loskoutoff, “Astrée à la licorne: l’éloge d’Élisabeth I concluant le 
3ème livre des tragiques d’Agrippa d’Aubigné”, in Bibliothèque d’humanisme et de 
Renaissance, vol.54, II, 1992, pp.373-384. 
 Sur l’utilisation des triomphes de Pétrarque, et particulièrement de celui de la 
chasteté, dans le discours politique du XVIème siècle, voir aussi Frances A. Yates, 
Astraea, The Imperial Theme in the Sixteenth Century, Londres, Routledge & 
Kegan, 1969, pp.112-116. 



 

 

-136- 

 

 
 

Le Char de la religion tiré par des licornes, gravure des Monumens de la 
monarchie françoise de Bernard de Montfaucon. Les licornes sont des chevaux 
décorés d’une corne et, sur la gravure tout au moins, d’une barbichette. On 
remarquera que les hommes qui les accompagnent sont vêtus à l’orientale, 
faisant ainsi de la licorne un animal exotique. Cette gravure recopie l’une de 
celles qui furent, dès 1550, imprimées à Rouen pour célébrer l’événement35. 

 
 
 

 Chacun des six Triomphes - de l’amour, de la chasteté, de la mort, de la 

renommée, du temps et de l’éternité - contés par Pétrarque est traditionnellement 

représenté par une scène dont la figure centrale est un grand char triomphal, alors 

même que le poète italien ne décrit une telle cavalcade que dans le triomphe de 

l’amour. Le char de la chasteté est invariablement tiré par des licornes, que l’on 

retrouve également dans un texte largement inspiré de celui de Pétrarque, le 

Songe de Poliphile ou Hypnerotomachia de Francesco Colonna (vers 1449-1527). 

Cette fois, les licornes sont mentionnées dans le poème: «Ce chariot était tiré par 

des licornes ressemblant à des cerfs par la tête. Leurs colliers étaient de 

passements de fils d’argent et de soie jaune, ensemble les traits attachés à boucles 

d’or, avec les autres harnais et garnitures nécessaires. Chaque licorne portait une 

nymphe vêtue de toile bleue, tissue à fleurs et à feuillages…36». 
 
  
 

                                            
35  C’est la dedvuction du somptueux ordre…, Rouen, 1551. Voir Roy Strong, Les 
Fêtes de la Renaissance, Solin, 1991, pp.89-90. 
36   Francesco Colonna, Le songe de Poliphile, trad. Jean Martin, Paris, Imprimerie 
Nationale, 1994 (1546, 1499 en italien). 



 

 

-137- 

 

 
 

Le Triomphe de la chasteté, miniatures des Triomphes de Pétrarque. Alors 
que la tradition italienne représentait souvent les Triomfi de face, avec des 
licornes parfois brunes ou rousses, les enlumineurs français préfèrent une 
scène de profil, avec de fines unicornes à la robe invariablement blanche. 

 
 

 
 
Gravure de l’édition française (1546) du Songe de Poliphile de 
Francesco Colonna. 
 
 
 



 

 

-138- 

 

 La mention «ressemblant à des cerfs par la tête», qui montre que Francesco 

Colonna connaissait son Pline, fait que certaines des licornes représentés dans ces 

triomphes ont pu avoir le poil brun et une silhouette assez particulière, comme 

celles peintes par Piero della Francesca dans le hiératique Triomphe de la duchesse 

d’Urbino. 
 
 
 

 
 

Piero della Francesca (vers 1415 -1492), Le Triomphe de la duchesse 
d’Urbino. Ces licornes en robe sombre n’en sont pas moins symboles de la 
chasteté de la duchesse Battista Sforza, qui trône, entourées des quatre 
vertus théologales, sur un char conduit par l’amour. 

 
 
 



 

 

-139- 

 

 
 

La Suite d’Artémise. Le thème du char tiré par des licornes se retrouve parfois 
intégré à d’autres épisodes mythologiques. Ce dessin d’Antoine Caron (1520-
1598) servit de modèle à l’une des tapisseries figurant l’histoire d’Artémise, 
veuve du roi Mausole. La tapisserie fut tissée en plusieurs exemplaires, dont 
l’un se trouve au mobilier national. 
 
 

 
 
Les fines cornes des deux licornes qui tirent le char triomphal de Minerve, 
illustrant le mois de mars dans les célèbres fresques du palais Schifanoia, à 
Ferrare, ont été presque effacées par le temps. La présence de licornes est 
peut-être liée au fait que la décoration du Salon des Mois avait été commandé 
par Borso d’Este, qui avait fait de cet animal son emblème. Il reste que l’on 
se serait plutôt attendu à voir les fines cavales entraînant le char de Vénus, 
que tirent en avril quatre chevaux trapus, ou celui de Diane, qui figurait peut-
être sur les fresques disparues d’octobre ou de novembre. 

 



 

 

-140- 

 

 Le procédé permettait une discrète flatterie, et en 1664 encore, dans le Jeu 

de cartes des roys de France et des reines renommées37, le char de la reine mère 

Anne d’Autriche, «reine de France, sainte, sage, d’une bonté merveilleuse et d’une 

modestie pareille à sa grandeur, petite fille d’empereur, fille et sœur de deux 

grands rois, femme d’un plus grand encore et toujours victorieux et mère d’une roi 

donné du ciel à ses vœux, qui surpassera tous les rois du monde» est tiré par deux 

licornes. 

 

 

  

Emblèmes et hiéroglyphes 
 

 Assez rare dans l’héraldique médiévale, la licorne est également presque 

absente d’une symbolique et d’une iconographie alchimique où abondent pourtant 

aigles, lions, phénix, pélicans, salamandres et dragons. Elle figure, en 1598, dans 

l’une des figures du Traité de la pierre philosophale de Lambspringk38, et fait une 

très discrète apparition, en 1616, dans le texte des Noces chymiques de Christian 

Rosenkreutz39.  
 
 
 

                                            
37   Bibliothèque nationale, Estampes, Kh 32 a Rés. 
38   Voir p.299. 
39  «Voici qu’apparut une belle licorne, d’une blancheur immaculée, avec un collier 
d’or gravé de quelques caractères. Elle s’avança jusqu’à la fontaine, puis elle 
s’agenouilla sur les deux pattes de devant, comme pour rendre hommage au lion 
qui se tenait juché sur la fontaine, immobile au point de ressembler à un fauve de 
pierre ou de bronze. Le lion saisit l’épée nue qu’il serrait dans ses griffes, puis il la 
brisa en deux. Je pense que les morceaux tombèrent dans la fontaine. Puis il rugit, 
jusqu’à ce qu’une blanche colombe lui apportât un rameau d’olivier, qu’elle tenait 
dans son bec, et que le lion s’empressa d’avaler, ce qui le calma. Puis la licorne 
regagna joyeusement sa place. Sur quoi la Dame nous fit redescendre de l’estrade 
par l’escalier en colimaçon…». Johann Valentin Andreae, Die Chymische Hochzeit 
Christiani Rosencreutz, in B. Gorceix, La Bible des Rose-Croix,  Traduction des trois 
premiers écrits rosicruciens, Paris, P.U.F., 1970, pp.70-71. 



 

 

-141- 

 

 
 

La licorne sous un rosier symbolise l’une des étapes de l’œuvre alchimique. 
Gravure du Musæum Hermeticum, recueil de neuf traités d’alchimie publié à 
Francfort en 162540. 

  
 
 

 La blanche cavale est beaucoup plus présente dans les revers de médailles 

et dans les livres d’emblèmes des XVIème et XVIIème siècle, où elle signifie 

toujours la pureté, l’innocence et la force, plus rarement l’amour41.  

                                            
40   Cette gravure se trouve à la p.269, à la fin d’un texte intitulé Aquarium 
Sapientum. Dans le même recueil, à la p.469, au début du Liber Alze de Lapide 
Philosophico, se trouve une autre gravure, présentant les sept mêmes figures 
symboliques à l’intérieur d’un cercle inscrit dans un triangle. 
41  Sur la licorne dans les revers médailles, voir Josèphe Jacquiot, “Le symbolisme 
des animaux aux revers de médailles à la Renaissance, XVème-XVIème siècles”, in 
Le Monde animal au temps de la Renaissance, Paris, Touzot, 1990, pp.51-62. La 
licorne et l’aigle sont les principaux exemples détaillés dans cet article. A la 
première, l’auteur associe les valeurs morales de justice, probité et pureté. 
  Sur la licorne dans les livres de devises et d’emblèmes, on se référera à A. 
Henkel & A. Schöne, Emblemata, Handbuch zu Sinnbildkunst  des XVI und XVII 
Jahrhunderts, Stuttgart, 1978, col.420-424. Outre le  Dialogue des Devises de 
Paolo Giovio, dont il sera question plus bas, au chapitre sur le rhinocéros (t.II, 
p.235), la licorne apparaît dans: 
 Joachim Camerarius, Symbolorum et Emblematum ex Animalibus 
Quadrupedibus, Nuremberg, 1595 (Devises: Hoc virtutis amor; Nil inexplorato; 
Pretiosum quod utile). 



 

 

-142- 

 

 
 
 

 
 

«Non par la force, mais par la vertu», emblème gravé par Antonio Tempesta 
(1555-1630). 

 
 
 

 Dans les cinquante gravures de la Délie de Maurice Scève (?-1564), la 

licorne est le seul animal à apparaître à trois reprises. Le premier emblème, «pour 

te voir, je perds la vie», inspiré de la légende de la chasse à la licorne, nous montre 

une petite cavale unicorne, une lance perçant son flanc, la tête posée sur le cou 

d’une jeune fille. Le vingt-sixième est plus curieux; il découle sans doute d’une 

lecture erronée de la scène de la licorne purifiant les eaux, puisque l’on y voit, sous 

la devise «De moi, je m’épouvante», une fière cavale unicorne se mirant dans les 

eaux d’une fontaine42. La licorne apparaît également, parmi les animaux charmés 

par Orphée, pour illustrer l’emblème «à tous plaisir, et à moi peine» 

                                                                                                                                
 Nicolas Reusner , Emblemata, partim Ethica et Physica, partim Vero Historica et 
Hieroglyphica, Francfort, 1581 (Devise: Victrix casta fides). 
 Diego de Saavedra Fajardo, Idea de un principo politico christiano, Amsterdam, 
1659 (Devise: Præ oculis ira). 
 Joannes Sambucus, Emblemata et Aliquot Nummi Antiqui Operis, Anvers, 1566 
(Devise: Pretiosum quod utile). 
 Jacob Bosch, Symbolographia, Augsburg, 1701 (Devises: De moi, je 
m’épouvante; Prae oculis ira; Casta placent; Aliis non sibi sudat). Pour cette 
dernière devise, la corne de l’animal est seule représentée.  
 N’exagérons cependant pas la place de la licorne dans ces livres. Le dernier 
contient plus de deux mille emblèmes; le Phénix y apparaît à près de trente 
reprises; le lion et même l’éléphant ou la colombe y sont bien plus fréquents que la 
licorne. 
42  Dans quelques rares représentations médiévales de la scène de la capture de la 



 

 

-143- 

 

 
 
 

 
 

Premier, dix-septième et vingt-sixième emblèmes de la Délie  de Maurice 
Scève, dans l’édition de 1544. Sur ces trois gravures, comme sur celles qui 
les remplaceront dans l’édition de 1564, la licorne a une silhouette chevaline. 

 

 

 

La licorne montée 
 

 La petite taille du chevreau du bestiaire interdisait d’en faire une monture. 

Dans le courant du XVème siècle se répandit l’image de la licorne équine, et l’on 

pourrait s’attendre alors à la voir fréquemment, dans les peintures et les 

tapisseries, porter en triomphe quelque amour, déesse ou vertu. C’est oublier que, 

à l’inverse du cheval, la licorne restait sauvage et indomptable. Aussi les exemples 

de licorne montée sont ils très rares. 
  

 
 

                                                                                                                                
licorne, la vierge est figurée tenant à la main un miroir. Cela peut aussi avoir 
influencé Maurice Scève. 



 

 

-144- 

 

 
Dessin préparatoire de Francesco Primaticcio (dit Le Primatice, 1504-1570) 
pour un costume de mascarade. L’actrice - ou l’acteur - se déplaçait 
vraisemblablement sur un cheval - une licorne - de bois. Les jambes qui 
apparaissent sur le côté sont factices, celles de la dame étant cachées par le 
caparaçon. Peut-être le personnage était-il destiné à faire une entrée 
soudaine et inattendue lors d’une fête ou d’un banquet, tout comme au cours 
du mariage de Charles le Téméraire et de Marguerite d’York, en 1468, «entra 
dedans ladicte salle une licorgne grande et bien artificiellement faicte sur 
laquelle seoit ung lupart (léopard) tenant à une pate banerolle de mondit 
seigneur, et à lautre une marguerite de laquelle devant la table il fist à icelui 
seigneur présent43». 

 
 
 

 L’Arioste, au début du XVIème siècle, emprunta à la France médiévale sa 

chanson de geste, pour la lui restituer sous la forme d’un long poème typique de 

l’Italie de la Renaissance, l’Orlando Furioso. Parmi les nouveautés, deux licornes. 

Au sixième chant en effet, la Beauté et la Grâce, montées sur des licornes, 

emmènent Ruggiero à la rencontre d’Alcina. La scène est cependant exceptionnelle, 

tant dans la littérature que dans l’iconographie de la Renaissance, qui préféraient 

représenter dames et vertus dans des chars tirés par des licornes que chevauchant 

l’animal. 
 

                                            
43  Olivier de la Marche, Description inédite des fêtes célébrées à Bruges en 1468 à 
l’occasion du mariage du duc Charles le Téméraire avec Marguerite d’York, Dijon, 
1877, cité in Bengt Dahlbæck, “La Tradition médiévale dans les fêtes françaises de 
la Renaissance”, in Les Fêtes de la Renaissance, Paris, CNRS, 1956, p.400. 



 

 

-145- 

 

 
 

 
 

«Cependant voici sortir de la porte de ces murs deux jeunes damoiselles qui, 
aux gestes et accoutrements, montraient n’être pas sorties de bas lieu, n’y 
être nourries en mésaise avec les laboureurs, mais entre les délices des palais 
royaux. L’une et l’autre était assise sur une licorne plus blanche qu’une 
blanche hermine.» Le Roland Furieux de messire Loys Arioste traduit d’italien 
en françois, Lyon, 1582, p.67. Les dames montées sur des licornes sont à 
l’arrière plan, à gauche. 

 

 

 

Les hommes sauvages chevauchant la licorne 
 

 Si le cheval est rare dans le blason, c’est sans doute à cause de la très 

vieille symbolique infernale et macabre du cheval chthonien44. C’est aussi parce 

que, maîtrisé par l’homme, il n’a guère de mystères et de secrets. Pas plus que 

celle d’un homme, la blanche et lunaire licorne ne saurait être la monture de la 

mort ou du destin. La jument de la nuit - nightmare, le cauchemar - est noire et 

non blanche, et n’arbore pas de corne.  
 
 
 

                                            
44  Gilbert Durand, Les Structures anthropologiques de l’imaginaire, Paris, 1992, 
pp.78-84. 



 

 

-146- 

 

 
 

Le Rapt de Proserpine par Pluton. Gravure d’Albrecht Dürer, 1516. 
 
 
 

 Si la belle licorne blanche est absente du superbe manuscrit des Très riches 

heures du duc de Berry, on surprend pourtant au coin d’une page un squelette au 

rire inquiétant chevauchant un unicorne trapu, au poil brun et frisé45. Dans 

l’iconographie, en effet, les très rares cas où la licorne prend un caractère 

nettement morbide ou diabolique sont souvent ceux où elle est montée, se 

rapprochant ainsi du cheval, comme dans les représentations d’hommes ou de 

femmes sauvages montés sur des licornes46, ou dans une gravure de Dürer où l’on 

a voulu voir, mais cela reste discuté, l’enlèvement de Proserpine. La licorne a alors 

non seulement la silhouette, mais aussi la taille d’un fier et grand équidé.  
  
 

                                            
45  Musée Condé, Chantilly, ms lat.1284, fol.86 v°. 
46  La licorne n’est ni le seul, ni même le plus commun, des animaux servant de 
monture aux hommes sauvages. Sur ces sylvains, voir notamment Richard 
Bernheimer, Wild Men in the Middle Ages, Harvard, 1952, pp.134-135, 160-161, 
ainsi que T. Husband & G. Gilmore-House, The Wild Man, Medieval Myth and 
Symbolism, New York, 1980, et pour un bref survol de la question Jan Bialostocki, 
L’Art du XVème siècle, des Parler à Dürer, Paris, Pochothèque, 1993, pp.369-381. 



 

 

-147- 

 

 

     

 
 

A gauche: Joute entre un homme et une femme sauvage montés sur des 
licornes. Gravure d’Israël van Meckenem, fin du XVème siècle. 
A droite: Détail du Mariage de la Vierge, gravure d’Albrecht Dürer, vers 1505. 
Sur l’archivolte, des duels opposent des hommes et des femmes, les premiers 
chevauchant des licornes, les secondes des lions. 
Dans les combats symbolisant la lutte des vertus et des vices, la licorne 
conserve le plus souvent sa valeur positive. C’est là l’une des lectures 
possibles de ces scènes, qui représenteraient alors la victoire de la chasteté 
sur la sensualité. Mais il se peut aussi que les deux adversaires aient une 
valeur négative, comme le suggère la chouette, symbole d’obscurantisme, 
représentée au dessus de l’arc en plein cintre. En effet, c’est un sanctuaire 
juif, et non chrétien, qui est représenté ici, et le graveur a pris bien soin de 
placer la scène sainte devant le temple et non à l’intérieur. 

 
 



 

 

-148- 

 

 
 

Homme et femme sauvage chevauchant des licornes. Illustrations de jeux de 
cartes gravés de l’école du Nord, fin du XVème siècle. 

 
 
 

 L’univers des hommes sauvages est ambigu. Anamorphose septentrionale 

des satyres de l’Antiquité, ils personnifient les bas instincts et les passions 

humaines. Mais leur vie libre dans les bois a également quelque chose d’édénique, 

et les sylvains peuvent aussi figurer la communion innocente avec une nature 

devenue hostile aux humains. Dans ce cas aussi, la sauvage et indomptable licorne 

est leur compagne. 
 

 



 

 

-149- 

 

 
 

«La perfidie règne dans le monde, nous sommes bien en compagnie de ces 
bestioles» peut-on lire dans le phylactère. La licorne et le griffon figurent ici la 
face positive, édénique, de la nature sauvage et indomptable. Leurs 
surprenantes robes ne s’expliquent que par un souci d’harmonie des couleurs 
et montrent, si besoin était, qu’il ne faut pas toujours attacher de 
l’importance à tous les détails. La licorne a par ailleurs, plus classiquement, 
sabots fendus, corne spiralée et barbichette. Tapisserie rhénane, vers 1460. 
 
 

 

Au pays de tapisserie 
 
 
 

 
 

La Dame à la licorne. A mon seul désir. Peu avant 1500. 
 
 



 

 

-150- 

 

 

 «Il y a ici des tapisseries, Abelone, des tapisseries… Il y a six tapisseries; 

viens, passons lentement devant elles. Mais d’abord, fais un pas en arrière et 

regarde-les toutes à la fois. Comme elles sont tranquilles, n’est-ce pas? Il y a peu 

de variétés entre elles. Voici toujours cette île bleue et ovale, flottant sur le fond 

discrètement rouge qui est fleuri et habité de petites bêtes toutes occupées d’elles-

mêmes. Là seulement, dans le dernier tapis, l’île monte un peu, comme si elle était 

devenue plus légère. Elle porte toujours une forme, une femme, en vêtements 

différents, mais toujours la même. Parfois, il y a à côté d’elle une figure plus petite, 

une suivante, et il y a toujours des animaux héraldiques: grands, qui sont sur l’île 

et font partie de l’action. A gauche un lion, et à droite, en clair, la licorne; ils 

portent les mêmes bannières qui montent, haut au dessus d’eux: de gueules à la 

bande d’azur chargée de trois croissants d’argent. As-tu vu? Veux-tu commencer 

par la première?47» 

 Comme le remarque Rainer Maria Rilke, l’univers des tapisseries de La 

Dame à la licorne est d’une grande homogénéité, fortement marquée par 

l’esthétique du blason. Qu’il soit arbitraire ou symbolique, l’invariable rouge du 

champ ne cherche pas à représenter la nature; lion et licorne s’y font sagement 

face avec une fierté héraldique, comme des supports d’armes. Sur les six 

tapisseries, la licorne apparaît au premier regard semblable, blanche, sabots 

fendus, corne droite et élégamment torsadée.  
 
 
 

                                            
47  Rainer Maria Rilke, Les Cahiers de Malte Laurids Brigge. 



 

 

-151- 

 

 
 

La Dame à la licorne. Le Toucher et Le Goût (détails). Musée de Cluny. 
 
 
 

 Pourtant, il est une variété qui a peut-être échappé à Rilke, ou sur laquelle il 

n’a pas voulu s’arrêter. Que de différences, en effet, entre la licorne chevaline du 

Goût et la chèvre unicorne du Toucher. Certains ont pu trouver un sens symbolique 

à cette transformation48; il est plus sage de supposer, comme le suggère pour 

d’autres raisons Alain Erlande-Brandenburg,49 que plusieurs maquettistes, et, plus 

                                            
48  Par exemple Simone Hannedouche, “La Dame à la licorne”, in Cahiers d’études 
cathares, juin 1964, pp.20-27. L’argumentation y est plus élégante et mieux 
construite que dans la plupart des lectures ésotériques, souvent délirantes, de 
cette série de tapisseries. On a ainsi pu faire le lien entre les tapisseries de La 
Dame à la licorne et le livre des morts tibétains (Yvonne Caroutch, Le Livre de la 
licorne, 1989, pp.71-95), ou la structure des atomes de carbone (Édouard Finn, “La 
Dame à la licorne”, in Question de, n°40, janvier 1981, pp.73-94. Il ne s’agit pas ici 
de nier que ces compositions aient un sens caché, quelques minutes de 
contemplation suffisent à s’en convaincre, mais simplement de reconnaître que, 
faute d’élément nouveau, des années de méditation ne nous en livreraient sans 
doute pas la clef. Cela vaut sans doute mieux pour une œuvre qui conserve ainsi 
tout son mystère et toute sa magie, et a permis aux tenants de toutes sortes de 
symbolismes reconstruits, cathares, alchimistes ou rosicruciens, d’y découvrir ce 
qu’ils souhaitaient y trouver. Pour l’orthodoxie guénonienne, avec temple de 
Salomon, champ de force cosmique et idéogrammes chinois, on pourra consulter 
Albert Le Normand, “Sur la symbolique de la tapisserie de la dame à la licorne”, in 
Cahiers de psychologie de l’art et de la culture, n°6, pp.34-67, 1980. Pour la 
langue des oiseaux, voir Yves Monin, Le Message des tapisseries de la Dame à la 
licorne, Paris, Point d’O, 1981. Infiniment poétique, mais éloignée de toutes ces 
élucubrations, la plus belle lecture de ces tentures est sans doute celle de Michel 
Serres, dans Les Cinq Sens, Paris, Grasset, 1985, pp.52-60. 
49  Alain Erlande-Brandenburg, La Dame à la licorne, Paris, 1989, pp.74 à 80 



 

 

-152- 

 

vraisemblablement encore, plusieurs liciers, ont travaillé sur cette ambitieuse 

fresque. Dans la licorne qu’on leur demanda de peindre ou de tisser, certains 

voyaient une fière cavale héraldique, d’autres se remémoraient la chèvre du 

bestiaire, et chacun l’a représentée à sa façon. A la même date, sans doute dans la 

même ville de Flandre, tout cela montre bien que l’image de la licorne, autrefois 

très diverse, s’était recentrée autour de deux références, la chèvre et le cheval, 

entre lesquels, faute d’un archétype clair, le modèle imaginaire hésitait encore.  
 

 
 

Figure centrale d’une tapisserie allemande du XVIème siècle, cette licorne a 
une silhouette chevaline, que tempère une position accroupie qui n’est pas 
celle d’un équidé. Elle apparaît bien petite parmi les fleurs qui l’entourent, et 
bien grande devant l’arbre à l’arrière plan, nous rappelant que le souci de 
proportion passait bien souvent, pour les artistes, après l’intérêt décoratif ou 
l’obligation héraldique.   

 
 
 



 

 

-153- 

 

       
 

 
 

On voit également sur ces tapisseries, sans doute très légèrement 
postérieures celles de La Dame à la licorne, les deux silhouettes que prend le 
plus fréquemment cet animal. La féroce licorne traquée dans la Chasse à la 
licorne a un massif corps de cheval, tandis que l’animal représenté en 
contemplation dans la série de la Vie de la Vierge ressemble à une chèvre. La 
fine cavale qui figure au premier rang des Animaux veillant le corps de saint 
Étienne tient le milieu entre ces deux descriptions. 
 

 



 

 

-154- 

 

       
 

 
 

En haut à gauche: Raphaël (1483-1520), Portrait de Madalena Strozzi. 
En haut à droite: Jeune Fille et licorne, peinture lombarde anonyme, vers 
1450. 
En bas, Il Domenechino (1581-1641), Jeune Fille et licorne. 

 
 
 



 

 

-155- 

 

 Ces trois tableaux représentant la même scène, désormais classique, de la 

jeune fille et de la licorne, montrent bien les traditions concurrentes qui se 

retrouvent à la Renaissance dans les représentations de l’animal unicorne. S’il est 

probable que la toile de Raphaël a été peinte d’après un modèle tenant dans ses 

bras un minuscule «chien de manchon», il n’en reste pas moins que la licorne 

représentée ici fait penser au «petit chevreau» du Physiologus. La cavale à large 

croupe peinte par Il Domenechino, malgré sa longue corne spiralée et la 

barbichette qui semble la vieillir, se rattache quant à elle au massif monocéros de 

Pline, à silhouette de cheval. La plupart des licornes de l’iconographie moderne 

sont cependant plus grandes que celle qui repose dans les bras de Madalena 

Strozzi, et plus fines que celle qu’Il Domenechino a représenté assoupie dans le 

giron d’une solide paysanne. Ainsi, l’animal à silhouette de biche et à poil beige 

peint par un anonyme lombard, qui se veut peut-être fidèle à la description des 

licornes de La Mecque par le voyageur bolonais Luigi Barthema, semble tenir le 

milieu entre les deux autres représentations. 

 

 Avec le temps, la licorne symbolique, typique, blanche, se rapprocha du 

cheval, ne conservant même pas toujours sa barbiche et ses sabots caprins, mais 

resta d’assez petite taille, tandis que l’unicorne que l’on croyait réel connaissait une 

toute autre évolution. En témoigne, au XVIème siècle, cette très belle gravure 

illustrant le passage de la Cosmographie de Sébastien Munster consacré à une 

description de La Mecque. La cavale blanche arbore une corne visiblement dessinée 

d’après une défense de narval, et n’a plus pour seul caractère caprin que ses 

sabots visiblement fendus. Les colombes donnent à la scène un aspect virginal et 

paradisiaque, compensant ainsi l’absence de la vierge, dont la présence eût été 

incongrue dans un ouvrage géographique.  
 
 
 



 

 

-156- 

 

 
 

Excepté pour sa corne éponyme et ses sabots fendus, La licorne de la 
Cosmographie de Sébastien Munster tient exclusivement du cheval. 

 
 
 

 La gravure, notons-le bien, illustre plus qu’elle ne représente car là aussi, 

comme nous l’avions déjà vu sur quelques manuscrits, l’animal décrit dans le texte 

est bien éloignée de cette belle image. Munster reprend en effet, sans le citer, le 

voyageur Luigi Barthema, et décrit tout d’abord la licorne comme un poulain gris, à 

tête de cerf, aux poils courts pendant d’un seul côté, aux jambes fines et aux 

sabots fendus. Il cite ensuite Pline, pour qui l’animal a certes encore la silhouette 

d’un cheval et la tête d’un cerf, mais aussi une queue de sanglier, des pieds 

d’éléphant et une corne courte et noire50. 
 
 
 

                                            
50  Sébastien Munster, La Cosmographie universelle contenant la situation de 
toutes les parties du Monde,  Paris, 1586, p.1189 



 

 

-157- 

 

 
 

La description que le poète Barthélémy Aneau (vers 1500-1565) donne de la 
licorne dans ses Décades (1549) est également empruntée à Pline l’ancien51. 
Mais, là encore, l’animal qu’a représenté le graveur est bien éloigné du féroce 
monocéros de l’Histoire naturelle. Cette licorne, inspirée d’un modèle 
germanique, a des sabots fendus, une silhouette et un poil plus caprins que 
chevalins. Le texte suivant est consacré au Rhinocérot ou naricorne, preuve 
que, pour le poète lyonnais, les deux animaux étaient bien différents. 

 

 
La licorne figurant sur ce dessin de Léonard de Vinci est de petite taille, mais 
sa silhouette est incontestablement chevaline. S’éloignant de la tradition qui 
associe l’animal à la pureté et à la chasteté, le peintre écrivait dans ses 
carnets: «La licorne, par intempérance et parce qu’elle ne sait pas réfréner 
son goût des jouvencelles, oublie sa férocité et sa sauvagerie. Mettant toute 
crainte de côté, elle va vers la jeune vierge assise et s’endort sur ses genoux. 
Ainsi les chasseurs s’emparent d’elle52.» 

 
 
 

                                            
51  Barthélémy Aneau, Décades de la description, forme et vertu naturelle des 
animaulx, tant raisonnables que brutz, Lyon, 1549. 
52  Léonard de Vinci, Carnets, éd. MacCurdy, Gallimard, 1986, t.II, p.460 



 

 

-158- 

 

 Malgré l’imprécision et la contradiction des sources antiques et médiévales, 

malgré le fantastique des légendes associées à cet animal, peintres, liciers et 

graveurs de la Renaissance ont ainsi fait de la licorne cette belle haquenée à la 

silhouette de poulain, aux sabots fendus, à l’inimitable barbiche. Sa robe, toujours 

claire, était le plus souvent d’un blanc immaculé. C’était encore parfois un animal 

symbolique ou allégorique, mais il était aussi parfaitement crédible, autant que 

tous ceux que les hommes du temps avaient sous les yeux, et bien plus élégant. En 

comparaison, le rhinocéros est un cauchemar, et la girafe un délire. 
 
 
 

 
 

L’embarquement à bord de l’Arche, milieu du XVIème siècle. C’est peut-être 
l’hésitation entre l’image traditionnelle de l’animal et ce qu’il en savait par 
quelque autre source qui conduisit le maître limousin I.C., lorsqu’il réalisa 
cette coupe en porcelaine émaillée, à représenter sous des robes différentes, 
blanche et brune, les deux licornes se préparant à embarquer dans l’Arche. 

 

 

 



 

 

-159- 

 

Le jardin des délices 
 

 Au tout début du XVIème siècle, La licorne apparaît à plusieurs reprises sur 

le fameux triptyque de Jérôme Bosch, Le Jardin des délices. Sur l’aile gauche, Le 

Paradis terrestre, une fine cavale blanche boit l’eau du fleuve paradisiaque en y 

trempant la pointe de sa corne élégamment spiralée, conformément à l’allégorie de 

la purification des eaux. A ses côtés, un étrange cerf porte un unique bois au milieu 

du front. Biche, cerf, singe ou éléphant, les animaux qui les accompagnent n’ont 

rien de fantastique. Sur cette même aile, une licorne noire sort la tête de l’eau, 

mais cette créature à corps de poisson, à une date où le narval n’était guère connu 

en Europe, doit être vue comme l’un des fruits de l’imagination fertile du peintre. 

Elle porte, malgré sa couleur et son habitat marin, la classique barbichette. Sur le 

panneau central, on voit un autre unicorne aquatique, un grand poisson à très 

longue corne. Trois quadrupèdes unicornes, au moins, participent à la farandole 

centrale autour du bassin. L’un, à silhouette de biche, répond à la description 

classique de la licorne, blanc, sabots fendus, avec une superbe barbichette 

légèrement retroussée. Le second, cheval d’une blancheur immaculée monté par 

un homme nu, possède, comme quelques autres des animaux de cette inquiétante 

ronde, une caractéristique atypique, ici sa corne, curieusement ramifiée. Nulle part 

ailleurs on ne trouve de licorne ainsi armée, et c’est bien ici, comme pour la licorne 

de mer de l’aile gauche, l’imagination foisonnante de Jérôme Bosch qui explique 

seule cette étonnante caractéristique. De même, le troisième unicorne est un 

cheval armé d’un bois de cerf. 
 
 
 



 

 

-160- 

 

 
 
Jérôme Bosch (vers 1450-1516), Le Jardin des délices, 
panneau gauche et panneau central. 
   

 
 

 Le peintre fit preuve, en dessinant ces six créatures, de son imagination 

habituelle, mais il ne s’en inspira pas moins de la licorne telle que les lettrés d’alors 



 

 

-161- 

 

se la représentaient. La belle cavale qui, sur le panneau du paradis terrestre, 

trempe le bout de sa corne dans la rivière a ainsi la couleur blanche, la silhouette 

équine, les sabots fendus et la corne spiralée de la licorne archétypale. De même, 

si le noir unicorne aquatique du bas de ce panneau est une création de Bosch, il 

n’en a pas moins la tête équine, la petite barbiche et la longue corne torsadée 

caractéristiques des licornes terrestres. La biche unicorne du panneau central est là 

encore assez proche de certaines représentations de l’époque, et s’il n’y avait leurs 

étranges cornes ramifiées ou divisées, les autres unicornes de ce tableau ne 

seraient que de très ordinaires licornes. 

 

 

 

Licornes juives 
   

 La Bible des Septante n’était pas utilisée au Moyen-Âge par les juifs 

d’occident, qui se référaient directement au texte hébreu, et pour les théologiens 

juifs, le reem ne semble pas avoir été unicorne. Les quelques textes qui discutent 

de l’aspect de l’animal insistent seulement sur sa taille gigantesque53.  Le Midrash 

Tehilim, commentant le psaume 22 «sauve moi de la gueule du lion et des cornes 

du reem», indique que l’animal est si grand qu’on pouvait le prendre pour une 

montagne. Selon le Talmud (Zebachim 113b), sa carrure était telle qu’il ne put 

entrer dans l’Arche, et l’on dut l’y attacher par ses cornes, ce qui indique bien que 

l’animal devait être bicorne54. 

 

 Un autre texte talmudique (Hulin 59b et 60a) discute du caractère rituel 

d’un ruminant unicorne, le keresh, qui semble bien, lui, être la licorne du bestiaire. 

Rédigé dans des milieux juifs hellénisés, à la même époque que le Physiologus, le 

traité Hulin voulait sans doute parler du même animal: ayant appris l’existence de 

la licorne, les rabbins se demandaient logiquement quel devait être son statut 

rituel. En effet, si un ruminant bicorne à sabots fendus était pur, il pouvait y avoir 

                                            
53   Sur ce sujet, et sur les paragraphes qui suivent, voir: 
  L. Lewysohn, Die Zoologie des Talmuds, Francfort, 1858, pp.149-153        
  Allen H. Godbey, “The Unicorn in the Old Testament”, in The American Journal 
of Semitic Languages and Litteratures, Juillet 1939, vol.LVI, pp.256-296. 
  Rachel Wischnitzer, “The Unicorn in Christian and Jewish Art”, in Historia 
Judaica, New York, 1951, vol.XIII, pp. 141-156.    
54  Les traités talmudiques ont été écrits entre le IIème et le VIème siècle de notre 
ère, les Midrash entre le IVème et le VIème. 



 

 

-162- 

 

doute dans le cas d’un animal unicorne. Cette licorne  fut finalement déclarée 

bonne pour le sacrifice, mais la question resta sans grand intérêt pratique, et le 

keresh ne réapparut jamais dans la littérature juive. 

 

 Pourtant la licorne chrétienne fit de rares apparitions dans l’iconographie 

juive, prêtant sa fine silhouette, non au modeste keresh, totalement oublié, mais 

au puissant reem biblique. On la rencontre ainsi dans des manuscrits enluminés 

des XIVème et XVème siècles, et ensuite dans le peinture des plafonds des 

synagogues55, généralement associée au lion par référence au Psaume 22. Les 

deux animaux sont alors des symboles de force, de puissance. Les textes juifs 

n’étaient pas toujours illustrés par des artistes juifs, qui étaient au demeurant très 

peu nombreux, et il n’existait pas en Europe à la fin du Moyen-Âge d’école 

d’enluminure juive spécifique, sauf en Espagne56. Les mêmes ateliers illustraient 

donc souvent des textes religieux juifs et chrétiens, et il n’y a rien d’étonnant à ce 

que, faute d’une tradition picturale autonome, le modèle de la licorne chrétienne, 

de l’unicornis de la Vulgate, ait été appliqué au reem hébreu. Trop marquée par 

l’allégorie chrétienne, la scène de la capture de la licorne par une jeune vierge ne 

fut en revanche pas utilisée dans les textes juifs57 
 
 
 

                                            
55   Par exemple dans la synagogue de Gwozdziec, en Galicie, dont le plafond fut 
peint en 1652, ou dans celle de Horb, en Bavière, dont la peinture date de 1735. 
Rachel Wischnitzer, op.cit., p.153. 
56  Mais les miniatures juives espagnoles, inspirées de l’art arabe, sont 
généralement non figuratives. 
57   Rachel Wischnitzer cite cependant un texte astrologique juif de la Renaissance 
dans lequel la scène illustre le signe du zodiaque de la Vierge. Rachel Wischnitzer, 
“The unicorn in Christian and Jewish Art”, p.152.  



 

 

-163- 

 

 
 
Enluminures d’une copie allemande du XVème siècle d’un recueil talmudique 
d’Ashel ben Yehiel (1240-1327). La licorne et le lion apparaissent dans les 
deux moitiés de la lettre mem, au dessus d’une miniature représentant 
vraisemblablement l’auteur de l’ouvrage au travail. La posture de la licorne 
rappelle les représentations de l’animal trempant sa corne dans les eaux 
impures. Les thèmes de ces enluminures laissent penser qu’elles furent 
réalisées par un artiste juif et non par un atelier chrétien. 
 
 
 

 Le Mashal ha-Kadmoni est un traité en hébreu sur les animaux, plus recueil 

de contes que bestiaire, rédigé à la fin du XIIIème siècle. Il ignore tant le reem que 

la licorne occidentale, mais lorsque le texte fut imprimé, en 1491, une gravure 

représentant une licorne et une antilope fut pourtant insérée pour illustrer un 

apologue faisant intervenir deux animaux bibliques, l’ofer et l’aku, devisant de la 

cruauté et des tricheries des chasseurs. Si l’aku est effectivement une antilope, il 

semble que l’auteur du XIIIème siècle ait plutôt vu dans l’ofer un cerf ou un daim. 

Le graveur, cependant, connaissait la licorne du bestiaire, l’amie des jeunes 

vierges, et dut penser qu’elle était mieux placée pour condamner les méchants et 

s’indigner de leurs fourberies58. 

                                            
58   Rachel Wischnitzer, “The unicorn in Christian and Jewish Art”, p.152. 



 

 

-164- 

 

 

 Plus récemment, au XVIIème siècle, le reem  unicorne apparaît de nouveau 

dans les tentatives de recréation de bannières ou de blasons pour les douze tribus 

d’Israël. Représenté à l’image d’une licorne devenue entre-temps plus chevaline, il 

est alors, avec le taureau, l’emblème de la tribu de Joseph, conformément à la 

bénédiction de Moïse «Sa gloire est celle d’un jeune taureau, ses cornes les cornes 

du reem» (Deutéronome 33:17). Parfois, les deux «demi-tribus» des fils de Joseph, 

Ephraïm et Manasseh, arborent l’une un taurillon, l’autre une licorne59. 

 

 

 

Licornes des voyageurs 
 

 Dès les premières années du quinzième siècle, on voit la superbe bête de 

neige, telle que nous la dessinons encore aujourd’hui, sur les fines miniatures du 

Livre des Merveilles, manuscrit ayant appartenu au Duc de Berry, et regroupant de 

nombreux récits de voyage de la fin du Moyen-Âge, dont bien sûr celui de Marco 

Polo60. Le Maître de Boucicaud - sans doute le peintre flamand Jacques Coene - et 

son atelier en réalisèrent les nombreuses miniatures, toutes très soignées. Il est 

aussi amusant qu’intéressant de noter, comme nous l’avions déjà fait pour le 

Propriétaire de Barthélémy l’Anglais, que la gracieuse cavale blanche, bondissant 

au dessus d’une rivière, représentée, au verso du folio 55 n’est pas vraiment fidèle 

à la description qu’en donne le texte: «Ils ont maints éléphants sauvages et assez 

d’unicornes, qui ne sont guère moins gros qu’un éléphant; ils ont le poil du buffle, 

le pied comme celui de l’éléphant, une corne au milieu du front, très grosse et 

noire. Et vous dit qu’il ne fait aucun mal aux hommes et aux bêtes avec sa corne, 

mais seulement avec la langue et les genoux, car sur la langue il a des épines très 

longues et aiguës. Quand il veut détruire un être, il le piétine et l’écrase par terre 

avec les genoux, puis le lèche avec sa langue. Il a la tête comme un sanglier 

sauvage, et la porte toujours inclinée vers la terre; il demeure volontiers dans la 

boue et la fange parmi les lacs et les forêts. C’est une très vilaine bête à voir, et 

dégoûtante. Il n’est point du tout comme nous, d’ici, disons et décrivons quand 

                                            
59   Ibid., pp.154-156. 
60  Sur ce manuscrit et ses belles enluminures, voir la thèse de Christine Bousquet-
Labourie, Les Voyageurs et l’Orient, Étude des rapports entre les textes et les 
images dans quelques récits manuscrits sur l’Asie aux XIVème et XVème siècles, 
Tours, 1994. 



 

 

-165- 

 

nous prétendons qu’il se laisse attraper par une pucelle61!» On conviendra que ces 

licornes manquent pour le moins de leur traditionnelle élégance, et que, pour qui 

ne connaît pas le rhinocéros, l’illustration est ici plus crédible que le texte.  
 
 
 

 
 

La licorne blanche du Livre des Merveilles, vers 1410. Deux autres licornes, 
tout aussi chevalines, apparaissent dans les miniatures de ce manuscrit. La 
robe de l’une est blanche, celle de l’autre est beige clair; elles illustrent le 
récit, conté par Marco Polo, d’une chasse en Inde, mais le texte ne parle alors 
plus  ni de licornes, ni de rhinocéros. 

 
 
 

 Il reste que Marco Polo était persuadé avoir vu «des licornes», et que la 

plupart de ses lecteurs en furent aussi convaincus. Ulysse Aldrovandi (1522-1607) 

dans son Histoire naturelle des quadrupèdes fut, semble-t-il, le premier, au début 

du XVIIème siècle, à soupçonner que cette description était d’un rhinocéros: 

«Quant au monocéros de Paul de Venise (Marco Polo), je pense que personne ne 

pourra me reprocher d’y voir un rhinocéros. En effet, ils se ressemblent assez, 

d’après les marques qu’il en donne: sa taille proche de celle de l’éléphant, bien sûr, 
                                            
61  Marco Polo, Le Devisement du Monde, livre III, chapitre 9, éd. Louis Hambis, 
Paris, 1956, p.243. La description des licornes par Marco Polo trouverait un écho 
involontaire, deux siècles plus tard, dans le journal de navigation de Christophe 
Colomb, à la date du 9 janvier 1493: «L’Amiral dit que l’autre jour, en se rendant 
au fleuve d’or, il avait vu trois sirènes qui sortaient assez haut au dessus des 
vagues. Elles n’étaient pas aussi belles qu’on les a décrit; il n’y a que leur visage 
qui présente une certaine ressemblance avec la figure d’un homme.» C’est ici de 
lamantins qu’il s’agit. Cité in Jean-Paul Duviols, L’Amérique espagnole vue et rêvée, 
les Livres de voyage de Christophe Colomb à Bougainville, 1985, p.37. 



 

 

-166- 

 

mais aussi sa laideur, sa lenteur, et sa tête porcine, caractéristiques qui décrivent 

bien le rhinocéros62.» 

 

 Aisé à disqualifier, ou à requalifier, le témoignage de Marco Polo n’en reste 

pas moins une exception. La plupart des voyageurs, missionnaires ou aventuriers, 

qui, dans les siècles suivants, ont dit avoir vu des licornes, ont décrit des créatures 

qu’il est encore aujourd’hui impossible de rapporter avec certitude à un autre 

animal plus réel63. 

 Parmi ces témoins, il convient de réserver une place à part à l’Italien Louis 

Barthema, également appelé Vartoman ou Le Viateur. Non que son récit, qui date 

du tout début du XVIème siècle, soit beaucoup plus précis ou mieux étayé que 

d’autres, mais il parut plus crédible, plus sérieux à ses lecteurs, et devint la preuve 

la plus fréquemment avancée de l’existence de la licorne en Afrique. Jusqu’au 

XIXème siècle, Barthema allait être cité par tous les auteurs discutant de 

l’existence de la licorne, ainsi que, dans la plupart des dictionnaires, à l’article 

licorne. Voici ce qu’il rapporta de son séjour à La Mecque en 1503: 

 «D’un autre côté du temple de La Mecque se trouve un enclos dans lequel il 

y a deux unicornes vivants, et on les montre comme une grande merveille. Le plus 

grand est fait comme un poulain d’un an, et a une corne d’environ quatre paumes 

de long. Il a la couleur d’un bai brun, la tête d’un cerf, le col court, le poil court et 

pendant sur un côté, la jambe légère comme un chevreuil. Son pied est fendu 

comme celui d’une chèvre et il a des poils sur les jambes de derrière. C’est une 

bête fière et discrète. Et ces bêtes furent présentées au Sultan de La Mecque 

comme la plus belle chose qui soit au monde et un riche trésor. Elles lui furent 

envoyées par un Roi d’Éthiopie, c’est-à-dire un Roi Maure, en gage d’alliance avec 

le Sultan de La Mecque64.» 
 
 
 

                                            
62  Ulysse Aldrovandi, Historia Naturalis de Quadrupedibus, Bologne, 1616, p.405. 
63   Sur la littérature de voyages de la Renaissance et de l’époque moderne, nous 
avons notamment utilisé George Percy Adams, Travel Litterature and the Evolution 
of the Novel, University Press of Kentucky, 1983, qui discute avec pertinence des 
rapports entre mensonge et vérité dans les récits des voyageurs. Voir aussi Michel 
Mollat, Les Explorateurs du XIIIème au XVIème siècle; Premiers regards sur un 
monde nouveau, Paris, C.T.H.S., 1992 ainsi que, plus anciens mais toujours 
intéressant, l’ouvrages de Geoffroy Atkinson, Les Nouveaux horizons de la 
Renaissance française, Paris, Droz, 1935. 
64  Les Voyages de Ludovico di Varthema, éd. Claude Scheffer, Paris, 1888, pp.53-
54. 



 

 

-167- 

 

 
 

Les deux licornes du temple de La Mecque, gravure de Jörg Breu pour une 
édition allemande du récit de Luigi Barthema, Ritterlich und lobwirdig Rayß, 
Augsburg, 1515. 

 
 
 

 Le texte est court mais précis. Excepté pour la couleur brune du poil - mais 

pour ses lecteurs, cette originalité renforce paradoxalement la crédibilité de 

Barthema en montrant qu’il ne reprend pas trop fidèlement la licorne de l’imagerie 

- la description qui nous est donnée correspond assez au bel animal tel qu’on le 

représentait à la Renaissance. Et même si, pour le reste, leurs récits diffèrent 

sensiblement, la tête de cerf, déjà signalée par Pline, semble renforcer le récit du 

voyageur par l’autorité des classiques. Si l’on néglige la référence au Roi d’Éthiopie, 

qui nous fait penser aux nombreuses licornes censées vivre dans les palais du 

Prêtre Jean, on n’y trouve aucun élément de merveilleux ou d’esthétisme. Toutes 

ces raisons, et les hasards d’une époque où certaines références, sans que l’on 

sache trop pourquoi celles-ci65, se retrouvent à l’identique de livre en livre, 

ancrèrent l’idée de la présence de licornes en Éthiopie, et firent de Barthema la 

référence obligée en matière de licornes, qu’il soit cité ou non. Voici par exemple ce 

que nous dit de La Mecque la Cosmographie de Sébastien Munster: «De l’autre côté 

dudit temple on voit des parcs esquels on garde une paire de licornes, lesquelles on 

montre au peuple comme un miracle. Ils disent que cette bête est semblable à un 

poulain de trois mois, elle porte au front une corne élevée qui est noire et longue 

                                            
65   Il suffit, en effet, qu’un texte ait été cité par deux ou trois auteurs pour qu’il le 
soit, par la suite, par des dizaines d’autres qui ont lu les premiers. D’autres 
témoignages comparables peuvent, en revanche, être absolument oubliés. 



 

 

-168- 

 

de deux ou trois coudées. La couleur est comme d’un cheval moustellé66, la tête 

comme d’un cerf, le col n’est pas fort long, et a fort peu de crins, lesquels pendent 

seulement d’un côté. Ses jambes sont minces et grêles, les ongles des pieds de 

devant sont fendus en deux comme une chèvre. La partie extérieure des jambes de 

derrière est velue et pleine de poil. On amène ces bêtes du Roi des Éthiopes, lequel 

par le moyen de ce présent entretient amitié avec le Sultan de La Mecque67.» La 

seule différence notable avec le texte cité plus haut concerne les sabots; nous y 

reviendrons. En 1817 encore, le géographe Conrad Malte-Brun citera Barthema 

pour appuyer l’hypothèse de la présence de licornes dans les régions reculées 

d’Afrique68. 

 On notera que, s’agissant d’animaux en captivité, le récit du voyageur 

bolonais est encore aujourd’hui plausible. Les peuples de l’Himalaya déforment 

depuis toujours les cornes de certains de leurs boucs pour les joindre en une seule, 

des notables hindous firent peut-être de même au XIXème siècle pour satisfaire la 

curiosité des chercheurs de licornes; le procédé, déjà attesté par Pline, peut donc 

aussi avoir été utilisé au Moyen-Orient, mais, faute d’autre source, cette hypothèse 

reste très fragile. 

 

 Un demi-siècle après Barthema, et c’est peut-être plus qu’une coïncidence, 

un autre voyageur, Vincent Le Blanc, qui prit la mer en 1567 à l’âge de 14 ans et 

consacra le plus clair de sa vie à voyager, passa aussi par La Mecque et vit encore 

une licorne dans le sérail du Sultan69. Si l’on admet l’hypothèse de licornes 

artificielles, pourquoi ne pas imaginer que les précédentes aient été remplacées. 

Mais s’il avait effectivement beaucoup voyagé sur les quatre continents alors 

connus, Le Blanc, qui avait une évidente tendance à l’exagération, n’est pas un 

auteur des plus crédibles70. Et s’il parle aussi de licornes dans le récit mouvementé 

                                            
66  Couleur de belette, mais le latin mustella désigne une famille d’animaux  
(belette, furet, hermine…) de couleurs assez différentes, bien que toujours claires. 
67  Sébastien Munster, Cosmographie universelle, Paris, 1586, p.1189. 
68  Conrad Malte-Brun, Précis de la géographie universelle…, Paris, 1817, tome V, 
p.71. 
69  Les Voyages fameux du sieur Vincent Le Blanc, Paris, 1648, p.26. 
70   C’est l’humaniste aixois Nicolas Fabri de Peiresc qui, le premier, avait engagé 
Vincent Le Blanc à publier le récit de ses voyages, «mais quand on lui remit le 
manuscrit, il y trouva tant de choses si peu croyables et même tant d’absurdités 
qu’il ne voulut pas prendre la responsabilité de cette publication». Barre & alii, 
Voyageurs et explorateurs provençaux, 1905, cité in J.P. Duviols, L’Amérique 
espagnole vue et rêvée, les Livres de voyage de Christophe Colomb à Bougainville, 
1985, p.407. 



 

 

-169- 

 

de ses aventures à la cour de Pegu71, vraisemblablement en Birmanie, la 

description qu’il en donne, insistant notamment sur sa langue râpeuse, montre 

surtout qu’il avait lu avec le même soin les Voyages de Barthema et le Million de 

Marco Polo. 

 

 Ce sont ces mêmes licornes d’Éthiopie que décrivit un siècle plus tard le 

jésuite portugais Jérôme Lobo, parti à la recherche des sources du Nil, dans sa 

Relation de l’Empire des Abyssins, traduite en Français en 1672: «…C’est là que 

l’on a trouvé la source du Nil et que l’on a vu la véritable Licorne… Pour la Licorne, 

on ne peut la confondre avec le Rhinocéros, car le Rhinocéros a deux cornes, et 

elles ne sont pas droites mais courbées… Elle est de la grandeur d’un cheval de 

médiocre taille, d’un poil brun tirant sur le noir; elle a le crin et la queue noire, le 

crin court et peu fourni… avec une corne droite longue de cinq palmes, d’une 

couleur qui tire sur le blanc. Elle demeure toujours dans les bois, cet animal fort 

peureux ne se hasardant guère dans les lieux découverts. Les gens les plus 

barbares du monde sont les peuples de ces pays; ils mangent de la chair de ces 

bêtes comme de toutes les autres…72». La licorne de Barthema était captive, celle-

ci est sauvage et en liberté, mais les descriptions diffèrent assez peu. On peut 

penser que Jérôme Lobo a repris plus ou moins consciemment l’essentiel de la 

description de Barthema. Il reste que le Père jésuite portugais doit être cité car son 

récit fut, après celui du voyageur italien, le plus fréquemment invoqué pour 

défendre la thèse de l’existence de la licorne. Après lui, les jésuites seraient 

nombreux à témoigner, jusqu’au XIXème siècle pour le père Huc, en faveur de la 

douteuse réalité de notre animal. 

 

 En 1690, le Dictionnaire universel d’Antoine Furetière, reprend largement 

dans son article «Licorne» la description de Jérôme Lobo: «Il a une corne blanche 

au milieu du front, de cinq palmes de longueur… il est de la grandeur d’un cheval 

de médiocre taille, d’un poil brun tirant sur le noir, ayant le crin court et peu fourni, 

et noir, aussi bien que la queue». Plus loin, Furetière exprime cependant de sérieux 

doutes sur la réalité de ce quadrupède, puisqu’il assure que «les plus sensés 

tiennent que c’est un animal fabuleux». Nous tenons donc là non seulement la 

                                            
71  Ibid., pp.225-230. 
72  Jérôme Lobo, Relation de l’Empire des Abyssins, in Melchisédech Thévenot, 
Relations de divers voyages curieux, Paris, 1672, tome IV. 



 

 

-170- 

 

description de référence de la licorne en laquelle croyaient certains, mais aussi celle 

de la licorne en laquelle d’autres ne croyaient pas. 

 

 La licorne prit aussi parfois, par exception, l’allure d’une antilope, et l’on se 

souvient alors que, à la suite d’Aristote, la Renaissance crut longtemps que l’oryx 

était unicorne. L’erreur est sans doute due en grande partie à un glissement 

sémantique, car, aussi peu réel qu’il soit, cet oryx unicorne n’était pas le même 

animal que l’antilope à laquelle les premiers naturalistes allaient donner ce nom. Au 

milieu du XVIIème siècle encore, Samuel Bochart (1599-1667), auteur d’un 

monumental ouvrage d’érudition sur les animaux dans l’Écriture Sainte, identifiait 

le Reem biblique, la licorne et l’oryx73.  
 
 
 

 
 

Le Reem. Gravure de la première édition du Hierozoycon, sive de Animalibus 
Scripturæ de Samuel Bochart (1663). On remarquera les sabots fendus de 
ces animaux à la silhouette élancée, et la barbiche du spécimen de gauche, 
peut-être censée désigner le seul mâle de la scène. 

 
         

                                            
73  Samuel Bochart, Hierozoycon, sive de Animalibus Scripturæ, Leipzig, 1793 
(1663), t.I,  liv.III, ch.26 & 27, col.903-972. 



 

 

-171- 

 

         
 

La licorne représentée par le graveur Étienne Delaune (1520-1595) dans la 
scène de gauche, extraite de la série des Combats et triomphes, tient 
beaucoup de l’antilope, et peut-être un peu de la chèvre. A l’inverse, celle qui 
figure dans la thériomachie anonyme de droite a une silhouette franchement 
équine. 

 
 
 

 L’érudit danois Thomas Bartholin (1619-1680) cite un «Africain du Congo 

arrivé à Copenhague» qui, en 1652, décrivait ainsi un animal censé vivre dans son 

pays: «de la grandeur d’un cheval moyen, de couleur grise comme un âne, avec 

une ligne noire sur toute la longueur du dos, et une corne au milieu du front longue 

de trois spithames74». On apprend plus loin, mais ce témoignage unique n’a été 

apparemment repris par aucun autre auteur, que le mâle seul est armé d’une 

corne. 

 

 Les descriptions étudiées jusqu’ici sont suffisamment proches de la licorne 

de l’imaginaire et de l’iconographie pour que le lecteur puisse considérer qu’il s’agit 

du même animal, même quand il s’en distingue par quelque point de détail, le plus 

souvent la couleur de la robe. S’il veut être cru, l’aventurier devait en effet se 

rattacher à une tradition, tout en montrant qu’il n’en était pas un copiste de plus. 

La licorne vivait donc en Inde ou en Éthiopie, sa silhouette rappelait la chèvre, 

l’antilope ou le cheval, mais elle avait souvent le poil bai ou brun. Pourtant, parmi 

les récits des voyageurs, il en est quelques-uns qui savent rester parfaitement 

fidèles à la vision devenue archétypale de la licorne. Postérieure à celle de 

Barthema, mais antérieure à celle de Lobo, voici la description d’un autre voyageur 

portugais, Marmol Caravajal: «La licorne, qu’on trouve dans les montagnes de Beth 
                                            
74   Thomas Bartholin, De Unicornu Observationes Novæ, Amsterdam, 1678, p.219 



 

 

-172- 

 

en la Haute Éthiopie, est de couleur cendrée, et ressemble à un poulain de deux 

ans, hormis qu’elle a une barbe de bouc, et au milieu du front une corne de trois 

pieds, qui est polie et blanche comme de l’ivoire et rayée de raies jaunes, depuis le 

haut jusqu’en bas75.» La licorne que nous décrit Marmol est bien celle de la 

Renaissance, et si les stries en spirale de la corne de narval font place à des raies 

jaunes, c’est peut-être que l’auteur non seulement n’a jamais vu de licorne, mais 

n’a vraisemblablement pu observer ni corne de licorne-défense de narval, ni même 

un animal sculpté; il prend donc les traits obliques figurant sur une peinture ou une 

tapisserie pour des rayures et non des stries. Cette description trop conforme ne 

doit pourtant pas faire oublier que dans la plupart des récits de voyageurs la licorne 

s’éloigne, au moins par la couleur, de son modèle pictural. 

 

 

 

                                            
75  L’Afrique de Marmol dans la traduction de Nicolas Perrot, sieur d’Ablancourt, 
Paris, 1667, tome 1, p.65. 



 

 

-173- 

 

D’autres unicornes 
 

 Tout au contraire, il nous faut aussi parler ici de descriptions curieuses, 

atypiques, ne correspondant ni à l’image que l’on se fait aujourd’hui de la licorne, 

ni vraisemblablement à celle que l’on s’en faisait généralement lorsqu’elles furent 

écrites. 

 «Au reste, les auteurs écrivent tant de choses incertaines du monocérot, 

que par là il est aisé à juger qu’ils n’en ont jamais vu», écrivait ainsi, au milieu du 

XVIème siècle, le naturaliste, médecin et voyageur portugais Garcia da Orta, avant 

de poursuivre: «Je raconterai en cet endroit ce que j’en ai appris par des personnes 

dignes de foi. Ils disent qu’entre le promontoire de Bonne Espérance et celui qu’on 

appelle des Courantes, ils ont vu une certaine espèce d’animal terrestre, encore 

qu’il se plaît aussi fort en la mer, lequel avait la tête et le crin d’un cheval (toutefois 

ce n’était pas un cheval marin) ayant une corne de deux empans de long, mobile, 

et laquelle il tournait tantôt à dextre, tantôt à sénestre, tantôt la haussant, tantôt 

la baissant. Que cet animal combat furieusement contre l’éléphant, et que sa corne 

est fort prisée contre les venins76». Le voyageur lusitanien exclut par ailleurs 

soigneusement toute confusion avec le «ganda ou rhinocérot» décrit dans le 

paragraphe précédent. 

 Quelques années plus tard, le cosmographe français André Thevet (1502-

1590), par ailleurs, dans d’autres textes, très sceptique quant à l’existence de la 

licorne, allait donner un nom et une description précise, validée par une gravure, à 

cet animal. Le camphur, qui vit non plus en Afrique mais dans les îles Moluques, 

diffère fondamentalement de la licorne classique par ses pieds arrière palmés, sa 

corne mobile, son habitat amphibie, et son alimentation à base de poissons77. Il 

s’en rapproche encore par sa silhouette générale, «de la grandeur d’une biche», et 

par sa corne en vrille, «rare et riche, et très excellente contre le venin78». Si l’on 

peut ramener certaines descriptions de licornes atypiques à des antilopes ou des 

rhinocéros mal observés, on voit cependant mal quel animal réel a pu conduire à la 

peu vraisemblable description du camphur. 

 

 Le même André Thevet décrivit également, dans le même ouvrage, un 

animal d’Amérique du Sud, le Pirassouppi, qui ressemblerait en tout à la licorne des 
                                            
76  Garcias ab Horto, Histoire des drogues, espiceries et de certains medicamens 
qui naissent ès Indes, Paris, 1602 (1563), livre I, ch.14, p.77. 
77   Mi-chèvre, mi-cheval, la licorne emblématique est indiscutablement herbivore. 
78  André Thevet, Cosmographie universelle, Paris, 1575, liv.XII, ch.5. 



 

 

-174- 

 

peintres s’il avait une corne et non deux. Il parle aussi en plusieurs endroits d’ânes 

unicornes ou de monocéros, sans jamais en donner de description précise79. 
 
 
 

 
 

Bien que le botaniste Pierre Pomet (1658-1699) ait été très sceptique quant à 
l’existence réelle de tous ces animaux, il n’en plaça pas moins ces cinq 
figures, parmi lesquelles on reconnaît le Pirassouppi et le Camphur, en tête 
du bref chapitre sur la licorne de son Histoire générale des drogues. 

 
 
 

 Ambroise Paré, qui attaque avec violence dans son Discours de la licorne80 

la croyance en les propriétés alexitères81 de la corne de licorne, n’est pas aussi 

catégorique lorsqu’il s’agit de discuter l’existence de l’animal. Parmi les descriptions 

qu’il énumère, en remarquant leurs contradictions, nous citerons celle de son 

confrère chirurgien Louis Paradis, que le sceptique Paré considérait comme un 

témoin digne de foi: «Son poil était couleur de castor, fort lissé, le cou grêle, de 

petites oreilles, une corne entre les oreilles fort lissée, de couleur obscure, 

                                            
79   Voir infra, le chapitre consacré à André Thevet. 
80  Ambroise Paré, Discours de la licorne, 1582, in Œuvres Complètes, Genève, 
1970, tome III, pp.491-519. 
81  Contrepoison. 



 

 

-175- 

 

basanée, de longueur d’un pied seulement, la tête courte et sèche, le mufle rond, 

semblable à celui d’un veau, les yeux assez grands, ayant un regard fort farouche, 

les jambes sèches, les pieds fendus comme une biche, la queue ronde et courte 

comme celle d’un cerf. Elle était tout d’une même couleur, excepté un pied de 

devant qui était de couleur jaune82.» Malgré les nombreux détails, l’idée que l’on se 

fait de l’animal après lecture de ce puzzle anatomique reste singulièrement 

confuse.  

 

 D’autres descriptions peuvent rester claires, mais l’on y retrouve longtemps 

plus la trace des auteurs classiques généralement cités en référence, Pline, Élien ou 

Ctésias, que celle de la licorne blanche des peintures. Le seul portrait précis que 

nous ayons d’une licorne d’Amérique se trouve dans un texte paru en allemand et 

en hollandais83, à la fin du XVIIème siècle, à une date ou l’Amérique du Nord 

commençait pourtant à être bien connue. Die unbekannte neue Welt (Le nouveau 

monde inconnu) est une longue description des diverses régions de l’Amérique, 

rédigée par un géographe hollandais, Olfert Dapper, qui s’était spécialisé dans ces 

traités abondamment illustrés, compilés d’après des sources hétéroclites et peu 

soucieux d’exactitude84. On peut reconnaître dans sa licorne l’âne indique85 de 

Ctésias, aux yeux bleus sombres, mais on y retrouve surtout le monocéros de 

Pline: «On voit souvent près de la frontière canadienne, nous dit le médecin 

allemand, des animaux ressemblant à des chevaux, mais avec des sabots fendus, 

le poil dru, une corne longue et droite au milieu du front, la queue d’un porc, les 

yeux noirs et le cou d’un cerf86». Les yeux bleus profonds sont devenus noirs, mais 

la seule entorse notable à la description classique est l’absence de toute mention 

de la couleur du poil, qui permet à l’auteur comme au lecteur de le voir blanc s’il le 

souhaite, et la transformation de la tête de cerf, difficilement compatible avec la 

licorne archétypale, en un plus modeste cou de cerf que l’on peut imaginer 

supportant un chef chevalin. Sur la gravure très réaliste qui illustre ce passage, on 

voit un superbe aigle d’Amérique emporter une licorne au pelage clair 

                                            
82  Ibid., p.496. 
83  Albertus Montanus, De nieuwe en onbekende weereld of beschrijving van 
America en’t Zuid-land,  Amsterdam, 1667; 
 Olfert Dapper, Die  unbekannte neue Welt, Amsterdam, 1673.  
84   On doit également à Olfert Dapper des ouvrages comparables sur le Moyen-
Orient, la Chine, l’Afrique, les Îles de l’océan Indien. 
85  Des Indes. Jusqu’au XVIIème siècle, cette forme est généralement préférée à 
indien. 
86  Olfert Dapper, Die unbekannte neue Welt, Amsterdam ,1673, pp.145-146. 



 

 

-176- 

 

correspondant assez bien à la description. On notera notamment le soin avec lequel 

le graveur a représenté la queue tire-bouchonnée comme celle d’un porc. La 

présence, pour le moins suspecte, de palmiers à la frontière canadienne ne doit pas 

nous surprendre. Comme la licorne, même s’ils existaient réellement, ailleurs, ces 

arbres étaient, surtout pour un graveur hollandais, une figure exotique typique.  
 
 
  

 
 
Aigle d’Amérique emportant une licorne, gravure de 
l’Unbekannte neue Welt d’Olfert Dapper (?-1690). 
 
 
 

 En un autre lieu du même ouvrage, les licornes d’Amérique du Nord sont 

décrites comme «des chevaux sauvages au front armé d’une longue corne, avec 

une tête de cerf, ayant le poil de la belette, le cou court, une crinière pendant d’un 

seul côté, les pattes fines, des sabots de chèvres87».. La crinière asymétrique et le 

poil de belette permettent de reconnaître sans le moindre doute les deux animaux 

observés deux siècles plus tôt à La Mecque par Luigi Barthema. Rien d’exceptionnel 

ou de neuf, donc, dans ces unicornes du Nouveau monde, sinon un habitat quelque 

peu excentrique. 

 

                                            
87   ibid., p.241. 



 

 

-177- 

 

 La licorne des voyageurs, qu’ils assurassent l’avoir vue de leurs propres 

yeux ou seulement avoir recueilli sur place des témoignages fiables, portait 

visiblement la marque tout à la fois du rhinocéros, de la chèvre et de la gazelle. 

Mais ne s’identifiant parfaitement à aucun ces animaux, elle constituait une espèce 

originale, que les naturalistes allaient être amenés à prendre en compte dans leurs 

traités, à décrire de manière aussi scientifique que possible, alors même que leurs 

sources restaient, et pour cause, rares et contradictoires. 

  

 

 

Monocéros des savants 
 

 

 

 
 

Dans les premières années du XVIème siècle, alors que les gravures 
imprimées étaient encore grossières et approximatives, les dernières 
miniatures issues de la tradition des bestiaires donnaient de la licorne une 
image précise à défaut d’être exacte, comme le montrent ces deux profils du 
même animal, curieusement appelé Honicorn, sur un Herbarium et Bestiarium 
abondamment illustré, copié vers 1600. 

 
 
 



 

 

-178- 

 

 Artistes et aventuriers ne sont pas les seuls à s’être intéressés à la licorne. 

La Renaissance est aussi l’époque de vastes compilations encyclopédiques de la 

nature, dont certaines sont consacrées exclusivement au règne animal. Les auteurs 

de ces ouvrages avaient généralement fait des études de médecine, comme Conrad 

Gesner (1516-1565) et Ulysse Aldrovandi (1522-1607). Alors même que griffons et 

dragons rejoignaient lentement sinon la mythologie, du moins la légende, la licorne 

dans leurs ouvrages est plus réelle que jamais. On pense à la belle définition 

d’André Breton, pour qui «l’imaginaire est ce qui tend à devenir réel88». 

 Tandis que peintres et graveurs reproduisaient par tradition un modèle de 

licorne désormais à peu près stabilisé, hésitant entre la chèvre et le cheval, les 

voyageurs en donnaient chacun leur propre description, plus ou moins originale. 

Les lettrés désireux de faire le point sur le sujet se trouvaient donc devant 

d’abondantes données peu compatibles entre elles. Le monocéros de Pline n’est pas 

la licorne de Barthema, qui ne ressemble elle-même guère au Camphur de Thevet. 

Avec le temps, opinions et témoignages difficilement conciliables s’accumulèrent, et 

en 1703 François Le Large pouvait écrire: «Les uns disent qu’elle [la licorne] 

ressemble à un cheval, les autres à un âne, à un cerf, à un bouc, à un éléphant, à 

un rhinocéros, à un lévrier89». Ceux qui voyaient dans ces contradictions la marque 

de la fantaisie des récits en ont parfois déduit que la licorne n’existait pas. D’autres 

ont expliqué cette diversité par l’existence de plusieurs variétés de quadrupèdes 

unicornes - jusqu’à huit dans les planches illustrant l’Histoire naturelle des 

quadrupèdes du polonais Jan Jonston90 - qu’ils aient ou non reconnu à tous ces 

unicornes le droit au beau nom de licorne.  
 
 
 

                                            
88   André Breton, Le Revolver à cheveux blancs 
89   François Le Large, Explications des figures qui sont sur le globe terrestre de 
Marly, Bibliothèque nationale, ms fr.13366. 
90  Jan Jonston, Historia Naturalis de Quadrupedibus, Amsterdam, 1657. 



 

 

-179- 

 

           

 
 

Ces deux aquarelles du XVIIème siècle proviennent d’un recueil anonyme 
conservé au cabinet des Estampes de la Bibliothèque nationale. Aux côtés 
d’une licorne blanche arborant une superbe défense de narval, le peintre a 
également dessiné cet «âne sauvage de l’Inde», à poil roux et à courte corne 
noire, plus conforme aux descriptions des auteurs classiques. Curieusement, 
c’est l’âne sauvage, et non la licorne, qui porte une barbichette, et aucun de 
ces deux unicornes n’a les sabots fendus. 

 
 
 

 D’autres enfin ont quelque peu forcé leurs sources, ou n’en ont retenu que 

certaines. Le médecin Jean de Renou, après avoir présenté plusieurs descriptions 

de licornes difficilement compatibles, a seulement pu conclure que «si nous voulons 

suivre la plus commune et plus vraie opinion de ceux qui ont navigué au nouveau 

monde, et qui en décrivent l’histoire, nous saurons que la licorne est un animal plus 

petit et plus mince qu’un éléphant91», ce qui laisse une assez large marge 

d’imprécision. Beaucoup ont laissé le débat ouvert, se contentant, comme nous 
                                            
91  Les Œuvres pharmaceutiques de Jean de Renou, Lyon, 1636, p.450. 



 

 

-180- 

 

l’avons nous-mêmes fait jusqu’ici, d’énumérer toutes sortes de descriptions. C’est 

ainsi que dans la Cosmographie universelle de Munster, on trouve, l’une suivant 

l’autre, les deux descriptions de Barthema et de Pline92. Rabelais, ou du moins le 

plagiaire qui écrivit son cinquième livre, car la question de son authenticité reste 

ouverte93, s’est moqué de ces portraits contradictoires et composites: «J’y vis (au 

pays de Satin) trente deux unicornes; c’est une bête félonne à merveilles, du tout 

semblable à un beau cheval, excepté qu’elle a la tête comme un cerf, les pieds 

comme un éléphant, la queue comme un sanglier et au front une corne aiguë, noire 

et longue de six ou sept pieds, laquelle ordinairement lui pend en bas comme la 

crête d’un coq d’Inde; elle, quand veut combattre ou autrement s’en aider, la lève 

raide et droite94.» On reconnaît là tout à la fois le cheval blanc des peintures et 

tapisseries, le monocéros de l’Histoire naturelle de Pline, l’une des références 

habituelles de Rabelais, et peut-être la corne «mobile comme pourrait l’être la crête 

d’un coq d’Inde» du Camphur d’André Thevet95. 

 

 Le Liber de Subtilitate de Jérôme Cardan (1501-1576) parut en 1550. Ce 

n’est que l’un des deux cent vingt-deux ouvrages publiés par ce mathématicien de 

talent, médecin à ses heures mais aussi philosophe néoplatonicien, qui fit scandale 

en dressant l’horoscope de Jésus-Christ96.  Ce livre qui frappe par sa rigueur quasi 

scientifique, sa volonté de ne rien dire qui ne soit avéré, allait être traduit en de 

nombreuses langues européennes. S’il ne s’attardait guère sur le monocéros, 

Cardan ne mettait nullement en doute son existence et en avait une image 

relativement précise: «Sur l’animal appelé monocéros, vulgairement licorne 

(unicorniu). Le monocéros est différent du rhinocéros, seuls leurs noms les 
                                            
92  Sébastien Munster, Cosmographie universelle, Paris, 1586 (1536), p.1189. 
93  La première édition du cinquième livre date de 1562, neuf ans après la 
disparition de Rabelais. Le ton du cinquième livre en fait un pamphlet politique et 
religieux plus violent que les œuvres publiées du vivant de Rabelais, alors même 
que la verve et la fantaisie des personnages ne sont plus ce qu’elles étaient dans le 
Quart Livre. Cf. Pierre Jourda, “Le Problème de l’authenticité du cinquième livre”, in 
Rabelais, Œuvres complètes, t.II, éd. Classiques Garnier. 
94  Le Cinquiesme et dernier livre des faicts et dicts héroïques du bon Pantagruel, 
ch.XXIX. 
95  Ce qui tendrait incidemment à prouver que le cinquième livre est effectivement 
apocryphe, la première édition du texte de Thevet étant parue quelques années 
après la mort de Rabelais. Mais peut-être Rabelais et Thevet ont-ils eu une source 
commune que nous ne connaissons pas. Tous deux étaient de grands originaux, et 
l’originalité n’est-elle pas, selon le mot d’Ambrose Bierce, «l’art de dissimuler ses 
sources». 
96   Voir l’autobiographie étonnamment lucide de Jérôme Cardan, Ma Vie, trad. Jean 
Dayre, Belin, 1992. 



 

 

-181- 

 

rapprochent. C’est un animal sauvage, rare, de la taille d’un cheval, de la couleur 

de la belette, avec une tête de cerf, une corne longue de trois doigts au milieu du 

front, large à sa base et très acérée, le cou court, le poil peu fourni, les cuisses 

semblables à celles d’un chevreuil, les sabots fendus. Excepté par sa corne, il 

ressemble beaucoup au cerf. Cet animal vit dans le désert d’Éthiopie et certains 

disent que sa corne est souveraine contre les poisons97.» La description de Cardan 

reprend presque mot à mot, une fois de plus, le récit sans cesse cité de Barthema. 

La seule entorse concerne la longueur de la corne, qui retombe de trois coudées à 

trois doigts; peut-être est-ce une simple erreur de copie, les auteurs ayant 

généralement plutôt tendance à allonger cet attribut qu’à le raccourcir. La tête de 

cerf, la «cruauté» de l’animal, font encore penser au monocéros de Pline mais, 

tentant de concilier les descriptions classiques avec la licorne de l’iconographie et 

de l’imaginaire de son époque, l’auteur a préféré aux pattes d’éléphant les plus 

légères cuisses de chevreuil décrites par Luigi Barthema. Quant à l’indication selon 

laquelle la robe de la licorne est semblable à celle de la belette, elle tient le juste 

milieu entre le blanc des tapisseries et le noir ou le gris des descriptions classiques. 

 

 L’Histoire des animaux de Conrad Gesner (1516-1565)98, parue à Zurich en 

1551, est le précurseur des ouvrages qui, un siècle plus tard, fonderaient l’Histoire 

naturelle moderne99. S’il n’était déjà plus possible à un lettré, comme à l’époque 

d’Isidore de Séville ou d’Albert le Grand, de tout savoir et de tout écrire de la 

science de l’époque, on pouvait encore alors prétendre à l’exhaustivité sur des 

sujets aussi vastes que «le monde animal», et c’était là l’ambition du médecin 

suisse ou, un demi siècle plus tard, de son confrère bolonais Ulysse Aldrovandi100. 

 Conrad Gesner ne peut être accusé de reprendre systématiquement les 

légendes héritées du Moyen-Âge, puisque dans un ouvrage qui se veut exhaustif, il 

ignore totalement, ou disqualifie en quelques phrases, de nombreux autres 

monstres du bestiaire, griffons ou sirènes, auxquels on ne croyait plus guère à son 

époque. Il prend bien garde de rester très prudent sur tout ce qui concerne le 

monocéros101, mais par le fait même de consacrer un long article à cet animal, il 

                                            
97  Hieronymus Cardanus, Liber de Subtilitate, Paris, 1556 (1550), liv.X, p.216. 
98  Conrad Gesner, Historia Animalium, Zurich, 1551. Sur le personnage et les 
œuvres de l’érudit zurichois, on pourra consulter Hans. H. Wellisch, Conrad Gesner, 
a Bio-Bibliography, Zug,1984. 
99  Sur Jonston et la genèse de l’histoire naturelle, on pourra se référer  à Michel 
Foucault, Les Mots et les choses, pp.140-144. 
100 Ulysse Aldrovandi, De Quadrupedibus Solipedibus, Bologne, 1616. 
101 Conrad Gesner, Historia Animalium, Liber Primus, De Quadrupedibus Viviparis, 



 

 

-182- 

 

montre que son existence était pour lui sinon certaine, du moins probable. Il cite 

les auteurs classiques habituels, Aristote, Pline, Ctésias, Élien, soulignant la 

contradiction entre leurs descriptions et celles des voyageurs plus récents, Marco 

Polo, Louis Barthema, Alvise Cadamosto et quelques autres. Ne s’attardant guère 

sur les questions de forme ou de couleur, admettant que la licorne puisse, comme 

le cheval, avoir des robes très diverses, il disserte longuement de la question alors 

curieusement très discutée de la forme des sabots de l’animal. 
 
 
 

 
 
La licorne de l’Historia Animalium de Conrad Gesner. 
A droite: têtes de cheval et de chèvre dans le même ouvrage. 
 
 
 

  L’ouvrage de Gesner fit longtemps référence en ce qui concerne les 

animaux, et singulièrement la licorne. Malgré le commentaire prudent de l’auteur 

sur cette figure «de qua certa nihil habeo», la seule gravure de cet animal qui s’y 

trouve allait être abondamment reproduite, reprise dans de nombreux autres 

ouvrages102, et faire en quelque sorte figure de représentation «officielle» de 

l’unicorne. On y voit un animal de couleur claire, au poil assez fourni. Son corps est 

plutôt celui d’un cheval; sa crinière abondante couvre entièrement le poitrail; ses 

                                                                                                                                
Zurich, 1551. L’article Monocéros se trouve aux pages 689 à 695 dans l’édition de 
Francfort, 1603, sur laquelle j’ai travaillé. Le texte comprend, outre l’article de 
l’édition de 1551, un corollaire écrit pour la seconde édition, parue en 1559. 
102 Par exemple dans Benjamin Coryat, Crudities, or Traveller for the English Wits, 
Londres, 1616, ou dans Laurent Catelan , Histoire de la nature, chasse, vertus, 
proprietez et usage de la lycorne, Montpellier, 1624. 



 

 

-183- 

 

sabots sont fendus à la manière de ceux d’une chèvre; sa tête tient le milieu entre 

ces deux animaux. La corne, assez longue, a indiscutablement les stries et les 

dimensions de la défense de narval. 

 Cette gravure, agrémentée d’un arrière plan montagneux, se retrouve par 

exemple dans l’Histoire de la nature, chasse, vertus, proprietez et usages de la 

lycorne du pharmacien languedocien Laurent Catelan103, alors que la  «vraye 

lycorne» décrite plus loin par le marrane de Montpellier, qui la distingue 

soigneusement de l’âne unicorne des Indes ou de l’oryx unicorne, est le monocéros 

de Pline, peu compatible avec ce dessin. 
 
 
 

 
 

Cette gravure fait exception dans l’iconographie moderne de la licorne, 
puisque l’artiste, négligeant la tradition picturale héritée de Gesner et des 
peintres de la Renaissance, est resté parfaitement fidèle à la description de 
Pline: silhouette de cheval, sabots d’éléphant, tête de cerf, queue de porc, 
corne courte. L’ouvrage duquel elle est extraite, le Gobierno moral y politico 
hallado en las fieras y animales sylvestres d’Andres de Valdecebro, paru à 
Madrid en 1658, se rattache cependant plus à la tradition des livres 
d’emblèmes qu’à celle des traités de zoologie, et il est possible que son 
auteur ait ignoré l’ouvrage de Conrad Gesner. 

 
 
 

 Comme le font d’ailleurs la plupart des ouvrages de la Renaissance, nous 

discuterons de l’aspect de la corne dans le chapitre qui sera spécifiquement 

consacré à cet attribut. Qu’il nous suffise de remarquer ici que, quelle qu’ait été 

leur opinion quant à l’allure générale de l’animal, les auteurs s’accordaient presque 

tous pour parler d’une corne droite et pointue. De plus, sans que cela soit toujours 

                                            
103 Laurent Catelan, Histoire de la nature, chasse, vertus, proprietez et usage de la 
lycorne, Montpellier, 1624, p.IV. 



 

 

-184- 

 

dit explicitement dans le texte, la corne était le plus souvent, dès le Moyen-Âge et 

vraisemblablement avant que les dents de narval ne se répandent en Europe, 

représentée spiralée. Cette caractéristique originale ne figurait pourtant pas chez 

Pline ou Ctésias, ni dans le Physiologus. Les auteurs divergeaient en revanche 

quand à la longueur et à la couleur, généralement blanche ou noire, de cette corne. 

 

 La description de la licorne que l’on trouve dans une dissertation 

universitaire publiée à Wittenberg à la fin du XVIIème siècle104, et qui est pour 

l’essentiel un résumé du De Unicornu Observationes Novæ de Thomas Bartholin, 

est fidèle aussi, pour l’essentiel, au monocéros de Pline. On note cependant la 

volonté de l’auteur, qui croyait à l’existence de la licorne, de concilier tant que faire 

se peut cette description avec la belle cavale des gravures et tapisseries: 

«Unicornu… est brutum quadrupes, unico longo cornu præditum in fronte, 

indomitum, ferocissimum, solitarium… Equi magnitudinem & jubam; caput, pedes, 

crura cervina, caudam caprinam aut suillam habens…105»  Les pieds d’éléphant ont 

disparu, permettant à G.K. Kirchmaier d’être à peu près fidèle tant aux classiques 

qu’à l’imaginaire de l’époque, mais l’animal qualifié de «brute», au sens de lourd et 

massif, se rapproche plus du monocéros de Pline que des belles licornes des 

tapisseries. La description de Ctésias et d’Élien n’aurait pas demandé de tels 

arrangements, mais aucun d’eux n’avait alors la réputation de sérieux de Pline, qui 

avait pourtant vu des pégases dans le désert de Libye. 

  

 Ulysse Aldrovandi (1522-1607), naturaliste bolonais, fut un peu le Conrad 

Gesner du début du XVIIème siècle. Il compila une vaste encyclopédie de la 

Nature, une vingtaine de tomes consacrés aux plantes, aux minéraux, à la 

zoologie, publiée pour l’essentiel dans la décennie qui suivit son décès. Son De 

Quadrupedibus Solipedibus est un grand in folio dont plus de 30 pages traitent du 

monocéros, et deux de l’âne cornu des Indes106, avatar du rhinocéros. «Sur la 

réalité du monocéros ou unicorne, écrit-il, certains sont dubitatifs, d’autres 

affirmatifs, d’autres la nient fermement. Pour ma part, je les citerai tous 

                                            
104 Georg Caspar Kirchmaier, De Basilisco, Unicornu, Phœnice, Behemoth, 
Leviathan, Dracone, Araneo, Tarantula et Ave Paradisi Dissertationes, Wittenberg, 
1669, p.43 
105 «La licorne est un gros animal, avec une longue corne au milieu du front, 
indomptable, très féroce, solitaire. Elle a la silhouette et la crinière d’un cheval, la 
tête, les pattes et les sabots d’un cerf, une queue de chèvre ou de porc.» 
106 Ulysse Aldrovandi, De Quadrupedibus Solipedibus, Bologne, 1616, pp.382-413. 



 

 

-185- 

 

fidèlement, laissant le lecteur en juger.» Le naturaliste se garda bien de faire 

graver la silhouette d’un animal dont l’aspect restait mystérieux, et il ignorait sans 

doute que le graveur qui dessinerait le frontispice du traité des quadrupèdes, paru 

dix ans après la mort de son auteur, y ferait figurer une licorne équine. Aldrovandi 

cite en revanche à peu près tout ce qui avait été écrit avant lui sur la licorne, 

s’attardant notamment sur quelques descriptions, celle de Pline, celle d’Élien de 

Préneste citant Ctésias (de la taille d’un cheval, le corps blanc, la tête rouge, les 

yeux bleus, la corne noire à la base, blanche au centre et rouge à sa pointe), celle 

de Marco Polo (de la taille d’un petit éléphant, gris, se vautrant dans la boue…). 

Suit bien sûr le récit moderne alors considéré comme le plus sérieux, celui de Luigi 

Barthema. Mais ces descriptions contradictoires ne font que renforcer Aldrovandi 

dans son idée que «Magis dubitandum est107». Plus loin, le naturaliste cite 

également avec la même méfiance Cardan et Munster, «qui n’ont vu de licornes 

qu’en peinture», puis André Thevet, dont la description ne lui paraît pas plus digne 

de foi108. Si, dans les premières pages, Aldrovandi ne semble donc guère croire à la 

réalité de la licorne, il admet cependant dans une seconde partie que les 

descriptions très diverses d’animaux unicornes peuvent s’appliquer à des animaux 

différents, hypothèse que l’on retrouvera souvent au XVIIIème siècle. Il faut faire 

ici la part des canons de la dissertation qui obligeaient alors, en quelque sorte, à 

dire une chose et son contraire. La synthèse pourra prendre des formes 

surprenantes, nous y reviendrons. 

 

 Gesner et Aldrovandi étaient un peu sceptiques. Pourtant, il est significatif 

que tous deux se soient crus obligés de traiter longuement de la licorne dans des 

recueils savants consacrés aux animaux réels. Toutes les autres rubriques ne 

répondent sans doute pas, surtout chez Gesner, aux critères de la Science 

d’aujourd’hui, mais les animaux fantastiques, comme le griffon ou le basilic, sont  

soit totalement absents de ces ouvrages, soit traités avec prudence et très 

rapidement. Cela montre bien le statut particulier de la licorne pour l’histoire 

naturelle naissante, moins réelle que le cheval ou même le lion, dont l’existence 

était indiscutable, mais bien plus vraie que le dragon ou le manticore - tigre d’Inde 

à trois rangées de dents décrit par Pline -, dont on ne parlait plus guère dans les 

ouvrages savants. Il est intéressant de noter qu’un autre animal sur l’existence 

                                            
107  ibid., pp.387-388. 
108 ibid., pp.392-393. 



 

 

-186- 

 

réelle duquel Gesner avait quelques - très légers - doutes, la girafe, aurait un 

avenir plus assuré et moins romantique.  
 
 
 

 
 

Frontispice du De Quadrupedibus Solipedibus d’Ulysse Aldrovandi 
Pour le graveur qui illustra le traité sur les quadrupèdes, la licorne était sans 
doute aussi réelle que le cheval, le zèbre ou l’éléphant puisqu’une licorne très 
classique, chevaline, blanche, avec une barbiche mais apparemment des 
sabots entiers, côtoie ces animaux sur le frontispice.  

 
 
 

 L’Historia Naturalis de Quadrupedibus de Jan Jonston, parue en 1657, est 

tenue par Michel Foucault pour l’ouvrage fondateur de l’histoire naturelle moderne. 

En héritiers lointains du Moyen-Âge, Gesner ou Aldrovandi dans des ouvrages 

volumineux écrivaient, récitaient pourrait-on dire, tout ce qu’ils savaient de chaque 

animal: son apparence, ses mœurs, mais aussi ce que les anciens en avaient dit, 

les analogies et correspondances auxquelles il se prêtait, l’usage que l’on faisait des 

diverses parties de son corps, bref, tout, jusques et y compris les légendes, même 

si ces dernières étaient autant que possible traitées à part et rapidement. Jonston 

est moderne dans sa démarche, même s’il n’en sait objectivement pas plus que ses 

prédécesseurs, et ses articles ont un ton scientifique et descriptif qui tranche avec 

les productions antérieures, du moins si l’on s’intéresse aux animaux sur lesquels 

les données sont nombreuses, objectives, peu sujettes à controverse, ce qui n’est 

guère le cas de la licorne. Pour distinguer, au sujet du chat ou du cheval, ce qui 

appartenait à la légende et ce qui relevait de l’Histoire naturelle naissante, il 

suffisait d’observer un chat ou un cheval. Pour faire de même en ce qui concerne la 

licorne, il eût fallu en avoir vu une. Le ton de l’article Monocéros est ainsi beaucoup 

moins scientifique que celui des articles Âne ou Chien, et moins objectif que 

pourraient le laisser penser des gravures d’une rare précision. Jonston ne consacre 



 

 

-187- 

 

à la licorne que deux pages, où il reprend brièvement les témoignages cités par ses 

prédécesseurs Gesner et Aldrovandi. Il entre à peine dans le débat sur les 

propriétés médicinales de la corne, et contourne avec soin celui sur l’existence de 

l’animal109. En effet, tout ce qu’il écrit concernant la licorne est toujours une 

citation de tel ou tel, et lui même n’affirme ni qu’elle existe, ni qu’elle n’existe pas, 

ni même qu’il doute de son existence. Il ne prend pas plus position quant à 

l’authenticité des cornes de licorne qu’il décrit assez longuement. Il reste que, 

quels qu’aient été ses doutes, Jonston a publié, ou laissé publier, en annexe de son 

ouvrage, huit représentations de licornes d’allures très scientifiques, chacune 

accompagnée d’un nom en latin et en allemand. Certes, on peut aussi voir parmi 

les gravures de l’ouvrage trois dragons, un manticore et un griffon, et même des 

centaures sur le frontispice, mais de ces créatures à la fonction essentiellement 

décorative, il n’est jamais question dans le texte du traité.  
 
 
 

                                            
109 Jon Jonston, Historia Naturalis de Quadrupedibus,  Amsterdam, 1657 (1652), 
pp.37-40 



 

 

-188- 

 

 
Les huit unicornes de l’Historia Naturalis de Quadrupedibus de Jan Jonston. 

 
 
 

 Aucune des huit variétés de licornes n’est individuellement décrite, ou même 

simplement nommée, dans le corps de l’ouvrage qui se contente de citer tour à 

tour Pline, Barthema, Aldrovandi, etc.… Le graveur a en fait représenté des 

chevaux, ânes, moutons ou antilopes joliment agrémentés d’une corne unique. 

Certaines images s’inspirent de l’édition allemande de l’Histoire de la nature, 

chasse, propriétés et usages de la licorne de Laurent Catelan, les autres provenant 



 

 

-189- 

 

presque sans modification d’un recueil du graveur italien Antonio Tempesta, La 

curiosa raccolta di diversi animali quadrupedi. Deux de ces unicornes, unicornu, 

tout simplement, et unicornu jubatus, ont pour corne la défense de narval, les 

autres portant des cornes lisses ou plus courtes. La plupart sont dotées de la queue 

de porc, ultime vestige de la description de Pline. L’onagre unicorne est l’âne 

sauvage des Indes de Ctésias et Aristote; on distingue en arrière plan deux mâles 

s’affrontant devant une «jument», qui ne porte pas de corne; Élien a écrit que les 

unicornes se battent à mort pour les femelles. A ses pattes arrières palmées, on 

reconnaît le Camphur d’André Thevet, rebaptisé du nom plus scientifique de 

capricornus marinus. L’onager aldro, inspiré de l’asinus indicus d’Aldrovandi, 

résulte d’une confusion entre l’âne unicorne de Ctésias et le rhinocéros bicorne. Le 

hideux et hilare lupus marinus fut visiblement dessiné d’après les récits de Marco 

Polo, Vincent le Blanc, peut-être Pline, voyageurs cités par Jonston et qui ont mal 

décrit, sous le nom d’unicorne ou de monocéros, le rhinocéros d’Inde. Dernier 

vestige d’une légende à laquelle il n’est pourtant même pas fait allusion dans le 

texte, mais peut-être est-ce un ajout personnel du graveur, on voit en arrière plan 

un loup de mer, qui n’est pourtant ni la plus élégante ni la plus archétypale de ces 

licornes, trempant sa corne dans l’eau et faisant fuir les serpents. Souvent 

reproduites ou utilisées comme modèles, ces gravures firent plus que bien des 

discours pour entretenir la croyance en l’existence de la licorne110. 

 

 

 

Les sabots de la licorne 
 

 Si l’on excepte sa singulière corne, qui a donné lieu à une littérature 

spécifique presque aussi riche que celle concernant l’animal, les pieds de la licorne 

furent la partie de son anatomie qui porta le plus à discussion, à controverse 

                                            
110  À Madrid, au Musée du Prado, se trouve une étonnante peinture de Jan van 
Kessel le Vieux (1626-1679), intitulée Les animaux ou Les Quatre parties du 
monde. Elle est constituée de 39 carreaux de cuivre peints. Sur chacun de ces 
carreaux  sont représentés une dizaine d’animaux, presque tous réels - même s’il 
faut noter, en bas à gauche, une scène avec sirènes et tritons. Sur l’une des 
images centrales figurent deux unicornes bien différents l’un de l’autre. L’un est 
une superbe licorne chevaline blanche, barbichue, arborant une longue corne 
spiralée; l’autre est l’âne indique de Ctésias, avec son corps blanc et sa tête rouge, 
représenté d’après la gravure de l’Historia Naturalis de Quadrupedibus  de Jan 
Jonston ou celle du De Quadrupedibus Solipedibus d’Ulysse Aldrovandi. 



 

 

-190- 

 

presque. Quelque minime qu’il paraisse, le problème des sabots de la licorne 

illustre bien le double univers de référence, antique et médiéval, des penseurs de la 

Renaissance. 

 Ctésias avait parlé d’un âne des Indes, Aristote fit donc logiquement de cet 

animal un solipède, comme l’âne. D’ailleurs, explique-t-il, les bisulques (à sabots 

fendus) lorsqu’ils ont des cornes en ont deux, et les solipèdes (à sabots entiers) 

comme le monocéros et l’oryx, que l’on croyait alors unicorne, n’en ont qu’une111. 

Mais le logicien faisait aussitôt une exception pour un autre animal, l’oryx bisulque 

et unicorne. Quant au Physiologus alexandrin, il décrivait l’unicorne «comme un 

chevreau», et les caprins ont les sabots fendus. 

  Le Moyen-Âge ne s’était guère préoccupé de décrire la licorne, insistant 

surtout sur ses «propriétés» et «moralités». Lorsque les artistes de la Renaissance 

ont voulu représenter l’animal, lorsque les auteurs ont voulu le décrire, ne sachant 

sans doute trop que peindre ni penser, ils ont construit une créature hybride, mi-

équidé, mi-caprin, croisement de la chèvre du bestiaire avec l’onagre de l’Antiquité. 

Le plus souvent, nous l’avons vu, sa silhouette est d’un cheval, sa carrure et sa 

barbiche d’une chèvre. Il n’est donc pas étonnant que ceux qui croyaient à 

l’existence réelle de l’animal se soient alors demandés à laquelle des deux familles 

le rattacher, d’autant plus que les classifications retenues par les auteurs des 

premières histoires naturelles distinguaient essentiellement deux catégories de 

quadrupèdes, les solipèdes au pied entier et les bisulques ou fissipèdes «à l’ongle 

fourché». Peu conformes à l’imaginaire de l’époque, les pieds d’éléphant de la 

licorne-rhinocéros de Pline n’étaient bien sûr plus cités que pour mémoire, et 

méprisés par l’illustrateur. 

 

 Dans l’Historia Animalium de Conrad Gesner, dont la gravure a longtemps 

fait autorité, nous voyons une licorne assez caprine, avec des sabots fendus. Le 

naturaliste suisse écrivait pourtant, avec la même prudence que quand il abordait 

l’existence même de l’animal, que «la licorne doit être imaginée plutôt solipède que 

fissipède, les ongles étant de même nature que la corne». Il cite sur ce point 

Aristote112, mais on pense aussi à l’héritage des similitudes et correspondances 

médiévales. C’est sans doute aussi pour respecter la classification aristotélicienne 

qu’Ulysse Aldrovandi, qui cite des témoignages contradictoires et ne prend pas 

                                            
111 Aristote, Histoire des Animaux, II.2, 8. 
112 Conrad Gesner, Historia Animalium, Liber Primus, de Quadrupedibus Viviparis, 
Francfort, 1603 (1551), p.690. 



 

 

-191- 

 

partie sur ce point dans son texte, a inséré son De Monocerote sive Unicornu 

proprie dicto dans le livre sur les solipèdes.  
 
 
 

    
 

A gauche:  Cette licorne figure dans l’Arca Noe du jésuite Athanase Kircher, 
parue en 1675. 
A droite: Gravure de Philippe Pelletier pour la série Les Quadrupèdes, vers 
1580. 
Malgré leurs silhouettes indiscutablement équines, ces deux  licornes ont les 
sabots fendus des caprins. 

 
 
 

 Mais si les naturalistes professionnels, les seuls sans doute à aller sur ce 

point de détail consulter Aristote, voyaient parfois dans l’unicorne - l’âne indien - 

un solipède, les humanistes moins spécialisés l’imaginaient plus souvent, tout 

comme le graveur qui illustra l’œuvre de Gesner, avec des sabots fendus. C’était 

l’opinion de Jérôme Cardan, médecin et contemporain de Gesner, pour qui le 

monocéros a «l’ongle fourchée113». Ce fut aussi le point de vue de la grande 

majorité des illustrateurs, de la Renaissance à nos jours, à l’exception notable des 

héraldistes anglo-saxons, dont la licorne, équine jusqu’aux sabots, n’a plus de 

caprin qu’une modeste barbichette. 

 

 Sans y voir nécessairement une explication, on peut remarquer que les 

quadrupèdes à sabots fendus, chèvres ou antilopes, s’accroupissent en pliant tout 

                                            
113 Les livres de Hieronyme Cardanus, médecin milanois, intitulés de la Subtilité et 
subtiles inventions…, Paris, 1556 (1550), liv.X, p.27. 



 

 

-192- 

 

d’abord les membres antérieurs, contrairement aux équidés qui s’assoient sur leurs 

pattes postérieures repliées. Cette particularité était bien sûr connue des 

encyclopédistes de la Renaissance que sont Gesner et Aldrovandi. Pliant ses pattes 

avant pour laisser reposer sa tête dans le giron d’une jeune vierge, la licorne était 

représentée par les miniaturistes du Moyen-Âge dans une position naturelle aux 

caprins, jamais observée chez un équidé; trempant sa corne dans l’eau pour la 

purifier, la licorne est là aussi, le plus souvent, dessinée dans une stature accroupie 

propre aux fissipèdes. Ces deux scènes sont d’autant plus importantes dans la 

représentation classique de la licorne qu’elles illustrent toutes deux la symbolique 

christique de l’animal. Sans que nos naturalistes en soient nécessairement 

conscients, car cet argument n’est jamais avancé dans leurs ouvrages, ces images 

de licornes agenouillées sont peut-être en partie responsables de la conviction, 

assez générale, selon laquelle la licorne a des sabots fendus. Mais la question des 

sabots de la licorne appela aussi des réponses plus originales. 

 

 Une autre solution à la divergence des descriptions sur ce point consistait à 

distinguer plusieurs animaux unicornes, que l’on donnât à tous le nom de licorne ou 

qu’on le réservât à quelques-uns. Elle apparaissait déjà à la fin du XIIIème siècle, 

dans le Livre du Trésor, un bestiaire tardif, quelque peu encyclopédique, qui 

s’affranchissait des interprétations religieuses et ajoutait aux créatures du 

Physiologus de nombreux autres animaux d’origines diverses. Brunetto Latini y 

distinguait plusieurs variétés d’unicornes: le monocéros a un corps de cheval, et 

donc le sabot massif; l’églisséron est une grande chèvre unicorne114. Le voyageur 

André Thevet ne le contredit pas vraiment, en affirmant que l’on trouve à 

Madagascar «deux sortes de bêtes unicornes, dont l’une est l’âne indique, n’ayant 

le pied fourché, comme ceux qui se trouvent au pays de Perse, l’autre est ce que 

l’on appelle Oryx ou pied fourchu115». Pour Thomas Bartholin, au XVIIème siècle, 

les sabots de la licorne peuvent selon le sol, la région, le climat, prendre des 

formes différentes116.  Et plusieurs siècles plus tard, certains allaient encore tenter 

d’expliquer les contradictions entre les diverses descriptions de la licorne par 

l’existence de plusieurs variétés d’animaux unicornes, certains équidés, d’autres 

                                            
114 Brunetto Latini, le Livre du Trésor, s.v. unicorne. 
115 André Thevet, Les singularités de la France antarctique, autrement nommée 
Amérique, et de plusieurs terres et îles découvertes de notre temps, Paris, 1557, 
ch.XXIII. 
116 Thomas Bartholin, De Unicornu Observationes Novæ, Padoue, 1645, pp.180-
182. 



 

 

-193- 

 

caprins: «Le mot grec Monocéros, et le latin unicornu, sont rendus en français par 

licorne et ces trois mots sont synonymes. Or il y a plusieurs sortes d’animaux 

terrestres dans l’Éthiopie et les Indes qui n’ont qu’une corne, les uns sur le front, 

les autres sur le nez, les autres sur la tête; tels que des taureaux, des chevreaux, 

des ânes, des daims, des chèvres…117».  

 

 Louis Barthema, dans la description qu’il a donné des licornes de la Mecque, 

propose incidemment une curieuse synthèse. Les deux créatures qu’il aurait vues 

avaient des sabots de chèvre, fendus, aux pattes avant et des sabots chevalins, 

massifs, aux pattes arrière. Le traducteur français, dont nous avons donné le texte 

plus haut, a négligé ou mal compris ce détail qui apparaît dans le texte latin et 

dans les autres traductions. «Ses jambes sont minces et grêles, les ongles des 

pieds de devant sont fendus en deux comme une chèvre» dit la Cosmographie de 

Munster, citant le voyageur bolonais. Barthema étant régulièrement cité comme 

l’un des plus dignes de foi des voyageurs ayant décrit la licorne, nombres d’auteurs 

postérieurs dissertant sur cet animal ont repris un détail qui, presque 

miraculeusement, parvient à rendre compatibles des thèses jusque là perçues 

comme contradictoires. Preuve peut-être que le débat avait peu d’intérêt pratique, 

aucun auteur, pas même le marrane Laurent Catelan dont nous savons, par les 

notes de voyage de Félix Platter118, que la famille respectait scrupuleusement les 

interdits alimentaires, ne semble s’être demandé si, dans ces conditions, la viande 

de licorne pouvait être considérée comme casher.  

 Gesner, qui s’attarde longuement sur ce sujet, conclut que solipèdes et 

fissipèdes peuvent tous deux porter une corne unique. Il admet donc qu’il puisse 

exister des licornes à sabots massifs, d’autres à sabots fendus, d’autres encore 

ayant les sabots avant fendus et les sabots arrière pleins119. Le débat resta donc 

ouvert, cette nouvelle hypothèse s’ajoutant finalement aux précédentes. On ne 

peut que regretter que la science moderne ait rendu définitivement obsolète cette 

élégante synthèse. 

 

 

                                            
117 François-Alexandre Aubert de la Chesnaye des Bois, Dictionnaire raisonné des 
animaux, Paris, 1759, s.v. Licorne. 
118 Félix et Thomas Platter à Montpellier, notes de voyage de deux étudiants Bâlois, 
Marseille, Laffitte reprints, 1979, p.38. 
119 Conrad Gesner, Historia Animalium, De Quadrupedibus Viviparis, Francfort, 
1603 (1551), p.690. 



 

 

-194- 

 

Le bouc 
 

 Une autre caractéristique de la licorne, que l’on retrouve dès le XIVème 

siècle, et jusqu’à aujourd’hui, sur une bonne moitié des représentations de l’animal, 

est sa singulière barbiche de bouc. Cette constance est d’autant plus frappante 

qu’aucun des textes décrivant l’animal, qu’il s’agisse des sources classiques, des 

traités d’histoire des animaux ou des récits de voyage, ne semble jamais avoir 

mentionné cette particularité. Même les artistes qui donnèrent clairement à l’albe 

bête une silhouette de cheval y ajoutèrent souvent cette marque. On pourrait voir 

dans ce bouc un signe de vieille sagesse, ou au contraire la marque de la lubricité 

de cette amie des damoiselles, mais il semble plutôt que ce ne soit qu’un reste de 

la tradition des bestiaires, qui comparaient l’animal à un chevreau. 
 
 
 

 
 

La Licorne captive (détail). 
 
 

 La corne, la barbiche et, dans une moindre mesure, les sabots fendus sont 

ainsi devenus, au XVème siècle, des codes iconographiques permettant de 

reconnaître au premier coup d’œil l’animal licorne. Et si les témoignages n’ont 

jamais confirmé la présence de cette barbichette, ils ne l’ont pas non plus infirmée. 

 

 



 

 

-195- 

 

Le renne à trois cornes 
 

 Quelques ouvrages des XVIème et XVIIème siècles signalent en Scandinavie 

un curieux animal, le rangifère. C’est bien sûr de notre renne, qui porte encore le 

nom savant de rangifer, qu’il s’agit, mais d’un renne encore mal connu et mal 

décrit. Et si l’histoire littéraire des cornes du renne est moins riche que celle de 

l’unique corne de la licorne, elle est néanmoins assez mouvementée.  

 «Thevet en sa cosmographie récite qu’en Finlande il y a une sorte de 

rangifère demi-cerf et demi-cheval qui est pareillement unicorne et qui est une 

bête forte et grandement puissante, d’où vient qu’on l’emploie à l’attelage des 

chariots et des charrettes120», écrivait Laurent Catelan en 1614 dans son Histoire 

de la licorne. Sa source était inexacte, et de cette erreur naquit le rarissime 

rangifer unicorne, que l’on retrouve dans quelques traités de médecine, sans doute 

écrits par des lecteurs du pharmacien montpelliérain; si Thevet parlait certes du 

rangifère à deux reprises, dans son Gentil Traité de la licorne, l’animal était pour 

lui, comme pour tous les cosmographes et naturalistes du XVIème siècle «une bête 

portant trois rameaux de cornes121.»  

 Si quelques uns ne reconnaissaient qu’une corne au rangifère, ils étaient 

donc beaucoup plus nombreux à lui en attribuer généreusement trois, suivant en 

cela Albert le Grand qui, déjà, dans son traité De Animalibus, avait distingué le 

ramifer bicorne du rangifer tricorne. L’animal figure, attelé, sur la grande planche 

présentant les animaux des pays septentrionaux dans la cosmographie de 

Sébastien Munster, l’une des principales sources de Thevet. Conrad Gesner nuance 

quelque peu en précisant, en 1551, dans son traité De Quadrupedibus Viviparis  

que «le rangifère a habituellement trois cornes, mais il arrive que certains individus 

n’en aient que deux… Deux de ses cornes, au même emplacement que les cornes 

du cerf, sont plus grandes que la troisième122.» Les sources classiques sur cet 

animal sont presque inexistantes, mais on a la surprise d’y voir néanmoins 

réapparaître le même passage de la Guerre des Gaules123 fréquemment allégué, 

parfois dans les mêmes ouvrages et par les mêmes auteurs, au sujet de la 

                                            
120 Laurent Catelan, Histoire de la Nature, chasse, proprietez, vertus et usages de 
la licorne, Montpellier 1624, p.9. 
121 André Thevet, Cosmographie universelle, Paris, 1575, liv.V, cap.5. 
122 Conrad Gesner, Historia Animalium, de Quadrupedibus Viviparis, Francfort,1603 
(1551), p.839. 
123   «I l y a (dans les forêts de Germanie) un bœuf ayant l’allure d’un cerf qui 
porte au milieu du front une corne plus haute et plus droite que toutes les autres 
cornes de nous connues.» De Bello Gallico, VI, 26. 



 

 

-196- 

 

licorne124! L’animal vu par César avait une corne au milieu du front, certes, mais 

puisqu’il avait l’allure d’un cerf il pouvait en avoir deux autres, plus classiquement 

placées! 
 
 
 

 

 
Le Rangifère, extrait d’une gravure présentant les animaux 
des pays nordiques dans la Cosmographie de Sébastien 
Munster 
 
 
 

 L’History of Four-footed Beasts d’Edward Topsell, parue en Angleterre en 

1607, est pour l’essentiel une traduction légèrement condensée du traité de 

Gesner. Alors que la licorne ne l’a pas gêné, le révérend Topsell a jugé bon de 

supprimer le trop douteux rangifère. La notice concernant l’animal tricorne a donc 

disparu, mais quelques éléments peuvent en être retrouvés dans celle consacrée au 

renne bicorne, ainsi qu’une gravure raccourcie pour rogner les bois de l’animal. 

Pourtant, en 1657, on trouve encore un rangifère tricorne parmi les planches de 

l’Histoire naturelle de Jan Jonston, dont l’article sur cet animal est un condensé de 

celui de Gesner125. 
  
 
 
 

                                            
124 ibid., p.840 et Jon Jonston, Historia Naturalis de Quadrupedibus , p.95. 
125 Jon Jonston, Historia Naturalis de Quadrupedibus , Amsterdam, 1657 (1652), 
s.v. Rangifer, p.95. 



 

 

-197- 

 

            

 
Le Rangifère de l’Historia Animalium, de Quadrupedibus Viviparis de Conrad 
Gesner et le Renne de l’History of Four-footed Beasts  d’Edward Topsell.  

  
 
 

 

 
Le Rangifère de l’Historia Naturalis de Quadrupedibus de Jan Jonston. Gravure 
empruntée à Antonio Tempesta, La curiosa raccolta de diversi animali 
quadrupedi, Rome, 1636. 

 
 

 Contrairement à la licorne, le rangifère ne vivait pas dans des régions 

lointaines; la Scandinavie était mieux connue que l’Inde et l’Éthiopie. Il n’avait rien 

de sauvage ou d’indomptable: la gravure de Munster montre un rangifère attelé à 

un traîneau, celle de Gesner un rangifère femelle trait par une fermière scandinave. 

Ce dernier auteur nous apprend d’ailleurs qu’en Norvège on montait le rangifère 



 

 

-198- 

 

aussi couramment que le cheval en Europe. Mais comme la licorne, le rangifère 

était un animal assez peu fantastique, que seule une corne centrale distinguait du 

reste du règne animal. Il n’était donc guère plus difficile de croire à l’existence de 

celui-ci qu’à la réalité de celle-là. 

 

 On comprit cependant au XVIIème siècle que le ramifère, bicorne, et le 

rangifère, tricorne, n’étaient qu’un seul et même animal, le renne, dont les 

premiers andouillers, longs et aplatis, avaient pu passer, aux yeux d’un 

observateur inattentif, pour une troisième corne. Linné disposait donc de deux 

noms possibles pour l’espèce «renne»; il choisit celui de rangifer, et non de 

ramifer.  

 

 

 

La girafe unicorne 
 

 Plus rare que le renne à trois cornes, et totalement absente des traités 

d’histoire naturelle, la girafe unicorne apparaît parfois dans l’iconographie, 

notamment italienne, de la Renaissance. Elle ne se rencontre pas isolée, mais au 

sein de vastes fresques du monde animal, la création du monde, Adam nommant 

les animaux, l’arche de Noé. La girafe unicorne voisine parfois avec une plus 

classique licorne, ce qui montre bien que les deux animaux n’étaient pas confondus 

Elle ne côtoie en revanche jamais de girafe normalement bicorne: nous avons donc 

là une inexactitude dans la figuration de l’animal générique, et non une variété de 

girafe unicorne tenue pour distincte. Le premier a avoir commis cette erreur semble 

être Raphael dans la série de fresques du Vatican représentant la Création du 

Monde126. Très connue dès le XVIème siècle, ces fresques ont sans doute inspiré 

les autres artistes qui reproduisirent cette faute127. 
 
 
 

                                            
126 Les girafes mâles ont certes, comme certaines antilopes, une bosse 
cartilagineuse au milieu du front, recouverte de peau, mais cette excroissance n’a 
rien de commun avec les deux cornes de l’animal et son existence était ignorée des 
naturalistes de l’époque. 
127   Voir infra la tapisserie Adam nommant les animaux, p.247, et la fresque de 
Raphaël La Création des animaux, t.II, p.156. 



 

 

-199- 

 

       
 

Antonio Tempesta, La Création des animaux, vers 1630. 
 
 
 

 Plus que par leur présence, c’est par ce qu’elles nous révèlent de l’idée que 

les hommes d’alors se faisaient des animaux exotiques que ces girafes sont 

intéressantes. Un animal unicorne n’avait, pour le temps, rien d’inconcevable ni 

même de réellement remarquable. Ceux qui ont dessiné ces girafes avaient une 

certaine connaissance de l’animal, de son long cou, de sa robe tachetée, mais ils 

n’avaient certainement rien lu d’une corne unique sur laquelle nul n’avait jamais 

rien écrit. Cela ne les empêcha nullement d’imaginer unicorne le mystérieux 

camelopardal, ou caméléopard - notre girafe. 
 



 

 

-200- 

 

 
 
Girafe unicorne et lynx. Tapisserie animalière flamande du XVIème siècle, 
faisant partie de la très riche série exécutée pour le roi de Pologne 
Sigismond-Auguste. Cette girafe est la seule qui apparaisse sur ces tentures. 

 
 

 
 

 

L’antilope unicorne 
 

 Après un siècle des Lumières qui ne se passionna guère pour les licornes, les 

deux premiers tiers du XIXème siècle virent une certaine renaissance de la 

croyance en l’existence réelle de notre animal. Mais celui-ci avait subi de profondes 

métamorphoses, et la licorne décrite entre 1800 et 1870 ne ressemble plus guère, 

ni à celle de la Renaissance, ni à celle de Ctésias ou Pline. Les deux rumeurs de la 

présence de licornes en Afrique du Sud et au Tibet étaient sans doute 

indépendantes, mais on y trouve les mêmes ingrédients. L’animal se rattache, ne 



 

 

-201- 

 

serait-ce que par un nom, à la licorne mythique. Décrite comme une variété 

d’antilope, que l’on baptisa même très scientifiquement antholops hodgsonii, du 

nom de l’Anglais censé avoir prouvé son existence, cette licorne ne semblait pas 

incompatible avec la rationalité scientifique. Et les descriptions qui en furent 

données peuvent atteindre un étonnant degré de précision. 

 

 On a ainsi peine à croire que Henri-Jules Klaproth n’a pas vu de ses propres 

yeux l’animal qu’il nous décrit aussi précisément dans le Nouveau journal asiatique 

de Septembre 1830: «La forme du tchirou est gracieuse, comme celle de toutes les 

autres antilopes; il a aussi les yeux incomparables des animaux de cette espèce. Sa 

couleur est rougeâtre, comme celle du faon, à la partie supérieure du corps, et 

blanche à l’inférieure. Ses caractères distinctifs sont: d’abord une corne noire, 

longue et pointue, ayant trois légères courbures, avec des anneaux circulaires vers 

la base; ces anneaux sont plus saillants sur le devant que sur le derrière de la 

corne; puis deux touffes de crin qui sortent du côté extérieur de chaque narine; 

beaucoup de soie entoure le nez et la bouche, et donne à la tête de l’animal une 

apparence lourde. Le poil du tchirou est dur, et parait creux comme celui de tous 

les animaux qui habitent au nord de l’Himalaya… Ce poil a environ cinq centimètres 

de longueur; il est si touffu qu’il présente au toucher comme une masse solide. Au 

dessus du poil, le corps du tchirou est couvert d’un duvet très fin et doux, comme 

presque tous les quadrupèdes qui habitent les hautes régions des monts Himalaya, 

et spécialement comme les chèvres dites de Kachemir128.» La robe de l’animal 

n’est pas sans rappeler l’âne des Indes de Ctésias, au corps blanc et à la tête 

rouge. On peut y voir une lointaine réminiscence, ou le signe que les deux 

descriptions seraient fondées sur la même variété d’antilope, réelle mais bicorne, 

l’antholops cervicapra. Mais l’essentiel est ici la précision scientifique, la crédibilité a 

priori de la description d’un animal qui n’a plus rien de fantastique. 

 Il en va un peu différemment de la licorne d’Afrique du Sud; en effet si les 

colons et voyageurs qui en ont parlé s’accordent tous à la classer parmi les 

antilopes, aucun à notre connaissance n’affirme l’avoir vue de ses propres yeux et 

les descriptions en restent donc assez succinctes. Parmi les plus précises, voici celle 

qu’en donne Henri Clœte, d’après le récit que lui aurait fait un Hottentot: «Elle 

ressemble à un cheval, de couleur gris clair, avec des rayures sur les pattes 

antérieures. Elle a une corne unique, surgissant au milieu du front, aussi longue 

que le bras et aussi large à sa base. Ses sabots sont ronds comme ceux d’un 
                                            
128 Nouveau journal asiatique, septembre 1830, p.231. 



 

 

-202- 

 

cheval mais fendus comme ceux d’un bœuf129.» La silhouette de cheval et les 

pattes arrière rayées peuvent faire penser aujourd’hui à un okapi, animal alors 

inconnu et suffisamment extraordinaire pour qu’un témoin oculaire ait pu, par la 

suite, lui imaginer une corne. Quant à l’étonnante précision de la description des 

sabots de l’animal, elle nous renvoie au débat sur leur forme hérité de la 

Renaissance. 

 

 

 

La licorne californienne 
 

 Il n’est plus personne aujourd’hui pour croire à l’existence de la licorne, 

dans notre monde réel du moins. La bête à la robe de neige n’en a pas pour autant 

disparu de notre univers de référence, et elle retrouve sans doute dans l’art, la 

symbolique, la littérature surtout, une nouvelle existence.  

 Nous avons désormais plusieurs Moyen-Âges. Le premier, le Moyen-Âge 

historique, celui que nous connaissons le moins bien, s’est certes intéressé à la 

licorne, mais nous avons vu que ses bestiaires en ont laissé des descriptions 

contradictoires, pas toujours séduisantes, et en tout cas bien éloignées de l’image 

aujourd’hui convenue, la belle cavale immaculée à la corne torsadée. Apparue 

progressivement, marquée par l’esthétique de la Renaissance, la belle licorne à la 

robe de neige n’en appartient pas moins aujourd’hui, comme le dragon cracheur de 

feu et les chevaliers de la Table Ronde, à un autre Moyen-Âge, celui des légendes 

et des féeries, aujourd’hui transporté dans les multiples mondes de l’heroic fantasy, 

la fantaisie héroïque américaine.  

 Si la licorne est absente du Seigneur des anneaux  de J.R.R. Tolkien, c’est 

parce que l’écrivain et philologue britannique a construit son épopée sur la base de 

sagas celtes et nordiques qu’il connaissait bien, pour les avoir étudiées et souvent 

traduites, et que la licorne est absente de cet univers de mythes, de glaces et de 

brumes. Mais les quelques prédécesseurs de Tolkien, et ses innombrables 

épigones, n’avaient et n’ont, pour la plupart, ni la profonde culture, ni le souci de 

précision du maître. La licorne du bestiaire, d’origine orientale, n’apparaît pas dans 

les sagas scandinaves, dans les légendes celtes, et bien peu dans les romans 

                                            
129 George Percy Badger, The Voyages of Ludovico di Varthema, Londres, 1863, 
note 2 p.47. 



 

 

-203- 

 

médiévaux à la «manière de Bretagne130». Pourtant, dans l’imaginaire occidental 

actuel, la licorne n’est plus un animal du Sud, du désert, mais une créature des 

forêts, du Nord; on l’imagine plus volontiers dans la forêt de Brocéliande que dans 

les déserts d’Afrique. Rien d’étonnant donc à ce que, dans l’abondante littérature 

d’épopée fantastique, aujourd’hui surtout américaine, la licorne des forêts, blanche, 

pure et forte, soit très présente. Voici la description de la licorne vivant dans le 

monde parallèle d’Ambre, dans un texte de Roger Zelazny:  

 «Une douceur blanche et frémissante l’enfermait, comme si elle eût été 

couverte de duvet plutôt que de poil et d’une crinière; ses petits sabots fendus 

étaient dorés, de même que la corne spiralée et fine qui ornait sa tête étroite. Elle 

se tenait sur une des petites roches et broutait le lichen qui y poussait. Ses yeux, 

quand elle les tourna vers nous, étaient d’un vert émeraude brillant. Elle demeura 

aussi immobile que nous durant de brefs instants. Puis elle eut un geste nerveux, 

rapide, des pieds de devant, battant l’air et frappant la pierre par trois fois. Puis 

elle se brouilla et disparut comme un flocon de neige, sans un bruit, peut-être dans 

les bois qui se dressaient à notre droite131.»  
 
 
 

                                            
130   La licorne n’apparaît à notre connaissance que dans deux romans 
médiévaux mineurs: Le Roman de la dame à la licorne et du chevalier au lion, dont 
nous avons déjà parlé et Le Chevalier au papegau, un roman arthurien tardif dans 
lequel elle ne joue pas un grand rôle. 
131 Roger Zelazny, Le Signe de la licorne, Paris, Denoël, 1978, p.94. 



 

 

-204- 

 

 
 
Dessins de Florence Magnin, pour le Tarot d’Ambre d’après 
l’œuvre de Roger Zelazny. La corne et les sabots sont dorés. 
 
 
 

 On croit revoir ici la belle licorne du livre des merveilles, à la robe d’un blanc 

éclatant. Le texte va même jusqu’à préciser que les sabots de l’animal sont fendus, 

alors qu’il est bien peu probable que Roger Zelazny, dont l’œuvre au symbolisme 

lourd est écrite rapidement et sans grand souci de références, soit allé se 

documenter sérieusement sur le sujet. Plus qu’un archétype, c’est un idéal-type de 

la licorne qui s’est finalement créé, cavale blanche et barbichue, aux sabots fendus 

et à la corne en spirale, qui appartient désormais à l’imaginaire collectif occidental. 

Influence de l’esthétique américaine, la corne de la licorne d’Ambre n’est plus 

blanche ou noire comme le pensaient les savants de la Renaissance, elle est 

maintenant dorée, tout comme ses sabots. 

 La dernière licorne décrite par Peter Beagle, dans le charmant petit roman 

qui porte ce nom, se passe de ces artifices métallisés, un peu tape-à-l’œil. Sa 

silhouette est plus d’une biche que d’un cheval, mais l’auteur explique que les 

hommes, n’ayant plus vu de licornes depuis bien longtemps, en ont une image un 

peu déformée: «Son cou était si long et si fin que sa tête en paraissait plus petite. 

Sa crinière, qui retombait presque jusqu’au milieu du dos, était douce comme les 

aigrettes du pissenlit et souple comme des cirres. Elle avait des oreilles pointues et 



 

 

-205- 

 

des pattes fines… Sa longue corne, surmontant ses yeux, brillait du même éclat 

nacré que les coquillages au plus profond de la nuit.132.» 
 
 
 

 
 

Trois cartes du jeu Magic, The Gathering, basé sur les clichés de l’heroic 
fantasy américaine. Les cartes blanches représentent les forces du bien, les 
noires celles du mal. La licorne de gauche est une entité bénéfique: on notera 
la silhouette équine de l’animal, qui ne porte pas de barbiche. La carte 
centrale donne un bonus aux créatures du malin, orques, gobelins et morts-
vivants: rien ne leur remonte plus le moral qu’un festin de licorne. L’image de 
droite montre une licorne guérisseuse, idée sans doute liée à l’usage que l’on 
fit longtemps de sa corne; bien qu’elle provienne d’un lot de cartes au thème 
orientalisant, cette dernière licorne ne s’en découpe pas moins sur un fond de 
vertes prairies et de forêt de sapin. 

 
 
 

 Dans le charmant petit conte de Lord Dunsany La Fille du roi des elfes ce 

sont les licornes qui signifient l’entrée dans le royaume enchanté133. Dans un texte 

néo-arthurien, The once and future King, Terence White conte une chasse à la 

licorne effectuée dans les règles de l’art, avec une jeune vierge pour appât… dans 

les forêts d’Angleterre134. Dans The Well of the Unicorn de George Fletcher, écrit 

                                            
132 Peter S. Beagle, The Last Unicorn, Viking Press, 1980. 
133 Lord Dunsany, La Fille du roi des elfes, Paris, Denoël, coll. coll. Présence du 
futur, 1976 (1924). 
134 Terence H. White, The once and future King, Londres, 1958 (1939), pp.256-
270. La chasse décrite par T.H. White est particulièrement conforme au récit du 
bestiaire. Il est vrai que l’auteur était aussi un érudit et éditerait, quelques années 
plus tard, une traduction anglaise d’un bestiaire en latin du XIIème siècle (T.H. 
White, The Bestiary, a Book of Beasts, being a Translation from the Latin Bestiary 
of Twelfth Century, Londres, 1954. 



 

 

-206- 

 

comme Le Seigneur des anneaux au lendemain de la seconde guerre mondiale, 

c’est des eaux de la fontaine de la licorne que les forces du bien tirent toute leur 

force135. Dans la trilogie de Lyonesse, Jack Vance greffe une annexe sur notre 

Moyen-Âge historique, une vaste île au large de la Bretagne, divisée en nombreux 

royaumes; sur cette île se trouvent le Graal et la cité d’Avallon, ainsi que des 

licornes blanches, assez rares cependant pour n’être utilisées que par les famille 

royales136. Dans l’Histoire sans fin de Michael Ende, c’est parce qu’un chasseur a 

tué l’animal pour s’emparer de l’escarboucle qui brillait à la pointe de sa corne 

qu’une malédiction s’abat sur la cité d’Amarganth137; dans le film tiré de ce conte, 

c’est en enroulant trois de ses doigts en spirale, à la manière d’une corne de 

licorne, que l’enfant héros fait comprendre qu’il revient du pays enchanté. On 

trouverait sans peine d’autres licornes, toujours blanches, toujours pures, toujours 

bonnes, dans la littérature d’épopée fantastique, et même au cinéma. Dans le film 

Legend de Ridley Scott, les licornes sont de fins chevaux arabes à la robe blanche 

ou grise, dont le front s’orne d’une corne factice, qui vivent dans les profondeurs 

des forêts et au bord des rivières, et c’est une corne de licorne, utilisée comme 

arme de poing et de lancer, qui met fin aux trop longs jours du démon138. 

 

 Dans l’imagerie californienne, que ce soit dans le registre de la fantaisie 

héroïque ou dans celui de la mièvrerie new-age, la licorne est toujours blanche et 

solitaire. Si elle est parfois du même blanc pur que sa robe, sa corne est le plus 

souvent dorée, ou argentée. Je m’étais récemment procuré trois petites licornes de 

plomb, des figurines pour jeux de rôles. Confiées à des amis peintres, familiers de 

ces univers parallèles, elles me sont revenues toutes trois blanches, dont une avec 

des reflets argentés, les sabots fendus. Une corne est blanche, une autre d’argent, 

la troisième d’un or éclatant. 

  

  

  

                                            
135 George Fletcher, The Well of the Unicorn, New York, 1948. 
136 Jack Vance, Le Jardin de Suldrun, La Perle verte, Madouc, Paris, Presses Pocket, 
1984-1990. 
137 Michael Ende, l’Histoire sans fin, Stock, 1984, p.279. 
138   Dans un autre film, de science-fiction celui-ci, Bladerunner, Ridley Scott a 
réutilisé une scène de licornes galopant dans la forêt pour figurer le rêve du héros. 
Et, lorsqu’il découvre une licorne de papier, un origami, c’est le souvenir de ce rêve 
précis qui permet au héros ambigu de deviner enfin la vérité sur lui-même. 



 

 

-207- 

 

 D’animal unique, aux mœurs chevaleresques et aux propriétés magiques, la 

licorne est devenue pour les naturalistes du XVIIème siècle un unicorne parmi 

d’autres tout aussi douteux. Pour ceux qui voulaient encore y croire, elle n’était 

plus au XIXème siècle qu’une  antilope un peu particulière, et c’est sans doute ce 

qui lui permit de survivre à ses vieux complices, le dragon et le basilic. Ne vivant 

plus que dans l’art, la littérature et la symbolique, elle obéit maintenant à d’autres 

lois qui lui permettent de redevenir le plus souvent blanche et chaste, comme cinq 

siècles plus tôt, dans les bestiaires. Du moins est-elle toujours restée sauvage, et 

belle. 

 
 



 

 

-208- 

 

 

 

1.3  -  L’HABITAT  NATUREL  DE  LA  LICORNE 
 

 

 

 La licorne voyage d’Afrique en Inde, des haras du Prêtre Jean au jardin 

d’Éden, des introuvables sources du Nil aux lointains plateaux du Tibet. Elle prend 

sa part du débat sur le passage du Nord Ouest, et se permet quelques rares 

escapades cartographiques vers l’Amérique nouvellement découverte, et une terre 

australe toujours à découvrir. 

 

 

 



 

 

-209- 

 

 
 Ce champ de seigle était bordé du côté polonais par un bois 
dont l’orée n’était que de bouleaux immobiles. Du côté tchèque 
d’un autre bois, mais de sapins.. A midi, sous un ciel pur, la 
nature entière me proposait une énigme, et me la proposait 
avec suavité. 
- S’il se produit quelque chose, me disais-je, c’est l’apparition 
d’une licorne. Un tel instant et un tel endroit ne peuvent 
accoucher que d’une licorne. 
 
 Jean Genet, Journal du voleur. 
 
 
 Un prosateur chinois a observé que la licorne, du fait même de 
son anomalie, doit passer inaperçue. Les yeux voient ce qu’ils 
sont habitués à voir. 
 
 Jorge Luis Borges, La Pudeur de l’histoire. 
 
 
 J’avais oublié cet entretien, lorsque deux semaines plus tard 
je parcourrai avec ma suite le marché de Baalouk réputé pour 
sa diversité et l’origine lointaine des objets qu’il rassemble. J’ai 
toujours été curieux des choses étranges et des êtres bizarres 
que la nature s’est plu à inventer. Sur mes ordres, on a installé 
dans mes parcs une sorte de réserve zoologique où on nourrit 
des témoins remarquables de la faune africaine. J’ai là des 
gorilles, des zèbres, des oryx, des ibis sacrés, des pythons de 
Séba, des cercopithèques rieurs. J’ai écarté, comme par trop 
communs et d’un symbolisme vulgaire, les lions et les aigles, 
mais j’attends une licorne, un phénix et un dragon que des 
voyageurs de passage m’ont promis, et que je leur ai payés à 
l’avance pour plus de sûreté. 
 
 Michel Tournier, Gaspar, Melchior et Balthazar. 
 
 
 Mais plus encore lui manquaient déjà la forêt et l’étang de 
Landeskrone… Il lui semblait que sa véritable mère était cette 
nature broussailleuse où trottaient des cerfs et peut-être des 
licornes. 
 
 Frédérick Tristan , Les Tribulations héroïques de Balthasar 
Kober. 
 
 
Il est vrai que pour nous, c’était difficile de ne pas être surpris à 
chaque minute par l’écureuil bleu, l’hermine aux yeux rouges 
dressée comme une colonne au milieu d’une clairière 
d’émeraude éclaboussée d’oronges sanglantes, le troupeau de 
licornes, que nous avions prises d’abord pour des chamois, qui 
bondissait sur un contrefort dénudé de l’autre versant, ou le 



 

 

-210- 

 

lézard volant qui se jetait, devant nous, d’un arbre à l’autre en 
claquant des dents. 
 
René Daumal, Le Mont Analogue 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 L’une des questions essentielles que se pose un savant étudiant une espèce 

animale est celle de son habitat. Nous oserons donc, concernant l’albe bête, la 

même interrogation. C’est certes sur les côteaux fumeux du Mont Analogue, ou au 

«Pays de Tapisserie», où Rabelais situait le Phénix, que l’on peut rencontrer les 

plus belles, les plus blanches licornes. Mais l’animal fut aussi aperçu en bien des 

endroits des cinq continents, et tout particulièrement en Inde et en Éthiopie. Notre 

étude devra donc, comme tout travail d’Histoire naturelle, répertorier les 

différentes régions du monde où l’animal vit, ou vivait, ou était censé vivre, en se 

basant pour ce faire sur les témoignages des voyageurs comme sur les opinions 

des savants. 
 
 



 

 

-211- 

 

  

 
La faune de l’Inde (à gauche) et de l’Éthiopie (à droite). Miniatures d’un 
manuscrit du Secret de l’histoire naturelle contenant les merveilles et choses 
mémorables du monde, datant des années 1480-1485, réalisé pour Charles 
d’Angoulème par l’enlumineur poitevin Robinet Testard. Outre la licorne, on 
reconnaît de nombreux animaux imaginaires (dragon, serpent à tête 
humaine…) ou réels (éléphant, crocodile…), ainsi que quelques uns de ces 
hommes monstrueux dont on pensait alors qu’ils habitaient ces régions. Sur 
la miniature présentant la faune d’Égypte apparaît également une licorne 
(voir supra, p.61). 

 
 
 

 On distingue, en étudiant l’habitat attribué par les diverses époques à la 

licorne, une constante et un mouvement. D’une part, elle fut toujours associée à 

deux régions, dont la localisation et les frontières étaient, il est vrai, mouvantes, 

l’Inde et l’Ethiopie. Dans un ouvrage anonyme de la fin du XVème siècle, tout 

imprégné encore de pensée médiévale, nous lisons que «Ethiope est une région qui 

est située vers la partie de midi ou il y a grand multitude de bêtes venimeuses 

comme serpents, basilics, grands dragons et aspics, et il y a des licornes et de 

toutes bêtes cruelles a si grand abondance qu’il semble que ce soit fourmis qui 

saillent d’une fourmilière tant y en a1». Quelques pages plus loin, nous apprenons 

qu’«en Inde sont licornes, éléphants et dragons en grand multitude et que aucunes 

                                            
1  C’est le Secret de l’histoire naturelle contenant les merveilles et choses 
mémorables du monde, sans lieu ni date, ch.XVII, fol.19. Bibliothèque nationale, 
Réserve des imprimés, Rés S 741. Une autre édition, tout aussi rare, se trouve à la 
Bibliothèque de l’Arsenal (8° S 8627). Sur ce texte, voir Jean Céard, La Nature et 
les prodiges, L’insolite au XVIème siècle en France, Genève, Droz, 1977, pp.60-71. 



 

 

-212- 

 

fois on en voit tant en une journée que on ne les peut nombrer2». Cette première 

cosmographie est encore riche de merveilles, fontaines miraculeuses et peuples 

monstrueux, auxquels les savants de la Renaissance refuseraient bientôt de croire - 

mais la licorne survivrait tant aux savants qu’aux dragons. Quand l’Inde s’est 

déplacée, notre blanche bête a voyagé avec elle. En cela, la licorne se rapproche du 

griffon, dont les aires, faute d’une trop hypothétique Hyperborée, furent presque 

toujours situées dans les montagnes de l’Inde et du Caucase. 

 

 Mais l’habitat de la licorne, comme celui de ces Amazones auxquelles on 

peut s’étonner qu’elle n’ait jamais été associée, fut aussi sans cesse repoussé aux 

bornes de l’univers connu, comme pour en marquer la limite. Quand les côtes de 

l’Afrique furent explorées, puis colonisées, la sauvage licorne s’enfuit vers 

l’intérieur des terres, l’épaisseur des forêts. Quand les blancs commencèrent à 

manquer sur les cartes de l’Ancien Monde, elle franchit les océans pour 

réapparaître sur les terres nouvellement découvertes, ou sur d’autres qui ne le 

seraient jamais. 

 

 Le plan géographique que nous avons choisi, rompant délibérément avec la 

chronologie des témoignages, semble privilégier les constances. Mais c’est aussi 

pour mieux montrer, à l’occasion de tel ou tel déplacement apparemment infime, 

de telle ou telle découverte géographique, le mouvement à l’œuvre derrière ces 

constantes. Nous verrons ainsi la licorne faire d’incessantes allées et venues entre 

un exotisme charmant et un discours géographique revendiquant haut et fort 

modernité et scientificité. 

 

 

 

Licornes en Terre Sainte 
 

 Outre les dents de narval et les défenses de mammouth, on trouve dans les 

trésors d’Europe, sous l’appellation licorne, de nombreuses cornes d’antilope ou de 

rhinocéros, originaires d’Orient, dont on peut penser qu’un certain nombre ont été 

ramenées par des pèlerins ou des croisés. Si l’on peut expliquer ainsi l’idée de la 

présence de licornes en Terre Sainte, l’utilisation abondante de la bête unicorne 

                                            
2  ibid., fol.27. 



 

 

-213- 

 

dans l’iconographie chrétienne de la fin du Moyen-Âge3 a pu aussi, pour beaucoup, 

y contribuer. Croisés puis pèlerins ont été fort nombreux; on ne connaît pourtant 

que deux témoignages précis de voyageurs ayant vu des licornes en Palestine, sans 

doute parce que cette terre était finalement assez bien connue depuis l’occupation 

franque. 

 

 L’Histoire des Croisades de Jacques de Vitry, évêque de Saint-Jean d’Acre au 

début du XIIIème siècle, est moins une chronique des événements d’Orient, 

comme celle de Guillaume de Tyr, qu’une recension de tout ce que l’auteur avait vu 

ou entendu dire de l’Orient, proche ou lointain. Largement tributaire du roman 

d’Alexandre, le premier livre décrit ainsi de nombreux animaux que l’«on voit dans 

la terre de promission et dans d’autres contrées de l’Orient» et que l’«on ne trouve 

point dans les autres pays du monde4». Outre les lions, panthères, caméléons et 

éléphants, Jacques de Vitry cite le rhinocéros, que l’on attire en présentant à ses 

regards «une jeune fille belle et bien parée qui lui ouvre son sein», et le 

«monocéros ou licorne», «espèce de monstre horrible» dont la description est 

empruntée à Pline5. Certes, l’auteur n’affirme pas que ces animaux vivent en 

Palestine, mais il reste que leur description, comme celle de l’éléphant, du castor 

ou du féroce manticore à trois rangées de dents, est intégrée à un ouvrage traitant 

essentiellement de la Terre Sainte, et a pu faire croire à leur présence dans cette 

région. 

 

 Le témoignage du prêtre d’Utrecht Johann van Hesse, parti pour Jérusalem 

en 1389, est intéressant car nous tenons là, semble-t-il, le seul témoin oculaire de 

la scène de la purification de l’eau, importante dans la symbolique de la licorne. Sur 

les lieux mêmes où, durant l’Exode, Moïse toucha de son bâton les eaux infectes 

pour que le peuple d’Israël pût boire, il assista en effet à une répétition de ce 

miracle, une licorne sortant des eaux pour plonger la pointe de sa corne dans le 

fleuve empoisonné. Nul doute que Jean de Hesse était un saint homme, puisqu’il 

dit plus loin avoir aussi eu la chance de contempler les murs du Paradis et 

                                            
3  Sur la riche iconographie religieuse de la licorne, il faut consulter Jürgen W. 
Einhorn, Spiritalis Unicornis; Das Einhorn als Bedeutungsträger in Litteratur und 
Kunst des Mittelalters, Munich, 1976, pp.203-212. 
4  Jacques de Vitry, Histoire des Croisades (Historia orientalis seu 
hierosolymitana), in François Guizot, Collection des mémoires relatifs à l’histoire de 
France, Paris, 1825, vol.22, p.182. 
5  ibid., pp.186-187. 



 

 

-214- 

 

d’entendre les chœurs célestes, mais il semble qu’assez rapidement son récit n’ait 

plus été pris très au sérieux. Peut-être est-ce simplement parce qu’en ce Moyen-

Âge finissant, on situait plus volontiers le Paradis terrestre en Extrême-Orient qu’en 

Terre Sainte6. Johann van Hesse n’est déjà plus cité par les nombreux auteurs qui, 

à partir de 1550, ont disserté de l’existence de la licorne. 

 

 Un demi-siècle plus tard, deux hommes d’église, le père Bernard von 

Breydenbach, de Mayence, et le dominicain Felix Faber, accompagnés de 

l’imprimeur Ehrard Reuwich, se rendirent en Palestine. Le dernier publia ensuite les 

récits des deux premiers, qui donnent une bonne idée de l’ambiance d’idéalisme 

des pèlerinages, et sont, en comparaison du texte de Johann van Hesse, infiniment 

plus «sérieux». Breydenbach et Faber rapportent à peu de choses près la même 

histoire: «Vingt jours après avoir quitté Jérusalem, nous entrâmes dans une 

montagne déserte dont la végétation se bornait seulement à quelques buissons 

épineux, les pèlerins en cueillirent quelques branches parce que, disait-on, la 

couronne du Christ fut tressée de ces épines. Il était à peu près midi quand nous 

vîmes dans le désert un étrange animal. Nous pensâmes d’abord à un chameau, 

mais notre guide nous assura qu’il s’agissait d’une Licorne, ou rhinocéros des 

sables. Il nous montra sa corne unique et longue de quatre pieds, si pointue et si 

dure qu’il n’est rien qui par elle ne soit percé, et par conséquent la plus grande 

prudence doit accompagner nos faits et gestes si nous ne voulons pas, par elle, 

être tous décousus7».  
 
 
 

                                            
6  Sur ce sujet, voir Jean Delumeau, Une Histoire du Paradis,  Le Jardin des 
délices, Paris, 1992, pp.203-227. 
7  Bernard von Breydenbach, Le Saint Voyage et pèlerinage de la Cité Sainte de 
Jérusalem, Paris, 1489. 



 

 

-215- 

 

 

 
La faune de la Terre Sainte. Planche des Peregrinationes in Montem Syon, 
Mayence, 1486, de Bernard von Breydenbach. Cette gravure d’Erhard 
Reuwich se retrouve à l’identique, y compris le commentaire latin, dans 
l’édition française de 1489. Outre la licorne, on remarque aussi l’homme 
sauvage «dont on ne connaît pas le nom», également très présent dans 
l’imaginaire exotique de la fin du Moyen-Âge et de la Renaissance. 

 
 
 

 Suit le récit alors classique de la capture de la licorne par une jeune vierge, 

où l’on apprend aussi que la licorne captive se laisse dépérir, mais qui n’est plus un 

témoignage oculaire. Comme il n’y eut jamais de rhinocéros en Palestine, on est 

tenté aujourd’hui de penser que les auteurs de ce texte sont des observateurs de 

bonne foi, mais ont tout simplement vu un chameau; il reste que le livre de 

Bernard von Breydenbach, considéré comme une bonne relation de la Terre sainte, 

fut abondamment traduit et fréquemment réédité, et de temps à autre cité à 

l’appui de la thèse de l’existence de la licorne, accréditant du même coup l’idée que 

l’animal vivait près des rives du Jourdain. 

 

 Les cornes d’antilope ramenées par les pèlerins ne correspondaient plus à 

l’image devenue dominante de la corne de licorne, une longue lance ivoirine, 



 

 

-216- 

 

blanche et spiralée, la défense du narval. Trop connue, trop fréquentée, la Terre 

Sainte ne pouvait rester longtemps le pays des merveilleux unicornes. Le 

pèlerinage de Jérusalem devint à la fin du Moyen-Âge un voyage balisé, ritualisé, 

dont tout, même les dangers - de l’attaque de caravane aux petites escroqueries 

des guides turcs - était prévu et répertorié. La place de la licorne ne saurait être 

dans le monde connu, dans le «par-deçà», et l’animal se réfugia dans le «par-

delà». Mais la référence chrétienne est toujours présente quand on aborde les 

témoignages, beaucoup plus nombreux et sur une bien plus longue période, 

concernant les licornes d’Éthiopie. Le mythe médiéval du Prêtre Jean donna en effet 

naissance à la croyance persistante en la présence de licornes en Abyssinie. 

 

 

 

L’Éthiopie et la cour du Prêtre Jean 
 

 Ctésias, suivi par Aristote et Élien, situait la licorne «aux Indes», terme à la 

signification très vague, désignant, de l’Antiquité au Moyen-Âge, toutes les 

contrées lointaines auxquelles on ne savait attribuer un autre nom. Le Physiologus 

ne se préoccupait guère de savoir où vivait la licorne, l’essentiel étant pour lui la 

lecture morale que l’on pouvait faire de sa nature. Quant aux copistes des 

bestiaires médiévaux, quand bien même ils eussent eu des idées géographiques 

plus précises, la question de l’habitat de l’unicorne ne les aurait sans doute guère 

inquiétés. L’Inde et l’Éthiopie désignaient au Moyen-Âge deux pays lointains, que 

l’on disait différents mais que l’on ne cherchait guère à distinguer8. La légende du 

Prêtre Jean, puissant roi chrétien menacé par les infidèles et censé venir au secours 

de toutes les croisades, illustre cette confusion et explique bien des choses quant à 

la localisation ultérieure des licornes. 

 Au VIème siècle de notre ère, Cosmas Indicopleustès, marchand chrétien 

d’Alexandrie, écrivit une Topographie chrétienne, ouvrage dans lequel des récits de 

                                            
8  Élisée Reclus faisait déjà remarquer le sens très fluctuant, au cours de l’histoire, 
du terme d’Éthiopie: «Le nom d’Éthiopie, de même que tant d’autres expressions 
géographiques, a changé de valeur pendant le cours des siècles. Comme le terme 
de Lybie, il a servi à désigner l’ensemble du continent africain; il a même eu un 
sens plus étendu, puisqu’il s’est appliqué à toutes les régions du Sud, y compris les 
Indes, à tous les pays de la “zone torride” qu’habitent “les hommes noircis par le 
soleil”», Nouvelle Géographie universelle, Paris, 1885, t.X, 1ère partie, pp.104-105. 
Le mot Éthiopie vient du grec Aethiops, signifiant «face brûlée», et s’appliquait 
donc à l’origine à l’ensemble des régions habitées par des noirs. 



 

 

-217- 

 

voyages, relativement fiables en ce qui concerne l’Égypte, illustrent des thèses 

mystiques nestoriennes9. «Je n’ai pas vu (de licorne vivante), nous dit Cosmas, 

mais j’en ai vu quatre statues de bronze exposées en Éthiopie, dans la demeure 

royale aux quatre tours10». Ce texte d’un auteur qui n’affirme pas avoir vu de 

licorne ne mériterait pas d’être cité ici si l’on n’y voyait pas déjà apparaître la 

«demeure royale d’Éthiopie», qui deviendrait dans d’autres récits, quelques siècles 

plus tard, le «palais du Prêtre Jean». De plus, Cosmas décrivit le monocéros parmi 

d’autres animaux bien réels, entre le musc et le phacochère, sans mettre en doute 

son existence. La description laisse penser qu’il parle de statues et non de bas 

reliefs, et qu’il existait donc bien en «Éthiopie», terme il est vrai assez vague, sinon 

des licornes vivantes, du moins des unicornes de bronze. Si les dessins qui figurent 

sur les manuscrits de la Topographie chrétienne qui nous sont parvenus11 sont 

fidèles aux originaux de Cosmas, on a bien là une licorne caprine qui n’a rien d’un 

rhinocéros. 

 

 Lorsque le pape reçut d’un évêque arménien, au milieu du XIIème siècle, la 

première lettre censée avoir été écrite par ce puissant et lointain souverain 

chrétien, on situait alors le Royaume du Prêtre Jean en Inde, à l’extrémité de 

l’Orient. A en croire cette missive, qui passa pour d’autant plus crédible que l’on y 

retrouvait bien des merveilles déjà présentes dans l’Histoire Naturelle de Pline ou 

dans le Roman d’Alexandre, ce riche et lointain pays était peuplé de griffons, de 

bœufs à sept cornes, d’hommes à quatre yeux, et de toutes sortes de créatures 

fabuleuses. Ce sont pourtant les plus modestes, et à peine fantastiques, licornes du 

Prêtre Jean qui allaient passer à la postérité. Cette lettre dit: «Sachez qu’en notre 

terre sont les licornes qui ont en leur front une corne seulement, et il y en a de 

trois manières, des vertes, des noires et aussi des blanches…12» Suit le récit du 
                                            
9  Wanda Wolska-Conus, introduction à la Topographie chrétienne de Cosmas 
Indicopleustès, Paris, 1968. 
10  Cosmas Indicopleustès, Topographie chrétienne, livre XI, Paris, 1973, tome III, 
pp.326-327. 
11  Et dont un, qui se trouvait alors dans la bibliothèque des Médicis, a été consulté 
par Thomas Bartholin pour la rédaction de son De Unicornu Observationes Novæ, 
Padoue,1645. 
12  “Le Prêtre Jean”, in Ferdinand Denis, Le Monde Enchanté, Paris, 1843, p.192. Le 
texte provient d’une édition du XVIème siècle de la  lettre qui fut considérée 
jusqu’à ce siècle considérée comme l’original. 
 On trouvera une brève synthèse des travaux sur cette lettre dans la première 
partie du petit livre, déjà cité, de Jacqueline Pirenne, La Légende du Prêtre Jean. 
Sérieux et fort documenté jusque-là, comparant avec soin et pertinence les 
diverses versions de la lettre, le livre dérape soudainement à la page 89, et le 



 

 

-218- 

 

combat de la licorne et du lion; on retrouve cette scène, nous l’avons vu, jusque 

dans un conte de Grimm13. Le pape Alexandre III (?-1181) répondit à cette lettre, 

et dès lors le nom du Prêtre Jean a figuré dans une foule de récits; les lettres qui 

parvenaient de sa cour ont été l’objet de mille discussions; les croisés ont espéré 

son arrivée providentielle, qui prendrait Musulmans à revers. La localisation de la 

cour de ce puissant souverain devint ensuite assez fluctuante, parfois en extrême 

Orient, près du Paradis terrestre, comme l’écrit Jean de Mandeville, mais le plus 

souvent en Éthiopie, où régnait effectivement un fort modeste monarque chrétien. 

Que l’on se rassure, qu’il résidât en Inde ou en Éthiopie, le Prêtre Jean emmenait 

presque toujours avec lui ses licornes. Les lettres signalèrent régulièrement leur 

présence, tant à la cour du souverain que dans la faune sauvage d’Éthiopie, tandis 

que les autres merveilles se faisaient discrètes, et peu à peu disparaissaient. Avec 

le temps, la légende du Prêtre Jean perdit de sa force, mais ce titre résonna encore 

longtemps dans l’imaginaire occidental. En témoignent les missionnaires portugais 

qui continuèrent jusqu’au XVIIème siècle à désigner sous ce nom l’empereur 

d’Éthiopie14. «L’Éthiopie présente cette singularité d’avoir été un objet 

d’investissement de l’imaginaire occidental particulièrement fort, durable et 

significatif15», et cela explique tant le Prêtre Jean que ses licornes. 

 

                                                                                                                                
dernier chapitre fait du Prêtre Jean le roi pêcheur, gardien du Graal, roi du monde, 
demi-frère de Perceval et allié secret des templiers… 
 Plus sérieusement, on pourra consulter la thèse de Marie-Paule Caire-Jabinet, 
La lettre du Prêtre-Jean, Étude critique de la confection, de la diffusion et de 
l’utilisation d’un faux dans l’Europe médiévale, Paris I, 1984. 
13  Le vaillant petit Tailleur. 
14  Le Prêtre Jean semble avoir particulièrement inspiré les historiens, et la 
bibliographie sur ce sujet est foisonnante. Voir, parmi d’autres: Jean Delumeau, 
Une Histoire du Paradis, Paris, 1992, pp.99-128 ;  J. Richard, “L’Extrême-Orient 
légendaire au Moyen-Âge, Roi David et Prêtre Jean”, in Annales d’Éthiopie, 1957, 
pp.225-242; Jacques Paviot, “L’Imaginaire géographique des découvertes au 
XVème siècle”, in Actes du colloque «La Découverte, le Portugal et l’Europe», Paris, 
1990, et la thèse de Marie-Pierre Caire-Jabinet, citée un peu plus haut. 
15  Cette remarque est empruntée à la thèse de Bertrand Hirsch, Connaissance et 
figures de l’Éthiopie dans la cartographie occidentale du XIVème au XVIème siècle, 
Paris I, 1991, p.4. Bien qu’il fasse l’impasse complète sur les animaux et leur 
représentation, on pourra consulter ce travail très érudit pour tout ce qui concerne 
la cartographie de l’Éthiopie et les premiers rapports de voyageurs en Abyssinie. 
 Pour une vision plus large de la perception du monde africain par les européens, 
voir le livre de François de Medeiros, L’Occident et l’Afrique (XIIIème-XVème 
siècle), Paris, Khartala, 1985, qui ignore également la question des animaux, réels 
ou imaginaires. 



 

 

-219- 

 

 Dès le début du XVème siècle, le Bourguignon Bertrandon de la Brocquière, 

écuyer de Philippe le Bon, rapporta avoir rencontré en Terre Sainte «un Napolitain 

de Naples qu’on appelait Pierre de Naples, lequel était marié en la terre de Prêtre 

Jean», qui lui décrivit la faune d’Abyssinie comme composée de «Lyons, éléphans, 

sçarafes, licornes et goristes ainsi que ung homme sauvaige, excepté qu’ilz ont 

bien deux piéz et demi de queue16». On ne doit cependant pas oublier ici que 

licorne et rhinocéros étaient aussi semblables et différents, pour l’homme du 

Moyen-Âge, qu’Inde et Éthiopie. Le Recueil de diverses histoires de Boemus, l’un 

des premiers textes géographiques imprimés en français, sans cesse réédité tout 

au long du XVIème siècle, situe également la licorne en Éthiopie où «ils ont lions, 

licornes, basilics, léopards et dragons, lesquels par multitude de nœuds qu’ils font 

de leurs queues étouffent et tuent les éléphants17.» 

 On dispose de très nombreux comptes-rendus de séjours en Éthiopie de 

marchands portugais, ou de missionnaires jésuites et franciscains partis à la cour 

du Négus. Ces voyageurs, dont les récits couvrent tout le XVIème siècle et la 

première partie du XVIIème, signalent bien sûr l’existence de licornes parmi la 

faune locale. En 1632, le monarque abyssin sombra dans l’hérésie et bannit les 

jésuites, mais rien n’interdit de penser que sans cela on aurait encore eu d’autres 

rapports confirmant la présence de licornes en Éthiopie. 

 Jodo Bermudez (vers 1500-1575), qui partit en 1535 «à la recherche du 

Prêtre Jean» fut le premier à prétendre qu’il existait dans les montagnes 

d’Abyssinie des licornes ayant l’apparence de petits chevaux unicornes18. Quarante 

ans plus tard, ces dires furent confirmés par un autre voyageur, Luis del Caravajal 

Marmol, selon lequel des licornes, dont nous avons déjà donné la description, 

vivaient «en haute Éthiopie, dans les montagnes de Beth, ou de la Lune19». Le récit 

de Marmol serait cependant plus crédible s’il n’affirmait pas à la page suivante que 

dans la même région, on rencontre également des griffons, que l’aventurier 

                                            
16  Le Voyage outremer de Bertrandon de la Brocquière, premier écuyer tranchant 
de Philippe le Bon, duc de Bourgogne, Paris, éd. Claude Scheffer, 1892, p.144. 
17  Cette dernière scène est empruntée aux bestiaires médiévaux, qui décrivent 
fréquemment le combat du dragon et de l’éléphant. Dans un bestiaire anglais du 
XIIIème siècle, nous lisons ainsi que «le dragon se cache au bord des chemins 
qu’empruntent les éléphants et enchaîne leurs pattes en faisant des nœuds, et de 
les faire périr en les étouffant». 
18  John Bermudez, in Purchas, his Pilgrimes, Glasgow,1907, t.VII, p.363. Le texte 
original, que je n’ai pas vu, est dans Jodo Bermudez, Breva relaçao de ambaixada 
do Jodo Bermudez do Emperador Preste Joao, Lisbonne, 1565, ch.51.  
19  L’Afrique de Marmol dans la traduction de Nicolas Perrot, sieur d’Ablancourt, 
Paris, 1678, tome I, p.65. 



 

 

-220- 

 

s’abstient de décrire puisqu’ils sont «faits de même qu’on les dépeint dans les 

tapisseries». Marmol, qui avait été de longues années prisonnier des Arabes en 

Afrique du Nord, donne des descriptions du Maroc et de la Tunisie qui n’ont rien de 

fantastiques. En revanche, il ne connaissait visiblement guère l’Éthiopie et se fiait 

sans doute pour la décrire à des récits de seconde main, qu’il ne mit cependant 

jamais en doute. Nicolas Perrot d’Ablancourt, le traducteur de l’édition française 

des voyages de Marmol, parue en 1678, était pour le moins sceptique. Il ajouta en 

effet dans la marge, face au paragraphe concernant les griffons: «On doute fort de 

cet animal, ainsi que du précédent [la licorne]. On voudrait bien que l’auteur se fût 

passé de conter des fables sur le rapport d’autrui20». Perrot d’Ablancourt réutilisa 

cette même licorne dans la suite qu’il a donné à sa traduction d’un texte grec, 

l’Histoire véritable de Lucien, lui faisant côtoyer le Phénix dans un royaume cette 

fois «réellement imaginaire»21. 

 

 Dans les premières années du XVIIème siècle, le franciscain Luis de Urreta22 

situait également les licornes, mais les licornes seulement, dans les «Montagnes de 

la Lune»23, nom donné depuis Ptolémée aux sommets du Haut Nil. «La raison pour 

laquelle on a si rarement vu de licorne», précisait-il, «est que ces montagnes sont 

presque inaccessibles». Une explication bien commode que l’on retrouverait pour le 

Tibet deux siècles plus tard. 

 

 Au milieu du XVIème siècle, le chroniqueur italien Paolo Giovio (1485-1552), 

que Brantôme qualifiait de «grand menteur», entreprenait de conter, dans un livre 

épais mais d’une lecture fort divertissante, les grands événements de son époque. 

Au cœur d’un très beau chapitre consacré à l’Éthiopie, royaume du Prêtre Jean, 

nous trouvons une description de la licorne qui peut résumer ce que pensaient sur 

ce sujet les lettrés d’alors:  «Or, en nous enquêtant amplement de la source du Nil, 

trouvions qu’il y a au Royaume Gogian, qui s’étend depuis celui de Sceva vers le 

pôle antarctique, un immensurable monceau de très hautes montagnes, beaucoup 

                                            
20   ibid., p.66. 
21  L’Histoire véritable de Lucien traduite et continuée par Perrot d’Ablancourt, 
Nancy ,1984, p.69. 
22  Luis de Urreta, in Purchas, his Pilgrimes, Glasgow ,1907. Le texte original, que 
je n’ai pas vu, est dans Luis de Urreta, Historia de los grandes y remotos Reynos de 
la Etiopia, Monarchia del Emperador llamado Preste Iuan, Valence, 1610. 
23  Les amateurs de correspondances fumeuses, et ils sont légion chez les 
chasseurs de licornes,  ne manqueront pas de faire le lien avec l’aspect lunaire de 
la licorne dans la symbolique astrologique, alchimique et rosicrucienne. 



 

 

-221- 

 

plus élevées que Caucase et Atlas, et que ces nôtres Alpes d’Europe. Leurs 

coupeaux, environnés de neiges perpétuelles et tous raides de gelées, semblent se 

mêler avec les nues et soutenir le ciel. De tant excessivement grands et gros 

rochers est manifeste que les places du milieu et les bases sont revêtues de très 

épaisses forêts d’arbres fort longs et hauts. Lesquelles places, inaccessibles aux 

hommes, sont tanières de bêtes sauvages et bellues24 de toutes sortes. Car elles 

sont couvertes de lions à grands crins, de panthères, de tigres, d’ours et de 

sangliers. Mais les troupeaux d’éléphants vagabondent aux champs, qui sont au 

bas du pied des montagnes. Aussi assurent les habitants du royaume Gogian qu’en 

ces vallées s’engendrent des dragons avec des ailes lesquels, ayant pieds 

semblables à ceux des oies, marchent sur terre petit à petit, et qu’illec se trouve le 

camélopardal, que ceux de notre quartier nomment Girafe, autrefois vu à Florence, 

présent fait par le Grand Soudan à Laurent de Médicis auquel il l’envoya. Autant en 

affirment-ils de la licorne25. Laquelle, étant de la forme d’un poulain de couleur 

cendrée, de col à crins et de barbe de bouc, est armée sur le devant de son front 

d’une corne de deux coudées, laquelle corne, polie et blanche comme ivoire mais 

bigarrée de pâles couleurs, est estimée avoir merveilleuse puissance à diminuer et 

assoupir les venins et poisons… De ces tant âpres et immesurables rochers, qui 

sont nommés Monts de la Lune par les chorographes, sortent efforcément, par 

fréquente et abondante source, les fontaines du Nil, en lieu fort caché qui se 

nomme Beth, c’est-à-dire désert en langue Abyssine26.» Le grand succès de 

l’ouvrage de Paul Jouve, fréquemment cité par les auteurs du siècle suivant, a fait 

beaucoup pour la renommée de la licorne d’Éthiopie. 

 

  Entré dans la compagnie de Jésus à l’âge de seize ans, le missionnaire 

portugais Jérôme Lobo (vers 1595-1678) eut une vie mouvementée, qui le mena 

en Angola, au Brésil, en Éthiopie, puis dans les établissements portugais des Indes. 

Il séjourna longuement, à deux reprises, en Éthiopie, et quitta définitivement ce 

pays lorsque, en 1632, le négus, sombrant dans l’hérésie, expulsa les pères 

                                            
24  de bellua, æ: animal sauvage de grande taille. 
25   D’autres listes du XVIème siècle sont un peu plus pertinentes, abandonnant 
licornes et ours, mais elles n’en sont pas pour autant exemptes d’erreurs: «Il y a 
en ces régions presque toutes sortes de bêtes et d’oiseaux, comme sont éléphants, 
lions, tigres, loups cervins (lynx), taissons (?), singes et cerfs.» Abraham Ortelius, 
Théâtre de l’univers, contenant les cartes de tout le monde, 1598 (1581), fol.114. 
26  Histoires de Paolo Iovio, Comois, Évêque de Nocera, sur les choses faites et 
advenues de son temps en toutes les parties du monde, Lyon, 1552, liv.XVIII, 
pp.298-299. 



 

 

-222- 

 

jésuites. De retour en Europe après un voyage mouvementé, au cours duquel il fut 

capturé par des pirates, il se rendit aux cours de Lisbonne, Madrid puis Rome pour 

tenter, sans succès, d’obtenir l’envoi d’une expédition militaire en Abyssinie. Dépité 

sans doute par ce peu d’empressement à rétablir la vérité de la foi, il repartit pour 

les Indes en 1640 et devint provincial de Goa, avant de venir terminer ses jours au 

Portugal, où il rédigea sa description de l’Abyssinie27. Celle-ci ne fut, curieusement, 

pas publiée dans son pays, mais il en parut plusieurs traductions en Angleterre 

(1669 et 1735) et en France (1672 et 1728)28. 

 Le récit que le père jésuite nous a laissé est aussi le plus détaillé et le plus 

circonstancié concernant la licorne d’Éthiopie, et il vient d’un homme qui avait 

suffisamment vécu dans ce pays pour être tenu par tous pour digne de foi. Son 

rapport est aussi celui qui fut le plus souvent repris par la suite, et il mérite donc 

d’être intégralement cité.  

 

 Nous possédons plusieurs versions quelque peu différentes de ce texte. 

 La première fut éditée en 1669 à Londres par Peter Wyche. Le texte n’est 

pas de Lobo lui-même mais de Robert Southwell, anglais résidant à Lisbonne, qui 

avait communiqué à l’éditeur le contenu des conversations qu’il avait eues avec le 

jésuite portugais, dont Peter Wyche semble avoir même ignoré le nom29. Ce texte 

fut traduit en français, simultanément, par Melchisédech Thévenot (1620-1692), 

qui le publia en 1672 dans sa collection des Divers Voyages curieux, et par Henri 

Justel (1620-1693), pour ses Recueils de divers voyages faits en Afrique et en 

l’Amérique, parus en 1674. Les deux traductions sont assez proches. Si nous avons 

choisi de nous limiter à la version de Thévenot, ce n’est pas tant parce qu’elle est 

plus ancienne de deux ans que parce que le compilateur y a ajouté quelques 

commentaires intéressants. Thévenot, qui avait beaucoup voyagé en Europe et 

maîtrisait de nombreuses langues orientales, passait pour l’un des hommes les plus 

instruits de son temps et fut, en 1684, nommé garde de la bibliothèque du roi. Il 

                                            
27  Charles Beke, Mémoire justificatif en réhabilitation des Pères Pierre Paez et 
Jérôme Lobo, Paris, 1848. 
28   A Short Relation of the River Nile, Londres, 1669. 
    Relation de l’Empire des Abyssins,  in Melchisédech Thévenot, Relation de divers 
voyages curieux, Paris, 1672, t.IV. 
  Relation historique d’Abyssinie, Paris, 1728. 
  A Voyage to Abyssinia, Londres, 1735. 
 On trouvera les passages  concernant la licorne des deuxième et troisième de 
ces textes dans le chapitre consacré à l’habitat naturel de la licorne. 
29  Peter Wyche, A short Relation of the River Nile, Londres, 1669, cité par Odell 
Shepard, The Lore of the Unicorn, Boston, 1930, p.296. 



 

 

-223- 

 

entretenait une correspondance avec M. Toinard, un ami du père Lobo. Il cite donc, 

ce que n’avait pas fait Wyche et que ne ferait pas Justel, le nom du missionnaire 

portugais, et il ajoute dans son introduction quelques détails supplémentaires 

recueillis auprès de Jérôme Lobo par Toinard. Que ces précisions concernent 

particulièrement la licorne montre bien la fascination qu’une simple référence à une 

possible existence réelle de l’animal pouvait faire renaître, même si Thévenot 

semble par ailleurs sceptique, moins pourtant qu’à la même date Nicolas Perrot, le 

traducteur de Marmol. 

 

 Voici donc l’unique mais long passage concernant la licorne tel qu’il apparaît 

dans le recueil de Thévenot: 

 «Anciennement l’empire Abyssin contenait plusieurs royaumes, leurs 

Annales ou Histoires en comptent jusqu’à vingt, avec autant de Provinces, 

maintenant on croit communément qu’il ne contient que cinq royaumes, chacun de 

la grandeur du Royaume de Portugal, et six Provinces, chacune de l’étendue de 

celle de Beyra, au Portugal. Agaos, la plus grande de ces provinces est divisée en 

plusieurs territoires, c’est dans celui de Tonküa qu’on a trouvé la source du Nil, et 

que l’on a vu la véritable licorne. 

 «Pour la licorne comme nous la voyons souvent mentionnée en l’écriture 

sainte, on ne peut pas dire qu’elle ne soit, ni aussi la confondre avec l’Abada; car 

l’Abada ou Rhinocéros a deux cornes, elles ne sont pas droites mais courbées. La 

licorne véritable vient d’Afrique dans la province Agaos du Royaume de Damote; 

elle est de la grandeur d’un cheval de médiocre taille, d’un poil brun tirant sur le 

noir; elle a le crin et la queue noire, le crin court et peu fourni; ils disent en avoir 

vu en d’autres endroits de cette province, qui avaient le crin plus long et plus épais, 

avec une corne droite longue de cinq palmes, d’une couleur qui tire sur le blanc; ils 

disent qu’elle demeure toujours dans les bois, et que cet animal étant fort peureux, 

il ne se hasarde guère dans les lieux découverts. Les gens les plus barbares du 

monde sont les peuples de ces pays; ils mangent de la chair de ces bêtes comme 

de toutes les autres que les bois leur fournissent. 

 «Un de nos pères qui a passé quelque temps dans cette province, après 

avoir employé beaucoup de soins pour avoir cet animal si rare, en eut enfin un 

jeune que ceux du pays lui apportèrent, mais il mourut en peu de jours tant il était 

délicat à nourrir. J’ai entendu dire à un capitaine portugais, homme d’âge et de 

crédit, qui était en grand estime auprès des plus grands seigneurs de ces pays, que 

retournant de l’armée où il allait tous les ans à la suite de l’empereur Malesceged, 



 

 

-224- 

 

ayant avec lui une troupe de vingt cavaliers portugais, ils avaient mis pied à terre 

dans une petite vallée entourée de bois fort épais pour faire paître leurs chevaux; à 

peine étaient-ils assis qu’ils virent sortir hors du plus fort du bois un animal tout à 

fait semblable à un cheval; ils eurent assez de temps pour l’examiner, ils 

remarquèrent qu’il avait une corne droite sur le devant de la tête; les soldats 

n’ayant pas leurs armes en l’état, se levèrent pour l’entourer mais la licorne ne leur 

en donna pas le temps, et se jeta en un moment dans le fort. 

 «Dans un autre endroit de cette province, nommé Nanina, qui est plein de 

montagnes, ils ont vu souvent cette bête paître avec d’autres. Cette place est un 

lieu d’exil et le tyran Adamas Seght y relégua sans raison plusieurs portugais qui 

disent avoir vu des licornes du haut des rochers, cependant qu’elles paissaient dans 

des plaines qui sont au bas. Ces rapports, et particulièrement celui du bon vieillard 

Jean Gabriel, avec la relation de mon confrère, me font croire que la licorne dont il 

a été parlé se trouve en effet dans cette province30». 

 Jérôme Lobo n’a pas vu lui-même le bel animal qu’il nous décrit en 

reprenant assez fidèlement et succinctement la description déjà ancienne de 

Barthema, mais son rapport est déjà une accumulation de témoignages variés. On 

y voit un effort pour situer géographiquement la licorne, et en dire le plus possible 

non seulement sur son aspect mais aussi sur ses mœurs. L’indication, au premier 

abord déroutante, selon laquelle les indigènes mangent couramment la viande de 

licorne montre de plus une volonté de ne pas s’en tenir à l’imagerie occidentale 

classique concernant l’animal charmé par les jeunes filles ou purifiant les eaux. 

Visiblement, Lobo, à moins que ce ne soit plutôt Southwell, l’auteur réel du texte 

anglais, ne se contente pas de raconter, il cherche à convaincre. Il sait que les 

Européens doutent souvent de l’existence de la licorne, mais lui qui a été en 

Éthiopie sait qu’elle existe dans ce pays et veut faire partager sa conviction au 

lecteur. Encore aujourd’hui, il s’en faut parfois de peu qu’il y parvienne. 

 Melchisédech Thévenot, qui publia dans ses Relations de divers voyages 

curieux le récit de Lobo, ainsi que celui d’un autre jésuite portugais, Balthazar 

Tellez (1595-1675), nous apprend dans son introduction que «Le public attendait 

avec impatience de bons et de sûrs mémoires de toutes ces choses, dont nous 

n’avions jusqu’à cette heure que des chimères de savants et gens d’esprit, faites 

sur de fausses informations, lorsque ces bons pères ont pleinement réparé toutes 

                                            
30  Ieronymo Lobo, Relation de l’Empire des Abyssins, in Melchisédech Thévenot, 
Relations de divers voyages curieux, Paris, 1672, tome IV. 



 

 

-225- 

 

les injures qu’Urreta et tant d’autres avaient faites au public et la vérité». Plus loin, 

Thévenot cite sa correspondance avec Toinard: 

 «…M. T. m’écrit de Lisbonne, 1667: “Le père Lobo m’a assuré que dans la 

province où est la source du Nil, il se trouve des licornes, les unes blanches, les 

autres baies, avec une corne blanche au front de la longueur du bras, elles sont 

fort farouches. Il a eu aussi un petit poulain bai qui lui fut envoyé et qui ne vécut 

que huit ou dix jours pour n’avoir pas eu une jument qui lui donne à téter.” La 

même personne dans une autre lettre, parlant de la licorne et de la relation du Père 

Lobo m’en écrit en ces termes: “Son compagnon en a eu un petit qui mourut, ayant 

été pris à sa recommandation par les habitants du lieu; il s’en est vu aussi 

plusieurs dans la Comarca Narina, qui est la dernière des provinces de Agaus”31». 

 Que Thévenot ait justement extrait de sa correspondance avec Toinard des 

passages concernant la licorne montre que, aussi marginale qu’elle puisse paraître, 

la question de l’existence de l’animal était encore, à la fin du XVIIème siècle, de 

celles qui excitaient les hommes cultivés. De plus, ces citations sont 

particulièrement attendrissantes, nous rappelant la licorne nourrissant ses petits 

dans un roman arthurien tardif, Le Chevalier au papegau. En choisissant ces 

extraits, Thévenot montrait aussi que la licorne qu’il imaginait n’avait pas 

seulement l’apparence de celle des bestiaires médiévaux, mais qu’elle en 

conservait au moins vaguement, inconsciemment, des attributs symboliques. 

 

 Joachim Legrand, de retour du Portugal où il avait été secrétaire de 

l’ambassadeur du Roi de France, publia en 1728 sous le titre de Relation historique 

d’Abyssinie une traduction française d’un manuscrit du père Lobo, dont le texte 

original ne fut jamais imprimé, qu’il avait pu consulter à Lisbonne. Le passage 

concernant la licorne diffère quelque peu de celui donné par Thévenot, et l’on 

remarquera que, se trouvant juste après un autre texte concernant le rhinocéros, il 

exclut toute confusion entre les deux animaux. 

 «On a vu dans la province des Agaus, qui est un pays fourré et plein de 

bois, cette licorne si fameuse et si peu connue jusqu’à présent. Comme cet animal 

passe vite d’un bois à un autre, on n’a pas eu le temps de l’examiner; on l’a 

néanmoins assez bien considéré pour pouvoir le décrire. Il est de la taille d’un beau 

cheval bien fait et bien proportionné, d’un poil bai, avec la queue et les extrémités 

                                            
31  Melchisédech Thévenot, “Remarques sur les relations d’Éthiopie des RR.PP. 
Ieronimo Lobo et Balthazar Tellez, jésuites”, in Relations de divers voyages 
curieux, Paris,1672, tome IV. 



 

 

-226- 

 

noires. Les licornes de Tuaçua ont la queue fort courte, celle de Ninina, qui est un 

canton de cette province, l’ont au contraire très longue, et leurs crins tombent 

jusqu’à terre. La licorne est si peureuse qu’elle ne va jamais qu’en compagnie de 

plusieurs animaux capables de la défendre. Les cerfs, les chevreuils, les gazelles se 

rangent autour de l’éléphant, qui se contentant de feuilles et de racines, défend 

tous ces timides animaux contre les bêtes féroces et carnivores qui les voudraient 

dévorer32». 

 Moins précis que le précédent, ce récit est néanmoins augmenté du «détail 

qui ne s’invente pas», à savoir que les licornes de Ninina ont la queue plus longue 

que celle de Tuaçua. Quelques pages plus loin, nous apprenons que le père Lobo 

tenait bien cette licorne pour celle de la tradition, puisque, mordu par un serpent, il 

tenta de se soigner par la pierre de Bézoard, concrétion calcaire qui se forme dans 

l’estomac de certaines chèvres, et par la corne de licorne, les deux antidotes 

classiques de la pharmacopée de la Renaissance. Le missionnaire ne précise 

cependant pas quelle apparence avait cette corne de licorne, ni comment il se 

l’était procurée. Le mal continuant à s’aggraver, il dut se résoudre à un remède 

extraordinaire qu’il prit «avec une répugnance infinie»: des gousses d’ail. 

 

 L’abbé Legrand, qui n’avait jamais été en Afrique, ajouta au récit du père 

Lobo des considérations personnelles, sous la forme d’une série de dissertations 

(sur le Prêtre Jean et les Rois d’Abyssinie, sur la reine de Saba, sur la circoncision, 

sur les erreurs religieuses des Abyssins, etc.…). L’une de celles-ci nous apprend 

qu’il était convaincu de l’exactitude du rapport du père Lobo et donc de la présence 

de licornes en Éthiopie: «On a douté longtemps s’il y avait des licornes; ceux qui en 

ont écrit ne convenaient point entre eux et ont mêlé tant de fables dans ce qu’ils 

ont rapporté, qu’on avait encore plus de raison de ne rien croire. Cet animal est 

rare, on n’en a vu que dans le royaume de Damot et dans la province des 

Agaus…33». À une époque où la croyance en la licorne était plutôt en perte de 

vitesse, Joachim Legrand ne faisait pourtant pas preuve, loin de là, de la même 

prudence que Melchisédech Thévenot trente ans plus tôt. 

 

 Ce n’est pas en Éthiopie mais en Arabie que Louis Barthema avait vu, en 

1503, «deux unicornes vivants» qui auraient été envoyés au «sultan de la Mecque» 

                                            
32  Jérôme Lobo, Relation historique d’Abyssinie, Paris, 1728, pp.70-71. 
33  Joachim Legrand, “Dissertation sur la côte orientale d’Afrique…”, en annexe à la 
Relation historique d’Abyssinie de Jérôme Lobo, Paris, 1728. 



 

 

-227- 

 

par «un roi d’Éthiopie, c’est-à-dire un roi Maure34». Nous sommes certes en Arabie 

mais, par leur origine, c’est bien une fois de plus des licornes d’Abyssinie dont il est 

question ici. Au milieu du XVIème siècle, dans la cosmographie de Sébastien 

Munster, de tels cadeaux étaient devenus coutumiers puisque l’on croit comprendre 

que le «Roi des Éthiopes» aurait envoyé régulièrement des licornes au Sultan de La 

Mecque pour entretenir leur amitié, ce qui suppose que les licornes aient été plus 

rares en Arabie que sur l’autre rive de la Mer Rouge35. «Barthema, homme illustre, 

qui écrit avoir vu deux licornes à La Mecque, est digne de foi» écrivit Scaliger dans 

sa réfutation de Cardan36, et de fait, le récit du voyageur bolonais apparaît au 

lecteur prudent bien plus crédible, moins systématiquement merveilleux, que ceux 

de nombre de ses contemporains. Des nombreux voyageurs témoignant en faveur 

de la licorne d’Éthiopie, Barthema fut le plus souvent cité. Il est même le seul à 

figurer, en 1690, dans le court et prudent article «licorne» du dictionnaire d’Antoine 

Furetière. 

 Il reste que pour Barthema, dont le récit est assez original et 

vraisemblablement de bonne foi, l’Éthiopie était la patrie naturelle des licornes, et 

l’on pense bien sûr ici en entendant parler d’un Roi d’Éthiopie offrant ces nobles 

animaux à son allié à la légende des licornes du Prêtre Jean. Cela est plus clair 

encore dans le récit de Leonard Rauchwolf (?-1596) qui nous apprend que le Roi de 

Perse avait, à Samarcande, non seulement de nombreuses licornes mais également 

deux griffons qui lui avaient tous été envoyés en cadeau par le Prêtre Jean37! 

L’aventurier allemand, dont les récits font pour le reste assez peu de place au 

merveilleux, reconnaît certes ne pas avoir vu lui même ces animaux. Il tenait 

cependant le voyageur persan qui lui avait fait ce récit pour digne de foi, puisque 

ses autres informations, portant sur les plantes poussant en Perse, s’étaient 

avérées exactes. 

 

                                            
34  Les Voyages de Ludovico di Varthema, in Recueil de voyages et de documents 
pour servir à l’histoire de la géographie depuis le XIIIème jusqu’à la fin du XVIème 
siècle, Paris, 1888. André Malraux connaissait-il ce témoignage, quand il écrivit «je 
voudrais être calife, envoyer au calife une licorne qui apparaîtrait couleur de soleil 
dans le palais»? 
35  Sébastien Munster, La Cosmographie universelle contenant la situation de 
toutes les parties du Monde, Paris, 1586, p.1189. 
36  Jules-César Scaliger, Exoticarum Exercitationum Liber Quintus Decimus, de 
Subtilitate ad Hieronymum Cardanum, Paris, 1557, ex.205, pp.274-275. 
37  A Collection of curious Travels and Voyages in two tomes, the first containing Dr 
Leonhart Rauwolff’s  itinerary into the eastern Countries, Londres, 1693, t.I, cap.8, 
pp.194-195. 



 

 

-228- 

 

 

 Sur une carte du monde du XIIIème siècle qui se trouve dans la cathédrale 

d’Hereford, en Angleterre, une licorne à la corne aussi longue que le corps est 

représentée dans la région du Haut-Nil. Comme la quasi-totalité des voyageurs qui, 

dans les siècles suivants, décrivirent cette région, cette carte distingue bien la 

licorne du rhinocéros, également représenté en Éthiopie.  
 
 
 

 

 
Le rhinocéros et le monocéros de la carte de la cathédrale d’Hereford, d’après 
le dessin figurant dans M. Jomard, Les Monuments de la Géographie, Paris, 
1854.   

 
 
 

 La présence d’une licorne sur une carte qui héberge tout le bestiaire 

médiéval, du lion au griffon et du basilic au dragon, ne doit pas nous étonner. C’est 

la représentation relativement fidèle du rhinocéros qui est finalement ici plus 

surprenante, montrant bien que si les deux créatures avaient alors le même degré 

de réalité, ou d’imaginaire, elles n’en étaient pas, dans l’esprit du peintre, 

distinctes. 

 On ne peut accorder trop d’importance aux représentations d’animaux sur 

des cartes qui étaient plus des objets d’art que des outils, et n’étaient donc pas 



 

 

-229- 

 

perçues comme des références précises. Ainsi, on serait tenté de s’arrêter à la 

présence de licornes sur la superbe mappemonde d’Henri II, peinte au milieu du 

XVIème siècle38, mais là aussi des monstres en tous genres, sortis pour moitié du 

bestiaire médiéval, pour moitié des récits de Marco Polo ou Jean de Mandeville, 

décorent le moindre blanc sur la carte. Il reste que trois licornes sont représentées, 

deux à la robe beige en Éthiopie, et une à la robe blanche en Égypte, ce qui laisse 

penser que le peintre associait quand même cet animal à l’Afrique de l’Est. 

  

 Les vastes déserts d’Arabie et du Sahara ne semblent pas avoir été propices 

aux licornes, que l’on imagine généralement plutôt se réfugiant au cœur d’épaisses 

forêts. Il reste un témoignage isolé, que nous découvrons dans une conférence 

assez sceptique sur la licorne donnée à Paris en juin 1640, au Bureau d’Adresse de 

Théophraste Renaudot: «Marc Scherer, Allemand renégat, depuis nommé Idaith 

Aga, ambassadeur du Sultan Soliman auprès de l’empereur Maximilien, assure en 

avoir vu des troupeaux entiers dans l’Arabie déserte39». 

 

 Le lecteur est tout d’abord un peu dépité de ne pas croiser une licorne dans 

les extraordinaires voyages de Jean de Mandeville. Cela montre sans doute qu’au 

XIVème siècle, l’animal n’était pas jugé assez merveilleux, assez original, pour 

figurer dans cette véritable somme de merveilles, compilation des passages les 

plus étonnants et exotiques de tous les récits de voyage de la fin du Moyen-Âge. 

Edward Webbe, un explorateur anglais dont les aventures sont à peine moins 

féeriques et mouvementées assure quant à lui: «J’ai vu dans un enclos jouxtant le 

palais du Prêtre Jean cinquante-trois licornes et éléphants vivant ensemble40. Ils 

étaient si bien apprivoisés que j’ai joué longuement avec eux comme on peut jouer 

avec de jeunes agneaux41». Mais il est vrai que, tout comme Vincent Le Blanc, 

Edward Webbe n’est pas ce que l’on peut appeler un témoin digne de foi. C’était 

déjà l’opinion de Samuel Purchas (1577-1628) qui, sans avoir lui-même jamais 

quitté l’Angleterre, avait publié à Londres, au début du XVIIème siècle, une très 

impressionnante collection de récits de voyages: «Aucun auteur digne de foi, écrit-

                                            
38  Voir l’image infra, p.276. 
39  Quatriesme centurie des questions traitées aux conférences du bureau 
d’adresse, Paris, 1641, p.245-246. Ce passage est repris d’ Ulysse Aldrovandi, De 
Quadrupedibus Solipedibus, Bologne, 1616, p.384. 
40  La licorne et l’éléphant étant alors considérés comme des ennemis naturels, le 
fait qu’ils vivent ici ensemble donne une idée des étonnants pouvoirs du Prêtre 
Jean, et rend le récit plus merveilleux encore pour ses lecteurs. 
41  Edward Webbe - His Travailes, Londres, 1590. 



 

 

-230- 

 

il, n’a vu de licornes depuis un siècle, car Webbe, qui dit en avoir vu dans les haras 

du Prêtre Jean, est un affabulateur (a mere fabler)42». 

 

 Dans les dernières années du XVIIème siècle, alors que l’on doutait fort de 

l’existence de la licorne, il était admis que si celle-ci existait, c’était en Afrique et 

plus précisément en Éthiopie. En témoignent les premières phrases, largement 

inspirées du récit de Lobo, de l’article «licorne» du dictionnaire d’Antoine Furetière: 

«La licorne se trouve seulement dans l’Afrique. Son vrai pays est dans la province 

d’Agoas au Royaume des Damotes43 en Éthiopie. C’est un animal fort craintif qui se 

retire dans les bois et qui pourtant se hasarde quelquefois à venir dans la plaine…». 

Un siècle plus tard, si l’Encyclopédie niait formellement l’existence de la licorne, elle 

ne l’en situait pas moins dans cette région: «Licorne: animal fabuleux. On dit qu’il 

se trouve en Afrique, & dans l’Éthiopie.» 

 

 On retrouve la licorne dans la faune locale d’une Histoire d’Éthiopie écrite 

par l’orientaliste allemand Job Ludolf (1624-1704), qui ne quitta jamais l’Europe 

mais parlait couramment l’éthiopien et était le meilleur spécialiste de ce pays: «On 

y rencontre une bête puissante et féroce appelée Arweharis, ce qui signifie 

unicorne. Elle ressemble à une chèvre, mais court beaucoup plus rapidement. 

J’ignore s’il s’agit du monocéros décrit par les anciens… Les Portugais nous disent 

que l’un de ces animaux a été récemment observé par J. Gabriel44 dans la province 

d’Agawi du royaume de Damota. Les descriptions qu’en donnent les Portugais sont 

vraisemblablement exactes45.» 

 

 Au XVIème et au début du XVIIème siècle, lorsque les témoignages 

rapportant la présence de licornes en Éthiopie étaient les plus nombreux, il se 

trouva aussi des voyageurs qui, dans la faune de ce pays, ne mentionnèrent pas 

notre bel animal. C’est ainsi qu’un autre jésuite, le R.P. Balthazar Tellez (1595-

1675), décrivant à la même date les mêmes régions que le père Lobo, omit de la 

signaler parmi les animaux d’Éthiopie46. Cela n’a pas été sans intriguer le 

                                            
42  Samuel Purchas, Purchas, his Pilgrimes, Londres, 1625, liv.V, ch.2. 
43  Un terme désignant alors l’Éthiopie. 
44  Ce nom était cité par Lobo, qui est sans doute la source essentielle de Ludolf en 
matière de licornes. Le nom donné ici à l’animal, Arweharis, ne provient cependant 
pas des récits du père jésuite. 
45  Job Ludolphus, New History of Ethiopia, Londres, 1682, liv.I, ch.10. 
46  Balthazar Tellez, Relation de la Haute Égypte, écrite sur les lieux, in 
Melchisédech Thévenot,  Relations de divers voyages curieux, Paris, 1672. 



 

 

-231- 

 

compilateur français des Divers Voyages curieux  qui, publiant ces deux récits 

conjointement dans une description de l’Abyssinie, s’étonna: «D’où vient que le 

Père Tellez, qui décrit la girafe et le zèbre, ne parle point de la licorne 47?» 
 

 La cour du Prêtre Jean, les Montagnes de la Lune, les sources du Nil, le pays 

de la Reine de Saba… On comprend que le Haut-Nil et l’Éthiopie aient été des lieux 

particulièrement indiqués pour y trouver, selon l’époque, les dernières licornes, les 

mines du Roi Salomon ou l’Arche d’Alliance. Si nous entrons dans cette logique 

fantasmatique, où bien des chasseurs de licornes se sont perdus corps et âme, il 

n’est qu’un autre lieu où les licornes puissent vivre en paix: les hauts plateaux du 

Tibet. Nous y serons bientôt. 

 

 

 

Les licornes amphibies d’Afrique de l’Est et de 
l’Océan Indien 
 

 Nous disposons de trois récits sur l’étrange animal qui reçut finalement le 

nom de Camphur. Le premier est dû au voyageur et naturaliste portugais Garcia da 

Orta qui, vers le milieu du XVIème siècle, décrivit un quadrupède terrestre à 

silhouette de cheval «se plaisant aussi fort en la mer», portant une courte corne 

«orientable à souhait», et vivant dans l’extrême sud de l’Afrique48. Le voyageur 

français André Thevet (1502-1590) a donné, dans sa Cosmographie universelle, un 

nom à l’unicorne amphibie, qu’il disait vivre, quant à lui, dans les Îles Moluques, 

dans l’Océan Indien. «Le Roi de Moluque est nommé Camphruch… Ce nom de 

camphruch est le nom d’une bête amphibie, qui participe de l’eau et de la terre 

comme le crocodile… ayant une corne au front, mobile…49». On a là avec cet 

étrange unicorne des plages une très curieuse digression dans la longue légende de 

la licorne. Parallèlement à la grande histoire de la licorne, on pourrait écrire une 

petite histoire du camphur, qui fut encore cité pendant plus d’un siècle par de 

nombreux auteurs. Avec sa corne souple, avec les pattes arrière palmées que lui 

                                            
47  Melchisédech Thévenot, “Remarques sur les Relations d’Éthiopie des RR.PP. 
Iéronime Lobo et Balthazar Tellez”, in Relations de divers voyages curieux, Paris, 
1672. 
48  Garcias ab Horto, Histoire des drogues, espiceries et de certains médicamens… , 
Lyon, 1602 (1563), p.77. 
49  André Thevet, Cosmographie universelle, Paris, 1581, liv.XII, cap.5, pp.431-
432. 



 

 

-232- 

 

attribua en outre Thevet, on serait tenté de dire que le camphur n’a plus rien d’une 

licorne. Garcia da Orta, qui en traite dans son chapitre «de l’Ivoire», l’assimilait 

pourtant très clairement au «monocéros» et Thevet nous dit bien que «Il y a 

quelques uns qui sont persuadés que c’était une espèce de licorne et que sa corne, 

qui est rare et riche, est très excellente contre le venin». Ambroise Paré fit 

beaucoup pour la célébrité du camphur en citant longuement son ami Thevet dans 

son Discours de la licorne. Peu au fait de la géographie, le chirurgien situa 

cependant les îles Moluques en Éthiopie, ramenant ainsi le camphur dans la 

traditionnelle terre d’élection des licornes.  

 

 

 

La rumeur d’Afrique du Sud 
 

 L’Afrique centrale et méridionale resta longtemps peu connue, et nombre de 

curieux et de savants ne voulurent pas nier l’existence de l’animal avant que ce 

continent n’ait été entièrement exploré. Séparer comme nous le faisons ici les 

témoignages de la présence de licornes en Éthiopie de ceux qui la situent en 

d’autres régions de l’Afrique est un peu artificiel, du moins pour les récits les plus 

anciens, ceux du Bas Moyen-Âge et de la Renaissance, époque où les termes 

géographiques n’avaient pas les mêmes significations précises qu’aujourd’hui. Mais 

cela revient en fait à un départ dans le temps, entre les témoignages plus ou moins 

reliés au thème du Prêtre Jean, dont nous avons traité plus haut, et ceux, 

généralement plus récents, sans lien direct avec ces légendes. 

 

 Du XVIème au XIXème siècle, les Européens qui posaient le pied sur le 

continent africain s’attendaient souvent à y trouver des licornes. Si aucun n’eut 

cette chance, les récits de voyage montrent qu’il suffisait de peu pour les 

convaincre de l’existence d’un animal dont la description, il faut le rappeler, n’avait 

le plus souvent rien d’invraisemblable. 

 

 «Aloysius Cadamustus, en sa Navigation, dit qu’en une certaine région des 

terres neuves l’on trouve des licornes, que l’on prend vives», écrivit Ambroise Paré 

dans son Discours de la licorne50. Le chirurgien se trompait, citant sans doute de 

                                            
50  Ambroise Paré, Discours de la licorne (1582), in Œuvres complètes, Genève, 
1970, t.III, p.495. 



 

 

-233- 

 

mémoire le navigateur vénitien Alvise de Ca da Mosto qui, vers 1460, longea toute 

la côte occidentale de l’Afrique, allant plus au sud et parfois, remontant les fleuves, 

plus loin à l’intérieur des terres que n’avaient coutume de le faire les commerçants 

portugais. Son récit, paru dans les volumineux recueils des Navigationi e viaggi de 

Giovanni Battista Ramusio, est particulièrement sobre et précis, et nulle part, non 

plus que dans aucune autre édition, je n’ai pu retrouver ce passage51. Il reste que 

Ca da Mosto semble avoir cru à la présence de licornes en Afrique; nous lisons en 

effet à la fin de son récit qu’un esclave noir capturé par les Portugais et emmené à 

Lisbonne leur donna des informations sur son pays. La seule qui parvint aux oreilles 

du navigateur italien fut que, dans ce royaume, vivaient des licornes52. Nous 

pouvons, aujourd’hui, penser à des rhinocéros, mais Ca da Mosto, dont le texte fait 

par ailleurs très peu de place aux «merveilles et singularités», n’avait, lui, aucune 

raison de mettre en doute ou simplement de discuter cette information. 

  

 La plupart des témoignages concernant la licorne se ressemblent. Ils sont le 

fait de voyageurs, missionnaires, marchands ou aventuriers, de retour d’Afrique ou 

d’Asie. Cela fait d’autant mieux ressortir ceux, moins nombreux, qui prennent une 

autre forme. Thomas Bartholin, dans l’édition de 1678 de ses Nouvelles 

Observations sur la licorne, a inséré quelques éléments qui ne se trouvaient pas 

dans le texte de 1645. L’un d’entre eux est emprunté à Ole Worm, qui ne croyait 

par ailleurs pas beaucoup à la licorne. Un «ambassadeur du Roi de Congo» arrivé à 

Copenhague en 1652 aurait été, dit-il, impressionné par la corne de licorne du roi 

de Danemark, si différente de celle des licornes de son pays53. Il faut dire que 

l’arme de ces dernières se caractérisait essentiellement par sa couleur jaune vif et 

la touffe de poils rouges ornant sa pointe. 

 

                                            
51  Voir la thèse de Marie-Pierre Laurent du Tertre, Les Navigations atlantiques du 
vénitien Alvise Da Mosto et la navigation du Portugais Pedro de Sintra, écrites par 
Alvise Da Mosto. Traductions, édition critique, annotations et commentaires des 
éditions, Paris I, 1987. 
52  Relation des voyages à la côte occidentale d’Afrique d’Alvise de Ca’ da Mosto, 
Paris, 1895, p.194. 
53  Thomas Bartholin, De Unicornu Observationes Novæ, Amsterdam,1678 (1645), 
pp.218-221. 
  Ole Worm, Museum Wormianum seu Historia Rerum Rariorum, Amsterdam, 
1655, p.287. 



 

 

-234- 

 

 Nous avons déjà cité le Portugais Garcia da Orta, décrivant un animal 

amphibie, à corne unique et mobile, vivant près du cap de Bonne Espérance54.  

André Thevet, modeste voyageur quelque peu mythomane, auteur prolifique de 

cosmographies fortement enjolivées55, semble avoir été fasciné par le thème de 

l’animal unicorne, qui revient très régulièrement dans ses ouvrages. Les unicornes 

d’Afrique du Sud y apparaissent à deux reprises: «Là se trouvent plusieurs sortes 

d’animaux, différents en espèce de ceux de la Basse Afrique, entre autres un que 

ceux du pays nomment Naharaph, et d’autres Monocéros, ayant la tête et crin d’un 

cheval. Or quoique cette bête se plaise et aime près de la mer et autres lieux 

marécageux, si n’est-ce pourtant le cheval marin, et moins ce qu’on estime la 

licorne56». Dans un autre ouvrage, il se contente de signaler au lecteur que «Il s’y 

trouve [au cap de Bonne Espérance] aussi grande quantité d’ânes sauvages, et une 

autre espèce portant une corne entre les deux yeux, longue de deux pieds57». Non 

loin de là, à Madagascar, «de bêtes il y a l’éléphant en grand nombre, deux sortes 

de bêtes unicornes, dont l’une est l’âne indique, n’ayant le pied fourché, comme 

ceux qui se trouvent au pays de Perse, l’autre est ce que l’on appelle Oryx ou pied 

fourchu58». La faune réelle de Madagascar, terre des lémurs et d’étranges lézards, 

est déjà assez fantastique, rien d’étonnant à ce que l’on y ajoute la licorne. Un 

siècle plus tard, de retour de l’île dont il avait été gouverneur dans les années 

1840, Étienne de Flacourt en décrivit longuement la faune dans son Histoire de la 

grande île Madagascar. Entre l’âne sauvage et le caméléon, nous y lisons que 

«Breh est un animal que les Nègres de Manghabei disent être dans le pays des 

anstianactes, qui a une corne sur le front, grand comme un grand cabri, et fort 

sauvage. Il faut que ce soit une licorne59». Ce passage est visiblement la source 

d’André Phérotée de La Croix qui, en 1688, dans sa Relation de l’Afrique indiquait 

que «Bréhis est une bête qui n’a qu’une corne au milieu du front, elle est aussi 

grosse qu’une chèvre, et elle est fort sauvage. Elle se tient principalement dans la 

Province d’Ansianacte. Il n’y a point en ce pays là d’éléphant, de tigre, de cheval ni 

de lion, ni d’aucun animal à quatre pieds qui soit nuisible à l’homme, comme 

                                            
54  Garcias ab Horto, Histoire des drogues, espiceries et de certains médicamens… , 
Lyon, 1602, p.77. 
55   Sur le personnage de Thevet, voir plus loin au chapitre qui lui est consacré 
(pp.3 sq.). 
56  André Thevet, Cosmographie universelle, Paris, 1575, liv.I, ch.7, p.95. 
57  André Thevet, Description de la France Antarctique, Paris, 1878 (1558), p.108. 
58  ibid., p.118. 
59  Étienne de Flacourt, Histoire de la grande isle Madagascar, Paris, 1661, p.153. 



 

 

-235- 

 

quelques uns ont écrit60». Mais là où sa source première, Flacourt, laissait entendre 

qu’il ne parlait que par ouï-dire, de la Croix semblait tenir l’existence de cet animal, 

qui avait entre-temps gagné une terminaison d’allure plus scientifique, pour 

assurée, tout comme d’ailleurs celle de la licorne d’Éthiopie, qu’il décrit 

classiquement d’après Barthema61. 

 

 Plus sceptiques que ceux des siècles précédents, les voyageurs du XVIIème 

et de la première moitié du XVIIIème siècle ne parlèrent guère de licornes, ni en 

Afrique ni ailleurs. Mais à la fin du XVIIIème siècle, l’animal sembla connaître une 

nouvelle vie, lorsque resurgit la rumeur de sa présence au sud du continent.  

 Dans Tout au contraire, le romancier sud-africain André Brink écrit le journal 

imaginaire d’un aventurier bien réel, Étienne Barbier, qui vécut au Cap dans les 

années 1730 et prit part à quelques expéditions dans l’intérieur des terres: «Et je 

vois la licorne. Elle apparaît, héraldique et plate devant le soleil, debout dans une 

attitude vigilante, la tête dressée, plus grande que les gazelles de la région, avec 

une forme rappelant celle du cheval, une créature avec une crinière d’un blanc pur 

- autant qu’on peut le distinguer devant le disque ardent du soleil - et sa longue 

corne unique se dresse comme un cimeterre sur son front62.» Si l’original de ce 

récit n’existe pas, André Brink a vraisemblablement rencontré l’idée de la licorne 

dans des textes légèrement postérieurs qu’il a utilisés pour construire son roman. 

En effet, en compulsant les lettres et les récits de voyages en Afrique du Sud à la 

fin du XVIIIème et au début du XIXème siècle, écrits pour la plupart par des 

chasseurs et explorateurs anglo-saxons, dont aucun ne reconnaît cependant avoir 

vu ces antilopes unicornes de leurs propres yeux, on constate que cette croyance 

était alors très répandue. On croit parfois relire dans les récits des voyageurs 

anglais ou hollandais les textes écrits, deux siècles plus tôt, par les jésuites 

portugais en Abyssinie. 

 

 C’est sans doute le livre d’un naturaliste suédois, rapidement traduit en 

français, anglais et allemand, qui relança la rumeur. Anders Sparrman, déjà, 

extrapolait à partir de bien peu de choses: «Il existe dans une plaine du pays des 

Hottentots-Chinois, sur la surface unie d’un rocher, un dessin représentant une 

                                            
60  André Phérotée de la Croix, Relation universelle de l’Afrique ancienne et 
moderne, Lyon, 1688, tome IV, p.419. 
61  ibid., tome III, p.288. 
62  André Brink, Tout au contraire, Stock, Paris, 1994, p.44. 



 

 

-236- 

 

licorne, et qu’on nous peint ordinairement sous la forme d’un cheval, ayant une 

corne au front. Quoique le dessin soit grossièrement tracé, et tel qu’on peut 

l’attendre d’un peuple sauvage et sans arts, c’est le même animal que nous 

appelons licorne. La personne qui m’a positivement assuré ce fait était un ancien 

voyageur, un des plus attentifs observateurs de la nature que j’aie connus, le 

même Jakob Kok dont j’ai souvent parlé ci-devant; et c’est de lui seul que je tiens 

cette particularité. Les Hottentots-Chinois lui dirent que celui qui avait tracé cette 

esquisse avait voulu représenter un animal semblable en tout aux chevaux sur 

lesquels lui et sa suite étaient montés, excepté qu’il avait une corne au front. Ils 

ajoutèrent que cet animal était extrêmement léger à la course, méchant et furieux, 

en sorte que, quand il courait après eux, ils n’osaient l’attaquer en champ clos, ni 

se montrer devant lui en plaine, mais qu’ils grimpaient sur quelque rocher escarpé, 

où ils faisaient quelque bruit retentissant; que l’animal naturellement curieux venait 

au son, et qu’alors ils pouvaient sans danger le tuer à coups de flèches 

empoisonnées63». Une fois éliminé tout ce qui peut-être sujet à caution, il ne nous 

reste qu’une antilope de profil, grossièrement dessinée sur un caillou. Mais 

Sparrman renforçait son argumentation en expliquant qu’«il ne paraît pas probable 

que les Hottentots Chinois, barbares et grossiers comme ils sont, aient pu, par la 

seule force de leur imagination, se représenter un être de cette espèce, s’il n’était 

que chimérique, et surtout inventer une relation aussi circonstanciée de la manière 

de la chasser». Si l’argument fait aujourd’hui sourire, il pouvait alors paraître 

sérieux. 

 

 Il reste que le récit du savant suédois n’était que le premier d’une longue 

liste. On quitte ici le domaine de la légende pour celui de la rumeur. De 1780 à 

1860 environ, des hommes vivant parfois là depuis de longues années, connaissant 

souvent bien l’Afrique, exprimèrent régulièrement leur conviction de la présence de 

licornes dans le sud du Continent. Aucun d’entre eux pourtant n’écrit jamais avoir 

vu l’animal; ils en ont entendu parler par des indigènes, ou par de mystérieux 

explorateurs dont on ne retrouve jamais le témoignage de première main, ils ont 

vu des gravures ou des statuettes qui ne prouvent objectivement pas grand chose, 

mais tous sont convaincus. 

 

                                            
63  André Sparrman, Voyage au Cap de Bonne Espérance et autour du Monde avec 
le Capitaine Cook , Paris, 1787. 



 

 

-237- 

 

 «Je descends de cheval, je charge mon fusil en prenant bien soin malgré 

mes mains tremblantes que la poudre, le plomb et la bourre sont bien enfoncés à 

leur place, je m’agenouille pour appuyer le canon sur un des nombreux rochers 

pointus, je vise et je fais feu. Inutile de recharger: je suis assez bon tireur. En 

roulant doucement sur lui même, l’animal s’effondre sur place. Une seule tache 

rouge au dessus de ses yeux noirs et humides, sous sa corne unique. Je m’élance 

vers l’animal et je reste là longtemps stupéfait par la beauté de cette créature. Une 

émotion étrange m’envahit: non pas l’ivresse d’avoir d’un seul coup de fusil 

introduit une créature mythique dans le domaine du possible, voire du réel, mais la 

tristesse. Je me tiens sur une frontière solitaire, et personne ne peut dire ce qu’il y 

a au delà64.» C’est bien sûr le journal imaginaire d’Étienne Barbier que nous venons 

de lire, mais si nul ne l’a accompli, nombre de voyageurs ont rêvé cet exploit 

ambigu. 

 En 1791, le Baron allemand von Wurmb écrivait ainsi à un correspondant en 

Europe qu’il espérait bientôt voir une licorne, «animal qui vient juste d’être 

découvert dans l’intérieur du pays. Un Boer a vu un animal d’allure équine, de 

couleur gris-cendré, avec une corne unique sur le front et des sabots fendus… Un 

Hottentot a confirmé ce rapport, et les gens de ce pays croient généralement à 

l’existence de la licorne… Des potentats locaux ont donné l’ordre à leurs hommes 

de capturer un de ces animaux, si possible vivant, si bien que la question [de 

l’existence de la licorne] sera bientôt définitivement close65». Deux ans plus tard, 

dans la même région, le colon hollandais Cornelius van Jong croyait toujours à la 

présence de licornes. Il avait même promis trois mille florins de récompense à 

quiconque lui amènerait l’animal vivant, et espérait bientôt voir son offre satisfaite, 

tant les témoignages des Hottentots étaient nombreux et convaincants, et tant il lui 

semblait improbable que les indigènes aient pu entendre un jour les légendes 

européennes sur la licorne66. 

 George Percy Badger, publiant en 1863 une traduction anglaise des voyages 

de Barthema, ajouta sous les passages concernant les licornes de La Mecque une 

longue note citant plusieurs témoignages à l’appui de sa conviction de l’existence 

réelle de la licorne, en Afrique ou au Tibet. Pour l’Afrique du Sud, outre Sparrman, 

il citait le récit d’un néo-zélandais, Henry Cloete, selon lequel un groupe de 

                                            
64  André Brink, Tout au contraire, Stock, Paris, 1994, p.44. 
65  cité par Odell Shepard, The Lore of the unicorn, Boston, 1930, p.204. 
66  Cornelius de Jong, Reisen nach dem Vorgebirge der guten Hoffnung, 
Hambourg,1803, liv.I, p.201. 



 

 

-238- 

 

chasseurs aurait aperçu un troupeau de neuf étranges animaux unicornes, à l’allure 

de chevaux sauvages, et tué l’un d’entre eux67. 

 On trouve encore la même conviction dans le long développement de John 

Barrow, qui décrit la licorne, d’après des témoignages de seconde main, comme 

une variété d’antilope cheval. Il consacra une dizaine de pages de son récit de 

voyage en Afrique du Sud à une longue digression montrant la plausibilité de 

l’existence de l’animal68, citant Lobo et Barthema, et rappelant que l’on avait 

parfois, jusqu’au début du XVIIIème siècle, douté de l’existence réelle de la girafe. 

John Barrow nous donne même une reproduction du dessin, gravé sur un rocher, 

sur lequel s’est fondée sa conviction. 
 
 
 

 

 
Dessin de John Barrow 

 
 
 

 Cinquante ans plus tard, en 1853, la rumeur n’était pas éteinte, puisque 

l’explorateur Francis Galton se posait encore la question de l’existence de la licorne, 

et penchait pour l’affirmative: «Les Bushmen, spontanément et sans qu’on les ait 

amenés sur le sujet, parlent de la licorne. J’ai comparé avec soin leurs descriptions, 

ils s’accordent à décrire un animal unicorne, de la forme et de la taille d’une 

antilope, avec au milieu du front une corne unique pointée vers l’avant.… Il serait 

curieux que finalement la licorne s’avère avoir une existence réelle. Des voyageurs 

en Afrique tropicale en ont aussi récemment entendu parler, et croient en son 

existence. Il y a bien de la place pour des espèces encore ignorées ou mal connues 

dans la large ceinture de terra incognita au centre du continent69». Il serait 

intéressant de savoir si la légende européenne de la licorne s’est trouvée coïncider 
                                            
67  George Percy Badger, The voyages of Ludovico di Varthema, Londres, 1863, 
note 2 p.46. 
68  John Barrow, Travels in Southern Africa, Londres, 1801, vol.1, pp.267-275. 
69  Francis Galton, The Narrative of an Explorer in tropical South Africa, Londres, 
1853. Ne disposant pas du texte anglais, j’ai travaillé sur la traduction allemande: 
John Galton, Bericht eines Forschers im tropischen Südafrika, Leipzig, 1854, p.162. 



 

 

-239- 

 

avec une tradition indigène, ou si ces récits concordants s’expliquent seulement par 

l’imagination des Boers, et l’adaptation des récits des Hottentots à ce que des 

colons, avides de tradition autant que de fantastique, avaient envie d’entendre. Il 

reste que l’on voit dans le texte de Galton qu’avec une meilleure connaissance de 

l’Afrique du Sud, la licorne ne disparut pas des convictions des Européens; elle se 

retira seulement vers l’intérieur des terres, l’Afrique tropicale moite, touffue et 

encore largement inexplorée. 

 

 L’ampleur prise par cette rumeur vers la fin du siècle apparaît dans la 

réédition, en 1878, de la Description de la France Antarctique d’André Thevet. Les 

notes que l’éditeur Paul Gaffarel a ajoutées sous le texte original montrent que, 

pour lui, l’existence d’unicornes en Afrique du sud ne faisait aucun doute. Lorsque 

Thevet écrit qu’il y a au Cap de Bonne Espérance des ânes unicornes portant une 

corne entre les deux yeux, la note précise que «L’animal portant une corne entre 

les deux yeux, dont parle Thevet, est sans doute l’harrisbuck ou peut-être encore 

l’oryx du cap70». Mieux encore, quand Thevet nous apprend qu’une variété d’oryx 

unicornes vit à Madagascar, Paul Gaffarel ajoute que «Ces oryx unicornes ne se 

trouvent plus maintenant que sur le continent, dans l’Afrique australe71». 

 

 Nous laisserons cependant encore le dernier mot au journal d’Étienne 

Barbier qui, dans les geôles du Cap, quelques années après son improbable exploit, 

commence à douter de ses souvenirs: «Je veux bien reconnaître que je me suis 

peut-être trompé à propos de la licorne. Le soleil se trouvait juste derrière elle, je 

l’avais dans les yeux quand je l’ai vue pour la première fois; et quand je suis arrivé 

près du corps abattu, il commençait à faire sombre. Et le lendemain matin, je me 

suis mis en route avant le lever du soleil. C’était peut-être - je ne peux pas le dire 

avec certitude - un oryx avec une seule corne72.» 

 

 

 

Dans l’intérieur de l’Afrique 
 

                                            
70  André Thevet, Description de la France antarctique, Paris, 1878, p.108. 
71  ibid., p.118. 
72  André Brink, Tout au contraire, Stock, Paris, 1994, p.418. 



 

 

-240- 

 

 David Livingstone lui-même, sans doute l’un des meilleurs connaisseurs de 

la faune africaine à cette époque, croyait à la présence de licornes au cœur du 

continent, comme en témoigne un article publié en 1860 par la revue littéraire 

l’Athenæum. On y lit que «la licorne ne peut être considérée comme un être 

fabuleux, même si notre représentation nationale73 peut s’avérer fantaisiste» et 

qu’il existe vraisemblablement en Afrique tropicale «un animal qui se situe quelque 

part entre le massif rhinocéros et un cheval léger74». Qui sait si Livingstone 

n’espérait pas rencontrer la bête de neige lorsque, quelques année plus tard, il 

partit chercher les sources du Nil? On se souvient que c’est là que le père Lobo, 

trois siècles plus tôt, avait vu des licornes. 

 Dans la même revue, nous trouvons en 1862 une lettre de William Balfour 

Baikie, datée de «Bida-Nupe, Central Africa». «Les vastes forêts et les savanes 

d’Afrique centrale, écrit-il, abritent certainement de nombreuses curiosités 

zoologiques encore inconnues à l’homme de science, et parmi elles il peut y avoir 

cet étrange animal unicorne dont on a tant parlé, même s’il ne correspond peut-

être pas exactement à la licorne traditionnelle anglaise75». Un autre voyageur 

anglais, W. Winston Reade, consacra un chapitre de ses souvenirs d’Afrique à 

discuter des créatures mythiques ou fabuleuses censées vivre en Afrique; s’il ne 

croyait pas à la réalité du dragon ou de l’oiseau roc, il restait convaincu de 

l’existence d’hommes à queues et, bien sûr, de licornes qui auraient fui les hommes 

pour se réfugier dans l’intérieur des forêts76. Si seul le nom de Livingstone nous est 

encore familier, Baikie n’en était pas moins également un explorateur réputé, et les 

voyages de W.W. Reade s’étalèrent sur plusieurs années. Nous avons donc affaire 

ici à des habitués de l’Afrique, a priori bien peu susceptibles de se laisser séduire 

par le merveilleux. Cela montre l’ampleur prise à cette date par une rumeur qui 

allait ensuite assez rapidement s’éteindre, au point que vers 1870, plus grand 

monde ne semblait croire sérieusement à la réalité de cette licorne d’Afrique. 

 

 L’un des textes les plus précis dont nous disposions sur les licornes 

africaines, est une lettre de Fulgence Fresnel, consul de France à Djeddah, parue 

                                            
73  C’est-à-dire la licorne chevaline blanche qui  supporte les armes britanniques. 
74  The Athenæum, 22 décembre 1860, p.874. 
75  The Athenæum, 16 août 1862, p.212 . 
76  W. Winston Reade, Savage Africa, being the Narrative of a Tour in equatorial, 
south-western and north-western Africa, Londres, 1863, pp.471-476. 



 

 

-241- 

 

dans le numéro de mars 1844 du Journal asiatique77. «La licorne existe en Afrique, 

telle que nous la représentent les textes sacrés, et telle, à peu près, que Pline nous 

l’a décrite» écrit M. Fresnel, qui assure se baser sur des témoignages dignes de foi. 

Il décrit ensuite longuement une sorte de buffle unicorne appelé «abou-karn» qui 

serait couramment chassé par les indigènes du Bargou (aujourd’hui au Soudan). 

Cet animal n’a rien de commun avec la licorne de l’imaginaire européen, pas même 

sa corne qui est «mobile et susceptible d’érection», mais possède pourtant 

l’extrémité rouge vif signalée par Ctésias. Force érudition à l’appui, Fulgence 

Fresnel s’emploie ensuite à établir l’identité de cet abou-karn avec le monocéros de 

Pline et le Reem de l’Ancien Testament. L’auteur, qui connaît fort bien tant les 

classiques grecs que les textes bibliques, semble ignorer cependant les récits de 

voyageurs ayant précédemment vu des licornes en Éthiopie ou en Afrique du Sud, 

et on ne peut établir un lien direct avec les autres témoignages modernes. Avec un 

siècle et demi de recul, on n’a guère de mal aujourd’hui à retrouver dans l’abou-

karn le monocéros de Pline, et sans doute aussi le rhinocéros blanc d’Afrique, alors 

mal connu. 

 

 A une bien moindre échelle, la persistante rumeur de la présence licornes 

dans le Sud de l’Afrique peut avoir fait renaître la croyance en leur existence au 

Nord Est du continent. Jusque là, le dernier témoignage direct faisant état de 

licornes en Éthiopie était celui du père Lobo, daté de 1632, et la rumeur semblait 

s’être éteinte. Mais en 1836, Albrecht von Katte, qui voyageait alors en Abyssinie, 

rapporta avoir entendu dire par des indigènes «que la licorne vit dans les vallées 

sauvages de ce pays…Ceux qui prétendent l’avoir vue en donnent une description 

semblable à celle de Pline. Ils disent qu’elle a la forme et les sabots du cheval, de 

couleur grise, avec une grande corne au milieu du front, et qu’elle est de la taille 

d’un âne. Lorsque j’ai montré aux indigènes la licorne des armes anglaises, ils 

m’ont assuré qu’elle lui ressemblait beaucoup. Lorsque je leur ai montré un dessin 

du rhinocéros, ils m’ont dit sans hésiter “ce n’est pas cela, c’est un tout autre 

animal”. Je suis donc fortement tenté de croire que la licorne sera un jour 

découverte dans les hautes et inaccessibles montagnes de ce pays78». Et lorsque, 

en 1888, le géographe Claude Scheffer édita, parmi d’autres anciens récits de 

voyage, le texte de Louis Barthema, il ajouta cette note sous le texte concernant 

                                            
77  Fulgence Fresnel, “Extraits d’une lettre sur certains quadrupèdes réputés 
fabuleux”, in Journal asiatique, mars 1844, pp.130-159. 
78  Albrecht von Katte, Reisen im Abyssinien im Jahre 1836, Stuttgart, 1838, p.89. 



 

 

-242- 

 

les licornes de La Mecque: «Pendant le voyage que j’ai fait en 1862 sur les côtes de 

la Mer Rouge, j’ai entendu les Danaki parler d’un animal à corne unique vivant dans 

les forêts les plus épaisses des montagnes de l’Abyssinie. Ils l’appelaient Abou-

Qarn et ne le confondait pas avec le rhinocéros qu’ils appelaient Baghal-Wahchy79». 

Et dans l’édition de 1850 du livre du père Huc, dont il sera question plus loin 

lorsque nous aborderons les licornes d’Asie, on trouve sous le passage où le jésuite 

décrit l’antilope unicorne du Tibet la note suivante: «L’antilope-licorne du Thibet est 

probablement l’oryx-capra des anciens80. On le trouve encore dans les déserts de 

Haute Nubie, où on le nomme ariel81»82. 

 

 La plupart des témoins que nous avons cités sont anglo-saxons, et si l’on 

excepte le trop lettré Fresnel, il ne se trouve à notre connaissance aucun Français 

parmi les voyageurs du XIXème siècle témoignant en faveur de la licorne d’Afrique. 

Si la première raison est bien sûr que les Français étaient alors fort peu nombreux 

en Afrique du Sud britannique, le démenti formel apporté par Cuvier en 182783 à 

tous les chercheurs de licornes y est peut-être aussi pour quelque chose. Dans la 

première édition, datée de 1817, de la Géographie universelle de Conrad Malte-

Brun, l’auteur s’avouait impressionné par les nombreux témoignages de la 

présence de licornes en Afrique et semblait prêt à se laisser convaincre: «On a 

récemment prétendu, écrit-il, retrouver ici la licorne, ou le monocéros des anciens; 

circonstance qui, si elle pouvait être démontrée, jetterait un grand intérêt sur cette 

région84». Le passage, visiblement inspiré par la lecture du Voyage d’Afrique du 

Sud de John Barrow, dans lequel le géographe rapportait les témoignages de la 

présence de licorne en Afrique du sud85, disparut des éditions postérieures à 1830. 

 

 
                                            
79 Les Voyages de Ludovico di Varthema, in Recueil de voyages et de documents 
pour servir à l’histoire de la géographie depuis le XIIIème jusqu’à la fin du XVIème 
siècle, Paris, 1888. 
80  Aristote n’attribuait qu’une seule corne à l’oryx. 
81  Évariste Huc, Souvenirs d’un voyage dans la Tartarie, le Thibet et la Chine, 
Paris, 1850, p.420. 
82  Encore de nos jours, la rumeur peut parfois renaître, comme en témoigne le 
récit, paru dans un récent numéro de la revue Corto, dans lequel on voit un 
journaliste, il est vrai très sceptique, se laisser entraîner dans une chasse à la 
licorne en Erythrée. Corto, n°1, Mai 1985, pp.6-16. 
83  Georges Cuvier, notes sous l’édition de 1827 de l’Histoire Naturelle de Pline. 
Voir infra, t.II, p.290, le texte de cette note. 
84  Conrad Malte-Brun, Géographie universelle, Paris, 1817, tome V, p.71. 
85   Voir infra, t.II, p.285. 



 

 

-243- 

 

 Lorsque des savants ou des explorateurs du XIXème siècle cherchaient la 

licorne, comme on cherche aujourd’hui le yéti, ils s’intéressaient donc avant tout à 

l’Afrique. En témoigne le naturaliste bordelais Jean-François Laterrade (1780-

1858), dans un article visant à démontrer l’existence de la licorne: «Objectera-t-on 

que les modernes n’ont point vu cet animal? Combien d’autres espèces qu’ils n’ont 

pas observées! D’ailleurs, l’habitat de la licorne est l’intérieur de l’Afrique, et c’est 

précisément cette partie que nous ne connaissons pas; et comme l’Afrique ainsi 

que les autres régions a vu s’augmenter chez elle le nombre des individus de 

l’espèce humaine, certains animaux ont bien pu paraître autrefois sur les côtes et 

s’être relégués ensuite dans le centre des forêts86».  

 

 

 

La licorne au Jardin d’Éden 
 

 On se souvient que le médecin grec Ctésias, plus ancienne référence connue 

en matière de licorne, écrivait qu’«il y a dans l’Inde des ânes sauvages de la 

grandeur des chevaux, et même de plus grands encore. Ils ont le corps blanc, la 

tête couleur de pourpre, les yeux bleuâtres, une corne au front longue d’une 

coudée87». Le texte est ici celui d’une édition du XIXème siècle, telle qu’ont pu la 

lire des hommes comme le père Huc, mais la traduction qui en est donnée 

aujourd’hui n’est guère différente. Aristote, citant sans doute Ctésias, parlait aussi 

de l’âne sauvage unicorne d’Inde. Pline l’ancien, entre les pégases d’Éthiopie et le 

basilic de Cyrénaïque, écrivait que «La bête la plus sauvage de l’Inde est le 

monocéros ou unicorne88», qu’il distinguait soigneusement du rhinocéros. 
 
 
 

                                            
86  Jean-François Laterrade, Notice en réfutation de la non-existence de la licorne, 
Bordeaux,1836. 
87  Ctésias, Voyage en Inde, in Edouard-Thomas Charton, Voyageurs anciens et 
modernes, Paris, 1856, tome I, p.163. Le texte original de Ctésias ne nous est pas 
parvenu, et il n’est connu que par les citations qu’en firent Élien de Préneste, au 
IIIème siècle, dans son traité De la Nature des animaux, puis au IXème siècle 
Photius, patriarche de Constantinople, dans sa Bibliothèque (éd. Müller, Paris, 
1877). 
88  Pline, Histoire naturelle, liv.VIII, 31. 



 

 

-244- 

 

 

 
La Chasse aux ânes sauvages en Inde, gravure sur cuivre de J. Collaert, vers 
1600. Le commentaire indique que l’animal est chassé avec la permission du 
roi, et que sa corne est bonne contre les poisons. C’est l’une des rares 
illustrations modernes directement inspirée par les textes d’Élien de Préneste 
et Ctésias de Cnide. 

 
 
 

 Nous avons vu qu’au Moyen-Âge, les termes d’«Inde» et d’«Éthiopie» 

n’avaient pas de signification très précise, et que la cour du Prêtre Jean a pu du 

XIIème au XVIème siècle se déplacer de l’une à l’autre, emmenant avec elle ses 

équipages de licornes. La vague croyance en l’existence de la licorne, comme en 

celles de ces autres animaux aussi mal connus qu’étaient le lion ou le dragon, la 

panthère ou le griffon, n’avait alors pas besoin d’un support géographique précis. 

L’idée de la présence de licornes «en Inde» s’est cependant maintenue alors même 

que ce terme acquérait une signification plus précise. C’est ainsi que la légende de 

la licorne semble se retourner sur elle-même, revenant parfois au rhinocéros d’Inde 

qui en était peut-être l’origine. 
 
 
 



 

 

-245- 

 

 

 
Dieu mariant Adam et Eve dans l’enclos du paradis terrestre. 
A gauche, miniature d’un manuscrit du Livre des propriétés des choses de 
Barthélémy l’Anglais.. 
A droite, miniature de la Cité de Dieu de saint Augustin. La licorne est sur la 
droite de l’image, derrière un mouton. 
Les deux miniatures datent des premières années du XVème siècle 

 
 
 

 Il est une autre légende que l’on ne peut séparer totalement de celle de la 

licorne. Du Moyen-Âge au XVIIIème siècle, le débat sur l’existence réelle et la 

situation actuelle du Jardin d’Éden de nos premiers parents est resté ouvert et 

animé. Isidore de Séville distinguait soigneusement le Paradis céleste, où les âmes 

des justes attendent la résurrection, de celui, terrestre, où furent placés Adam et 

Eve. Sur ce dernier, le prélat écrit, lorsqu’il traite de la géographie de l’Asie: «Celle-

ci comprend de nombreuses provinces et régions dont je vais énumérer brièvement 

les noms et les sites, en commençant par le Paradis. Le Paradis est un lieu de 

l’Orient dont le nom traduit du grec en latin a donné hortus. En hébreu, il est 

appelé Éden… Il est planté de toutes sortes d’arbres, en particulier d’arbres 

fruitiers, et il contient aussi l’arbre de vie: là, le froid et la canicule sont inconnus, 

l’air est toujours tempéré… Depuis le péché, l’accès de ce lieu est interdit à 

l’homme. Il est en effet entouré de tous côtés par une flamme semblable à une 

épée à double tranchant…89».  
 

                                            
89  Isidore de Séville, Etymologiæ, cité par Jean Delumeau, Une Histoire du 
Paradis, Paris, 1992, p.67. 



 

 

-246- 

 

 
 

     

 
 

A gauche: Adam nommant les animaux, gravure d’une bible flamande, vers 
1440. 
A droite: Le jardin d’Éden, gravure de la bible historiée de Petrus Comestor, 
Paris, 1499. 

 
 
 

 Respectant cette tradition, les cartes du Moyen-Âge et de la Renaissance ont 

longtemps situé le paradis terrestre à l’extrême Est. Nul ne disposa jamais de la 

liste des animaux censés vivre en ce lieu, dont on savait surtout qu’il restait 



 

 

-247- 

 

inaccessible, mais la licorne figure classiquement, souvent au premier rang, sur 

beaucoup de représentations, sculptées, peintes ou gravées, du Jardin d’Éden. 
 
 
 

 
 

Adam nommant les animaux, tapisserie flamande de la série La Création de 
l’homme et le Péché originel. 
Sur cette tenture du milieu du XVIème siècle, la licorne est l’unique animal 
imaginaire. C’est elle qui mène, seule en tête, d’une démarche fière, le défilé 
des grands quadrupèdes, les «bêtes». Le lion n’est qu’au second rang, suivi 
d’autres animaux orientaux, léopard, éléphant, girafe, chameau. Le premier 
occidental, le noble cheval, n’arrive qu’en sixième place. Il faut sans doute 
voir dans la place d’honneur de la licorne, plus qu’une résurgence de sa 
symbolique christique, le signe de la noblesse et de la beauté qui étaient alors 
associées à cet animal exotique.  

 
 

  

 A l’automne 1992 a été organisée, au musée Chagall de Nice, une exposition 

de gravures de la Bibliothèque Nationale intitulée «Adam et Eve, de Dürer à 

Chagall». Un peu plus de cent images, certes un peu tardives pour notre propos, 

ont été exposées. Vingt-huit d’entre elles, en exceptant bien sûr celles où figure le 

seul serpent tentateur, montrent nos premiers parents entourés d’animaux. Sur 

sept de ces vingt-huit gravures, une fois sur quatre donc, la licorne figure dans une 

création par ailleurs fort réaliste puisque l’on n’y rencontre jamais ni griffon, ni 

dragon, ni aucun autre animal fantastique90. En effet, même lorsque la croyance en 

la licorne s’était sensiblement affaiblie, la blanche bête a continué à être souvent 

                                            
90  Adam et Eve, de Dürer à Chagall, Paris, Musées nationaux, 1992, n°s 23, 36, 
49b, 56, 58c, 60, 63. 



 

 

-248- 

 

représentée aux côtés d’Adam et Eve, souvent au premier rang, lorsque celui-ci 

n’était pas occupé par le cerf, symbole christique. 

 

 On a parfois vu dans cette étrange persistance une signification ésotérique, 

rendue vraisemblable par le fait, difficilement explicable, que la licorne, et elle 

seule, est parfois solitaire dans les représentations de l’arche de Noé91, alors que 

tous les autres animaux embarquent, fort logiquement, en couple. Mais cette 

singularité peut aussi s’expliquer par la symbolique christique de l’animal. 
 
 
 

 

 
La Création d’Adam et Eve, gravure d’Edme Charpy pour une 
édition de la Semaine de Du Bartas, texte d’où la licorne est 
absente, en 1611.  
 
 
 

 La localisation du Paradis terrestre en Orient pouvait logiquement faire 

penser que, si l’animal merveilleux vivait encore sur notre terre, ce devait être 

dans ces régions. 

                                            
91  Par exemple sur un plat en verre figurant dans le trésor des Médicis exposé à 
Florence. 



 

 

-249- 

 

 Au XVIème siècle encore, si Luther pensait comme beaucoup que le Déluge 

n’avait rien laissé subsister du Jardin d’Éden, Calvin situait  précisément le Paradis 

terrestre, à l’Est du Tigre, sur la carte qui accompagnait sa Bible92. 
 
 
 

   

 
A gauche: Le paradis terrestre, tableau de Lucas Cranach l’Ancien (1472-
1553) (détail). 
A droite: L’Enclos du Paradis terrestre, en Asie, gravure de la Cosmographie 
Universelle de Sébastien Munster (1552).  

 

 Sur quelques scènes profanes dont l’iconographie s’inspirait fortement de 

ces images de la Création, la licorne a également sa place, qui n’est plus 

nécessairement en Orient. Elle se transporte, accompagnée du lion, de l’éléphant et 

de quelques autres animaux exotiques, dans l’univers de la mythologie grecque, 

qui l’avait jusque là ignorée. Elle apparaît ainsi sur une fresque du plafond du 

studiolo de Francesco Ier de Médicis, exécutée en 1572 et figurant La Nature et 

Prométhée. Nous la verrons plus loin attentive au chant de la lyre d’Orphée93.  

 

 

 

Licornes d’Orient  
 

 Le Speculum Historiale du dominicain Vincent de Beauvais, terminé vers 

1250, est une vaste encyclopédie qui mêle descriptions des pays lointains, histoire 
                                            
92  Jean Delumeau, Une histoire du Paradis, Paris, 1992, p.214. 
93   Voir t.II, p.202 et 266, et supra p.81 



 

 

-250- 

 

grecque et romaine et vies des saints. Au début du chapitre «de l’Inde et de ses 

merveilles» nous lisons que «L’Inde porte de grands éléphants et une bête 

monoceros qui n’a qu’une corne»; au verso du même folio, à la fin du chapitre, 

nous lisons également que «là sont taureaux merveillables, et unicornes, et 

anguilles de trois cent pieds de longs, et pommiers de soixante pieds de haut, et 

oiseaux très grands et plusieurs autres merveilles94». Un peu plus haut, au détour 

de considérations sur «l’œuvre du sixième jour», Vincent de Beauvais avait déjà 

signalé l’existence des «ânes d’Inde qui ont une corne95». La traduction est fidèle, 

et le texte latin parle d’abord d’asinus indicus, puis de monoceros, et ensuite 

d’unicornis, qui semblent bien avoir été, pour l’encyclopédiste, deux animaux 

distincts. L’Inde abritait donc, pour Vincent de Beauvais, au moins deux et sans 

doute trois espèces de licornes: l’âne indique d’Aristote, le monoceros de Pline, et 

l’unicornis du bestiaire. 

 Lorsque Marco Polo se rendit en Inde et en Chine à la fin du XIIIème siècle, 

il s’attendait bien sûr à trouver des licornes. Il en vit, mais on sent pourtant un 

certain désappointement dans l’image qu’il a laissé de cet animal gris et trapu, 

«guère moins gros qu’un éléphant», peu pressé de se laisser attendrir par une 

pucelle96. Malgré la mention inexacte de la corne sur le front et non sur le nez, 

l’homme d’aujourd’hui n’a guère de peine à reconnaître dans sa description le lourd 

rhinocéros, ce que faisait déjà Samuel Purchas notant, en 1625, dans la marge de 

sa traduction anglaise du Million: «Unicornes, or rather some kind of Rhinoceros97». 

Les lecteurs du voyageur vénitien n’en furent pas moins, le plus souvent, confortés 

dans leur idée qu’il y avait en Inde des licornes. En témoignent la miniature 

illustrant ce passage dans le Livre des Merveilles, manuscrit des premières années 
                                            
94  Le Premier livre de Vincent, Miroir historial, Paris, chez Antoine Vérard, vers 
1495, liv.II, ch.54, fol 37. 
95   Le passage est une savoureuse relecture des considérations d’Aristote sur la 
classification des animaux et la formation des cornes à la lumière de la providence 
divine: «En aucunes bêtes sont faites cornes pour vigueur et pour aide. Autres qui 
ont les cornes faibles et non pas pour force ni bataille et autres qui n’ont nulles 
cornes à qui nature donna autre manière de vigueur et de force, comme légèreté 
aux chevaux, grandeur aux chameaux et aux éléphants. Et aussi aux autres bêtes, 
pour ce leur ôta-t-Il les cornes que il leur donna autres vertus, fors aux ânes d’Inde 
qui ont une corne, et la multitude de rameaux que les cerfs ont à leurs cornes est 
plus à leur nuisance qu’à leur aide. Et pour ce leur donna-t-Il habilité de course.» 
Le Premier volume de Vincent, Miroir historial, Paris, vers 1495, liv.II, ch.28, 
fol.22. 
96  Marco Polo, Le Devisement du Monde, livre III, ch.9, éd. Louis Hambis, Paris, 
1956, p.243.  Voir le texte de Marco Polo plus loin, au chapitre traitant du 
rhinocéros, t.II, p.223. 
97  Samuel Purchas, Purchas his Pilgrimes, Glasgow, 1906, t.XI, p.295. 



 

 

-251- 

 

du XVème siècle, qui nous montre une superbe licorne blanche, et trois autres 

scènes présentant la licorne dans la faune d’Inde alors même que le texte n’y fait 

aucune allusion.  
 
 
 

 

 
Chasse en Inde. Miniature du Livre des Merveilles illustrant le Devisement du 
Monde de Marco Polo. 

 
 
 

 De Marco Polo, on citera aussi ce curieux passage «Et l’on a dit à l’auteur 

que naguère auparavant, on pouvait trouver en cette province des chevaux 

descendus de la semence du cheval à corne unique du roi Alexandre, nommé 

Bucéphale; lesquels naissaient tous avec une étoile et une corne sur le front 

comme Bucéphale, parce que les juments avaient été couvertes par cet animal en 

personne. Mais toute la race de ceux-ci fut détruite. Les derniers se trouvaient au 

pouvoir d’un oncle du roi, et quand il refusa de permettre au roi d’en prendre un, 

celui-ci le fit mettre à mort; mais de rage de la mort de son époux, la veuve 

anéantit ladite race, et la voila perdue…98» L’idée d’un Bucéphale, voire d’un 

Alexandre, cornu se trouvait déjà dans certains textes du Roman d’Alexandre.  
 
 
 

                                            
98  Marco Polo, le Devisement du Monde, éd. Louis Hambis, Paris, 1956, p.55. 



 

 

-252- 

 

 
 

Les Créatures de l’Inde, gravure des Esopi Apologi sive Mythologi cum 
Quibusdam Carminum et Fabularum Additionibus de Sébastien Brant (1501). 
Outre la licorne, on reconnaît ici un taureau d’apparence fort classique, mais 
aussi le redoutable manticore, avec sa queue de scorpion et ses trois rangées 
de dents, et le très rare Odenthos tricorne. 

 
 
 

 Jourdain de Séverac, missionnaire parti pour l’Orient en 1320, avait peut-

être en tête les récits de Marco Polo. S’il n’alla pas aussi loin, il n’en affirma pas 

moins que les véritables licornes (unicornes veri) se trouvaient en Inde, tout 

comme d’ailleurs les griffons, les hommes à tête de chien, et les dragons portant 

une escarboucle sur le front. Mais il est vrai que le voyageur écrivait aussi de 

l’Inde: «je ne l’ai pas vue, je n’y ai pas été, mais j’en ai entendu dire bien des 

merveilles par des témoins dignes de foi99». 

 

 Le texte des Voyages de Jean de Mandeville fut écrit vers le milieu du 

XIVème siècle. Aujourd’hui encore, les historiens ne s’accordent pas sur la 

personnalité exacte de l’auteur de ce récit, qui cherchait et parvint à retrouver les 

recettes qui avaient déjà fait le succès du Devisement du Monde de Marco Polo. Si 

certains pensent que les tribulations de ce «voyageur en chambre» se limitèrent à 

quelques allers-retours entre France, Angleterre et Bourgogne, d’autres 

soutiennent que la première partie de son livre, concernant le traditionnel 

pèlerinage à Jérusalem, est un récit original et authentique. Il reste qu’il n’alla 

                                            
99  Cité par Claude Kappler, Monstres, démons et merveilles à la fin du Moyen Âge, 
Paris, 1980, p.64. 



 

 

-253- 

 

jamais ni en Inde, ni en Chine, pays qu’il décrit avec un luxe de détails empruntés 

à Pline, au Roman d’Alexandre, et à toute la littérature merveilleuse médiévale. Le 

livre de Jean de Mandeville fut sans doute le plus lu des récits de voyages de la fin 

du Moyen-Âge, son succès et sa renommée dépassèrent ceux du Devisement du 

Monde. Dans le texte princeps, comme dans la plupart des versions françaises, la 

licorne est absente d’une faune orientale où abondent pourtant griffons, dragons et 

autres merveilles100. L’odenthos ou loerancz tricorne d’Inde, emprunté à Pline, est 

un dérivé du rhinocéros, peut-être aussi un vague ancêtre ou cousin du Rangifer, 

cerf à trois cornes des pays septentrionaux101. Mais de licorne, du moins dans la 

version originelle, on ne trouve point. Peut-être le simple cheval unicorne n’était-il 

pas assez fantastique pour figurer aux côtés des caméléons aux couleurs 

changeantes, des sangliers à six pieds et de l’éléphant à l’invraisemblable trompe. 

La licorne ne tarderait pourtant point à se glisser, au moins dans les versions 

allemandes du texte, à partir de la traduction d’Otto von Diemeringen, en 1398. Le 

texte français nous dit en effet que la cité de Cassaie (Hangzhou, dans le sud de la 

Chine102) abrite une grande «abbaye de moines où se trouvent beaucoup de 

religieux de leur religion. Dans cette abbaye il y a un très beau et grand jardin, 

avec beaucoup d’arbres fruitiers de diverses espèces… Toutes sortes de bêtes 

sauvages vivent dans ce jardin, babouins, singes, marmottes et diverses autres 

bêtes. Quand la communauté du couvent a mangé, l’aumônier fait porter les restes 

au jardin et fait tinter une clochette d’argent qu’il tient en main. Aussitôt, toutes les 

bêtes dont j’ai parlé descendent de la montagne, environ trois ou quatre cents, 

elles se rangent comme des pauvres et on leur donne les restes du couvent dans 

de beaux bassins d’argent doré… Ces religieux disent que ce sont les âmes des 

nobles hommes qui sont entrées en ces nobles bêtes et c’est pour cela qu’ils leur 

donnent à manger pour l’amour de Dieu. Et ils disent que les âmes des vilains 

entrent après leur mort dans les bêtes viles…103» Si le texte allemand de 1398 suit 

                                            
100 Il existe une bonne édition récente, due à Christiane Deluz, du texte de Jean de 
Mandeville, Voyage autour de la terre, Paris, Les Belles lettres, 1993. Voir aussi le 
petit article de J. Richard, “Voyages réels et voyages imaginaires, instruments de la 
connaissance géographique au Moyen-Âge”, in Culture et travail intellectuel dans 
l’occident médiéval, Paris, CNRS, 1981, pp.211-220, qui resitue dans leur contexte 
les textes des voyageurs en chambre, en faisant des sortes d’encyclopédies 
populaires plus que des «mystifications» qui n’avaient guère lieu d’être. 
101 Jean de Mandeville, Voyage autour de la terre, Paris,1993, p.218. 
102 Selon l’opinion de Christiane Deluz, traductrice de l’édition citée plus haut, qui a 
reconstitué d’aussi près que possible la géographie de Jean de Mandeville. 
103 Jean de Mandeville, Voyage autour de la terre, Paris, Les Belles lettres, 1993, 
p.157. 



 

 

-254- 

 

fidèlement le récit original, la liste des animaux est profondément modifiée, 

devenant « babouins, lapins, licorne et écureuil104», ce qui nous vaut, dans l’une 

des premières versions imprimées des voyages de Jean de Mandeville, cette 

émouvante gravure: 
 
 
  

 

 
Moine «chinois» en habit de franciscain donnant à manger à 
une licorne et un lapin. Gravure de l’édition de Johann Prüss 
(Strasbourg, 1488) des Voyages de Jean de Mandeville. 
 
 
 

 Nous savons donc non seulement que la licorne vit dans le sud de la Chine, 

mais qu’elle peut être apprivoisée et surtout, cela réjouit le cœur, qu’elle y est 

considérée comme un noble animal en lequel il est honorable d’être réincarné. 

 

 Nous avons  déjà croisé le voyageur Vincent le Blanc (1554-1640), qui vit à 

La Mecque une des deux licornes déjà observées par Barthema. Il dit avoir 

également aperçu cet animal en Inde, «dans le sérail du Roi de Pegu», et 

découvert sur les marchés hindous «deux cornes de licornes, dont l’une avait 

encore la moitié de la tête». La description que donne plus loin l’aventurier 

marseillais ressemble trop à celle de Marco Polo pour être véritablement originale, 

mais là encore le voyageur nous assure que cette «bête assez sale et qui se plaît 

dans l’ordure, à la langue longue et raboteuse» n’est autre que la si renommée 

licorne105. 
 
 

                                            
104 Jürgen W. Einhorn, Spiritalis Unicornis, Munich, 1976, p.124. 
105 Les Voyages fameux du sieur Vincent Le Blanc, Paris, 1648, p.228. 



 

 

-255- 

 

 
 

 
 

Planche d’un recueil du graveur brugeois Marcus Gheeraerts, Animalium 
Quadrupedum Omnis Generis Verae et Artificiosissimae Delineationes, 
Amsterdam, 1583. En l’absence de commentaires écrits, on ne peut que 
présumer de l’intention du graveur, mais il semble bien que les quatre 
animaux figurant ici représentent les quatre continents alors connus: la 
girafe, l’Afrique; le tatou, l’Amérique; le bélier, l’Europe; la licorne, par 
conséquent, l’Asie. Dans les allégories des quatre parties du monde, il arrive 
aussi que la licorne soit associée à l’Amérique (voir infra, p.267) 

 
 
 

 Contemporain de Vincent Le Blanc, l’aventurier anglais Benjamin Coryat 

(1577-1617), qui nous a laissé dans ses Crudities un récit circonstancié de ses 

pérégrinations à travers l’Europe, a passé quelques mois en Inde. Dans l’une de ses 

lettres, datée de «La cour du grand Mogol, dans la ville d’Asmere, en Inde 

orientale, en l’an 1615», il informe son correspondant que le puissant monarque 

«possède de nombreuses bêtes sauvages: Lions, éléphants, léopards, ours, 

antilopes et licornes (unicorns), dont j’ai vu deux à sa cour. Ce sont les plus 

étranges bêtes au monde, elles lui ont été amenées du Bengale106». En l’absence 

de toute description, il est malheureusement impossible ici de savoir si l’auteur 

entendait parler du rhinocéros, ou d’un autre animal répondant plus à l’idée que 

nous nous faisons de la licorne. Quoiqu’il en ait été, la gravure figurant dans le 

livre, copie de celle de l’Historia Animalium de Conrad Gesner, montre une licorne 

très classique. Si cela ne nous renseigne guère sur ce que Benjamin Coryat 

entendait par unicorn, nous pouvons donc en déduire que pour l’éditeur et le 

                                            
106 Thomas Coryat, “Letters from India”, in Crudities, Traveller for the english Wits, 
Londres, 1776, tome IV, pp.24-25. 



 

 

-256- 

 

graveur, au début du XVIIIème siècle, c’était bien de la licorne décrite par Gesner, 

et non du massif et brutal rhinocéros, qu’il était question ici. 

 

 On sait que, dès le Moyen-Âge, nombre d’auteurs ont affirmé que la licorne 

n’était autre que le rhinocéros, et que les récits concernant les deux animaux se 

sont souvent mêlés. Le vilain rhinocéros avait alors d’autant plus de chance d’être 

identifié à sa charmante et lointaine cousine qu’il vivait, comme elle, en Inde. En 

1610, le voyageur hollandais Jan Huyghen van Linschoeten rapporte avoir vu en 

Inde des rhinocéros, et poursuit ainsi: «Certains pensent que c’est là la véritable 

licorne, car l’on n’en a pas encore trouvé d’autre, si ce n’est par ouï-dire ou en 

peinture107». Suit un récit montrant le rhinocéros purifiant l’eau en y trempant sa 

corne avant les autres animaux, qui nous rappelle la chasse au rhinocéros à l’aide 

d’une jeune vierge que racontait, sept siècles plus tôt, Isidore de Séville. Pourtant, 

sur la carte accompagnant la première édition en latin du récit de Linschoeten, on 

voit en Inde des licornes chevalines dont la silhouette est bien éloignée de celle du 

pataud rhinocéros. On repense là à la superbe cavale du Livre des Merveilles, 

illustrant la description par Marco Polo du rhinocéros. Comme le miniaturiste du 

XVème siècle, le graveur du XVIIème n’imagine la licorne que blanche, chevaline, 

fière. 

 

 Aux XVIème et XVIIème siècles, les licornes d’Éthiopie semblent avoir fait 

oublier celles d’Inde, et l’on n’a plus guère de relations de cette partie du Monde 

faisant état de la présence de licornes. Au XVIIIème siècle, on n’a pas entendu dire 

que les colonisateurs anglais aient aperçu cet animal dans leurs possessions 

indiennes, et la croyance en la licorne était alors très faible. 

 On citera cependant, à la fin du XVIIème siècle, le jésuite Johann Grueber, 

qui signala sans s’y attarder la présence d’ânes unicornes aux frontières sud de la 

Chine: «Sining est une grande cité construite sur la grande muraille, autour de la 

porte que doivent franchir pour entrer en Chine les marchands venus d’Inde. Des 

escaliers permettent de monter sur la murailles. Pour se rendre de la porte de 

Sining à celle de Soochew, à dix huit jours de route, nombreux sont ceux qui 

voyagent sur la muraille. Ils ont ainsi une superbe vue sur les innombrables 

habitations d’un côté de la muraille, et sur les nombreuses bêtes sauvages qui 

vivent dans les terres désertiques de l’autre côté. On y voit des bœufs sauvages, 

des tigres, des lions, des éléphants, des rhinocéros et des monocéros, qui sont des 
                                            
107 Jan Huyghen van Linschoeten, Voyages, Londres, 1598, liv.I, ch.47. 



 

 

-257- 

 

ânes ayant une corne sur le front108». J. Grueber n’affirme nulle part avoir vu lui-

même ce monocéros, et contrairement à d’autres voyageurs, il ne semble pas avoir 

attaché une grande importance à cet animal, dont la présence dans ces régions 

était pour lui tout à fait naturelle. Sans doute avait-il lu Élien, dont le passage sur 

l’âne des Indes inspire visiblement sa brève description du monocéros. 

 Athanase Kircher (1602-1680), personnage haut en couleur, si tant est que 

cette expression puisse s’appliquer à un père jésuite, utilisa sans doute le 

témoignage du père Grueber dans sa volumineuse China Illustrata. Il y écrit que 

l’on rencontre en Chine «un animal appelé vacca velox, dont la rapidité est telle 

qu’il peut en une journée parcourir 300 stades (60 kilomètres). Il porte au front 

une corne longue et spiralée, et pour cela certains l’appellent monocéros, mais ils 

se trompent car sa description ne correspond nullement à celle du monocéros109». 

Et l’astucieux jésuite de renvoyer le lecteur désireux d’en savoir plus sur la licorne 

à un autre de ses ouvrages; qui suit ce conseil risque d’être quelque peu 

déconcerté, car l’audacieux Kircher explique en substance, au huitième livre du 

Mundus Subterraneus, que la licorne est un poisson des mers septentrionales110. 

 

 John Bell of Antermony, dans le récit de ses voyages en Asie centrale, 

raconte que: «L’un des chasseurs du village me fit le récit suivant, confirmé par ses 

voisins. En mars 1713, alors qu’il chassait, il découvrit la trace d’un cerf, qu’il 

suivit, et lorsqu’il découvrit l’animal il fut surpris de constater qu’il n’avait qu’une 

seule corne, au milieu du front. Il captura l’animal et le ramena au village ou il fut 

admiré par tous… Je me suis renseigné avec soin sur la taille et la forme de cet 

unicorne, et l’on me dit qu’il ressemblait très exactement à un cerf111». Ce cerf 

unicorne, qui fait quelque peu penser à celui décrit par Jules César dans la Guerre 

                                            
108 “Ex Litteris Grueberi Kirchero Inscriptis”, in Melchisédech Thévenot, Relations de 
divers voyages curieux, tome IV, Paris, 1672. 
109 Athanase Kircher, China Monumentis Illustrata, Anvers, 1667, part.IV, ch.VII, 
p.192. 
110 Athanase Kircher, Mundus Subterraneus, Amsterdam, 1665, t.II, pp.66-67. Sur 
le singulier personnage du père Kircher, qui reviendra de temps à autre dans cette 
étude, on peut consulter la petite étude de Joscelyn Godwin, Athanasius Kircher, un 
homme de la Renaissance en quête du savoir perdu, Paris, Pauvert, 1980, ou la 
biographie «officielle» rédigée par le R.P. Reilly, Athanasius Kircher, S.J., Master of 
a Hundred Arts, Rome, 1974. 
111 John Bell of Antermony, Travels from Saint Petersburg in Russia to various Parts 
of Asia in 1716, 1719, 1722…, in John Pinkerton, A General Collection of the Best 
and most Interesting Voyages and Travels in all Parts of the World, vol VII, 
Londres, 1811, p.333. 



 

 

-258- 

 

des Gaules, peut fort bien avoir été un accident de la nature comme il s’en trouve 

parfois, et ne mérite donc pas de retenir plus avant notre attention. 

 

 Mais c’est au début du XIXème siècle, en même temps que se répandait la 

rumeur des licornes d’Afrique du Sud, que l’arrivée des premiers Européens dans 

les hautes vallées de l’Himalaya allait donner une nouvelle vie à la licorne d’Inde. 

Tout comme le Haut-Nil, le Tibet est en effet l’endroit rêvé pour trouver un animal 

farouche qui, chacun le sait, fuit l’homme et ne vit que dans des régions reculées et 

inaccessibles. 

 

 Le capitaine britannique Samuel Turner rapporte ainsi une conversation qu’il 

aurait eue, dans les dernières années du XVIIIème siècle,  avec le Rajah du 

Bhoutan: «Le raja me dit encore qu’il possédait un animal très curieux; c’était un 

cheval avec une corne dans le milieu du front. Il en avait un autre de la même 

espèce qui était mort. A toutes les questions que je lui fis sur le pays d’où venait ce 

cheval, il répondit seulement qu’il venait de fort loin (Biourra duré !). Je dis au Raja 

que nous avions des tableaux où étaient représentés des animaux pareils à celui 

dont il parlait, mais qu’on les regardait comme fabuleux. Alors il m’assura de 

nouveau que le sien était comme il le disait, et il me promit de me le montrer. Cet 

animal était à quelque distance de Tassisudon, et les Bhoutaniens avaient pour lui 

une vénération religieuse. Il ne m’a pas été possible de le voir112». Partant du 

Bhoutan, ce «très loin» ne peut guère nous mener que vers l’intérieur du Tibet, 

mais le capitaine Turner reste extrêmement sceptique quant à «ces choses 

merveilleuses que je suis éloigné de croire mais que je rapporterai cependant avec 

fidélité». Il faut dire que le raja lui avait auparavant signalé l’existence dans le nord 

du Tibet d’hommes ayant une queue courte et rigide qui les obligeait à creuser un 

trou dans la terre avant de s’asseoir… 

 Vingt ans plus tard, un autre militaire britannique en poste à l’Est du Népal, 

le major B. Latter, était, lui, persuadé de la présence de licornes au Tibet: «Dans 

un manuscrit tibétain, la licorne est placée en tête du chapitre concernant les 

animaux à sabots fendus… Ayant demandé au tibétain qui m’a fourni le manuscrit 

de quel type d’animal il s’agissait, quelle ne fut pas ma surprise de l’entendre me 

décrire très précisément la licorne des classiques, disant qu’elle vivait à l’intérieur 

du Tibet, était très sauvage et rarement capturée vivante, bien qu’elle soit 

fréquemment tuée pour sa viande. La personne qui me fit ce rapport a vu à 
                                            
112 Samuel Turner, Ambassade au Tibet et au Boutan, Paris, 1800, t.I, p.241. 



 

 

-259- 

 

plusieurs reprises cet animal, et a mangé de sa chair. Les licornes vivent en 

troupeaux, et on en voit fréquemment en bordure du grand désert qui se trouve à 

un mois de route de Lhassa, dans la région habitée par les nomades tartares113». 

Le Major Latter aurait même par la suite reçu d’un lama tibétain une corne de 

licorne, et en 1821 il espérait recevoir bientôt un crâne entier, du moins si l’on en 

croit un article de la Calcutta Government Gazette, cité par le traducteur anglais de 

Barthema, parmi d’autres témoignages, à l’appui de la thèse de l’existence réelle 

de l’animal114. C’est donc bien sûr dans la région la plus reculée du monde, là 

même où d’autres cherchent aujourd’hui l’homme des neiges, que l’on pensait alors 

trouver la licorne. Une note publiée par l’Asiatic Journal sous la lettre du Major 

Latter nous apprend d’ailleurs qu’une expédition était en train de se monter afin de 

ramener un spécimen vivant de l’antilope unicorne du Tibet. Si elle est réellement 

partie, l’expédition ne semble pas avoir eu le succès escompté.  
 
 
 

 

 
Licorne du Tibet, dessin du major Latter publié par l’Asiatic Journal en 1820. 

 
 
  

 Le Nouveau Journal asiatique commença en septembre 1830 la publication 

d’une traduction française d’une description chinoise du Tibet originellement 

rédigée au XVIIIème siècle. Si le texte ne mentionne qu’incidemment la licorne du 

Tibet, la note qu’y adjoignit l’orientaliste Henri-Jules Klaproth (1783-1835) est bien 

plus précise. Citant un Anglais résidant au Népal, Brian Hodgson, il indique que: «la 

licorne vit dans la belle vallée ou plaine de Tingri, située dans la partie méridionale 

de la province tibétaine de Tsang, qui est arrosée par l’Aroun. Pour se rendre du 

                                            
113 The Asiatic journal, décembre 1820. 
114 Cité in George Percy Badger, The Voyages of Ludovico di Varthema, Londres, 
1863, note 2 p.47. 



 

 

-260- 

 

Népal dans cette vallée, on passe le défilé de Kouti ou Nialam. Les Népalais 

appellent la vallée de l’Arroun Tingri-Meïdam, de la ville de Tingri qui s’y trouve sur 

la gauche de cette rivière; elle est remplie de couches de sel autour desquelles les 

tchirous (licornes) se rassemblent en troupeaux115». Une telle précision 

géographique quant à l’habitat de la licorne n’avait encore été jamais atteinte, mais 

M. Klaproth nous apprend plus loin que si les témoignages restent malgré tout si 

vagues et peu nombreux, c’est que, tout comme les licornes d’Éthiopie décrites par 

le père Lobo, les sérous unicornes du Tibet «ne se laissent approcher par personne 

et s’enfuient au moindre bruit». 

 Au XVIIème siècle, le récit du père Lobo donna du poids à l’hypothèse de la 

présence de la licorne en Éthiopie. Au XIXème siècle, celui d’un autre jésuite, le 

père Huc (1813-1860), de retour du Tibet, eut un grand retentissement. Les 

Souvenirs d’un voyage dans la Tartarie, le Tibet et la Chine d’Evariste Huc, parus 

en 1850, sans cesse réédités et traduits dans de nombreuses langues, sont encore 

considérés comme un témoignage relativement fiable de la vie dans les régions 

himalayennes à cette époque. Si le père Huc, qui voyagea au Tibet en 1844 et 

1846, parle très longuement de la licorne, en en donnant une description très 

précise, il n’a pas plus vu l’animal que les auteurs précédents: «La licorne, qu’on a 

longtemps regardée comme un être fabuleux, existe réellement dans le Thibet. On 

la trouve souvent représentée parmi les sculptures et les peintures des temples 

bouddhiques… Les habitants d’Atdza parlaient de cet animal sans y attacher une 

plus grande importance qu’aux autres espèces d’antilopes qui abondent dans leurs 

montagnes. Nous n’avons pas eu la bonne fortune d’apercevoir de licorne durant 

nos voyages dans la haute Asie, mais tout ce qu’on en nous a dit ne fait que 

confirmer les détails curieux que M. Klaproth a publiés sur ce sujet dans le Nouveau 

Journal Asiatique…116».  Suit une description très précise des mœurs et de 

l’apparence de l’antilope unicorne, appelée Sérou en tibétain. Le sérou ou tchirou 

unicorne n’est pas une invention d’orientalistes romantiques, il appartient à 

l’imaginaire traditionnel himalayen, et est encore aujourd’hui fréquemment 

représenté en peinture gardant les portes des mandalas, ou en sculpture sur les 

toits des monastères. 

 

                                            
115 Nouveau Journal asiatique, septembre 1830, pp.230-231. 
116 Évariste Huc, Souvenirs d’un voyage dans la Tartarie, le Thibet et la Chine, 
Paris, 1850, tome II, pp.415-416. 



 

 

-261- 

 

 Quel que soit le retentissement de son livre, les révélations du père Huc 

arrivaient à une époque où la croyance en la licorne, qui avait connu un regain 

depuis les années 1780, était de nouveau en train de s’éteindre. La longue 

description scientifique de l’antilope hodgsonii unicorne empruntée au journal 

asiatique disparaîtrait des traductions et des éditions ultérieures de ses souvenirs 

de voyage, pour ne laisser que le court passage que nous avons cité. Et un autre 

voyageur, le Russo-Polonais Nicolas Prjevalski, sans doute le mieux placé pour 

chercher la licorne puisqu’il avait redécouvert le cheval préhistorique dans les 

régions même où était censée vivre la bête de neige, ne croyait pas du tout à son 

existence, et pensait que les rumeurs de la présence de licorne dans l’Himalaya 

étaient dus à une ancienne confusion avec le rhinocéros, mal connu des habitants 

des montagnes et des hauts plateaux117. 

 

 Les notes portées par les traducteurs ou les éditeurs sous les textes 

classiques faisant allusion à la licorne sont intéressantes car elles nous montrent 

l’opinion sur son existence, et parfois son habitat naturel, de personnes certes 

lettrées mais qui n’étaient ni voyageurs, ni naturalistes118. Les nombreux 

témoignages de la présence de licornes en Éthiopie, en Afrique méridionale et 

centrale, et au Tibet, eurent suffisamment d’écho pour donner lieu, par exemple, 

en 1856, à la note suivante sous le texte de Ctésias «On ne désespère pas encore 

de parvenir à la découverte de cet animal: les indigènes en Asie, comme en 

Afrique, attestent la réalité de son existence avec une singulière énergie119». 

 

 

 

Licornes d’Europe 
 

 Éthiopie, Inde, Afrique du Sud et Tibet ont, parfois successivement, parfois 

simultanément, passé pour la patrie naturelle de la licorne. Quelques spécimens 

isolés, cependant, ont aussi été observés dans plusieurs régions d’Europe, mais les 

                                            
117 Nicolas Prjevalski, Voyage en Mongolie et Pays des Tangoutes, Paris, 1880, 
p.269. Voir aussi infra, t.II, p.284. 
118 Excepté bien sûr pour les éditions de Pline annotées par Cuvier, sur lesquelles 
nous reviendrons. 
119 Ctésias, Voyage en Inde, dans le recueil de récits de voyages publié par le 
géographe Édouard-Thomas Charton, Voyageurs anciens et modernes, Paris, 1856, 
tome I, p.163. 



 

 

-262- 

 

textes qui en ont fait foi, manquant quelque peu d’exotisme, n’ont jamais eu grand 

retentissement. 

  

 Les érudits de la Renaissance cherchant à prouver l’existence de la licorne 

citaient souvent la Guerre des Gaules. César n’était certes pas homme à se laisser 

aller au merveilleux, et ses descriptions sont habituellement aussi exactes que 

minutieuses. «Il y a (dans les forêts de Germanie), écrit-il, un bœuf ayant l’allure 

d’un cerf qui porte au milieu du front une corne plus haute et plus droite que toutes 

les autres cornes de nous connues120». Mais César n’affirme pas avoir lui-même vu 

l’animal, et il ressort de la description qu’il s’agissait vraisemblablement d’un renne 

ou d’un élan - il pouvait y en avoir alors dans ces régions - observé d’assez loin. Ce 

texte fut à l’origine de la rumeur, que l’on retrouve de temps à autre dans les 

ouvrages des XVIème et XVIIème siècle, selon laquelle certains bisons d’Europe 

auraient arboré une corne unique. Le cas est cependant presque toujours présenté 

comme exceptionnel121; nous n’avons trouvé qu’un auteur, le médecin italien 

Antonio Anguisciola, en 1587, pour classer le bison d’Europe parmi les quadrupèdes 

unicornes122. 

 

 L’aventurier bavarois Hans Schiltberger, dont les voyages remontent au 

premier quart du XVème siècle, rapporte une légende arménienne. Au IVème 

siècle, une licorne et un dragon terrorisaient la population de Rome et des 

environs. Le pape Sylvestre fit donc appel au Roi d’Arménie Tiridates, alors en 

visite à Rome, qui se rendit dans la montagne où vivaient les deux monstres et 

profita d’un combat entre eux pour les tuer. Il ramena en Arménie la tête du 

dragon, tandis que celle de la licorne fut offerte au pape123.  
 
 
 

                                            
120 «Est bos cervi figura, cujus a media fronte inter aures unum cornu existit, 
excelsius magisque directum his quæ nobis nota sunt cornibus.» De Bello Gallico, 
VI, 26. 
121 Thomas Bartholin, De Unicornu Observationes Novæ, Padoue, 1645, p.109. 
        Christophore Hartknoch, Alt und neues Preussen oder preussischen 
Historien, Francfort, 1684, pp.211-213. 
122 Antonio Anguisciola, Compendium Simplicium et Compositorum 
Medicamentorum, Piacenza, 1587, p.175. 
123 Valentin Langmantel, Hans Schiltbergers Reisebuch nach der Nürnberger 
Handschrift herausgegeben, Tübingen, 1885, pp.103-104. 
   The Bondage and Travels of Johan Schiltberger, 1396-1427, translated from the 
Heidelberg ms, Londres, 1879, pp.90-91. 



 

 

-263- 

 

 

 
Le Combat de la licorne et du dragon, gravure illustrant le 
Reisebuch de Hans Schiltberger, Augsburg, 1476. 
 
 
  

 Il fallait donc, dès la fin du Moyen-Âge, aller en Arménie pour rencontrer la 

croyance en la présence de licornes dans le lieu le mieux connu du monde chrétien, 

les environs de Rome. On notera cependant que Schiltberger ne met nulle part ce 

récit en doute, affirmant même que la tête de licorne est encore conservée à 

Rome. 

 L’Europe étant généralement bien connue, il devint à la Renaissance difficile 

de croire qu’y rodaient des licornes, que les grandes chasses des XVème et XVIème 

siècles n’auraient pas débusquées. Si la blanche bête survivait, ce ne pouvait être 

qu’en des lieux lointains et mystérieux, et le vieux continent en comptait de moins 

en moins. Conrad Gesner pourtant, discutant des cornes de licornes, écrivit en 

avoir vu une en Pologne qui, à l’inverse de toutes les autres, était recourbée. Il 

l’expliquait par la présence dans le sud du pays d’une espèce particulière, «le 

chamois unicorne, en polonais Skalna koza, qui vit dans les Carpathes (sic) et que 

l’on voit parfois jusque dans les environs de Cracovie124».  

 

                                            
124 Conrad Gesner, Historia Animalium, de Quadrupedibus Viviparis, Francfort, 
1603 (1551), p.695. 
 J’ai cru un moment avoir débusqué une licorne silésienne en découvrant un 
paragraphe consacré au Monoceros dans le Theorio-Tropheum Silesiae in quo 
Animalium hoc est, Quadrupedum, Reptilium, Avium, Piscium, Insectorum Natura, 
Vis & Usu de Caspar Schwenckfeld, daté de 1603, mais il n’y est question que de 
l’utilisation par les médecins de la région de la corne de cet animal qui vivrait, plus 
classiquement, en «Arabie, Assyrie, Inde et dans les régions “désertissimes”.» 



 

 

-264- 

 

 

 

Le passage du Nord-Ouest 
 

 En 1576, Humphrey Gilbert tenta de convaincre la Reine d’Angleterre 

Elizabeth de financer les recherches du passage du nord-ouest. Il dut affronter les 

arguments d’Anthony Jenkinson, partisan du passage du nord-est. Ce dernier se 

prévalait entre autres de la découverte d’une corne de licorne sur la côte de 

«Tartarie», c’est-à-dire au-delà de la Finlande. La licorne vivant en Inde, cette 

corne apportée par la mer aurait donc prouvé l’existence de ce passage du Nord-

Est. Je ne résisterai pas au plaisir de citer dans son anglais savoureux la réponse 

d’Humphrey Gilbert: «First, it is doubtful whether those barbarous do know an 

Unicornes horne, yea, or no: and if it were one, yet it is not credible that the Sea 

could have driven it so farre, being of such nature that it will not swimme… There is 

a beast called Asinus Indicus (whose horn most like it was) which hath but one 

horn like an Unicorne in his forehead, whereof there is great plenty in all the north 

parts thereunto adjoyning, as in Lappia, Norvegia, Finnmarke. And as Albertus 

saieth, there is a fish which hath but one horne in his forehead like to an Unicorne, 

and therefore it seemeth very doubtful from whence it came and whether it were 

Unicorne’s horne, yea, or no125». Humphrey Gilbert assimile ici le renne et l’âne 

indien d’Élien, ce dernier vivant donc en Scandinavie, ce que son nom n’aurait 

jamais laissé deviner, mais les distingue très soigneusement de la véritable licorne, 

toujours censée vivre en Inde. 

 

 

 

                                            
125 «Premièrement, il est douteux que ces barbares connaissent la corne de licorne. 
Et si c’en est une, il est impossible que la mer l’ait amené de si loin, puisqu’elle ne 
flotte pas… Il y a un animal appelé Asinus indicus (dont la corne ressemble à celle-
ci) qui a comme la licorne une corne unique sur le front, et ces animaux sont très 
nombreux dans les pays du Nord, Laponie, Norvège, Finlande. Et comme l’a dit 
Albert [Le Grand] il y a un poisson qui porte une corne au front comme la licorne, 
et par conséquent on ne sait trop d’ou vient ceci, et si c’est oui ou non une corne 
de licorne.»  
 Richard Hakluyt, Voyages in Search of the North-West Passage, Londres, 1886, 
p.55. 



 

 

-265- 

 

Peu de licornes dans le Nouveau Monde 
 

 Les terres nouvellement découvertes furent d’abord considérées comme un 

prolongement extrême-oriental de l’Asie; les rapports concernant la présence de 

licornes dans ce dernier continent ayant été nombreux et relativement 

concordants, on pourrait  donc s’attendre que la bête de neige ait excité 

l’imagination des premiers explorateurs de l’Amérique. Ce ne fut pourtant guère le 

cas, et les textes faisant état d’animaux unicornes dans le nouveau monde sont 

bien rares. 

 Le franciscain espagnol Marcos de Niza, celui là même dont le récit est à 

l’origine de la légende des sept cités de Cibola126, affirme dans sa description de ce 

pays avoir reçu des Indiens un cuir de vache appartenant à «un animal qui n’a 

qu’une corne sur le front». Pourtant, même si les Indiens assuraient que cet animal 

était très commun dans le pays, le frère de Niza reconnaît ne l’avoir point vu de ses 

propres yeux127. Parmi les mille rumeurs qui coururent sur le pays de Cibola, sur 

ses cités aux murs pavés d’émeraudes et de turquoises, il en était une qui disait 

que «plus loin, à l’intérieur des terres, il y a des chameaux et des éléphants», une 

autre qui affirmait que les habitants des sept cités se vêtaient de tuniques de 

soie128. Rien d’étonnant à cela, car les explorateurs du Mexique pensaient que le 

nord du continent américain communiquait avec l’Asie, et à la même époque une 

autre rumeur faisait état de navires chinois au large de la Californie129. En 

remontant vers le nord, on pouvait donc s’attendre à rencontrer la faune et les 

richesses légendaires de l’Asie. Mais, parmi ces merveilles, la licorne semble avoir 

été généralement oubliée. 

 Tout juste si Antonio de Herrera (1559-1625) signale rapidement, sans lui 

donner de nom, «un animal grand comme un cheval avec une corne ronde sur le 

front130». A la même époque un autre explorateur, Antonio de Leon Pinelo, semble 

                                            
126 Sur les récits et le personnage de Fray Marcos de Niza, voir Jean-Pierre 
Sanchez, Mythes et légendes de la conquête de l’Amérique, Rennes, 1996, t.1, 
pp325-377. 
127 Fr. Marcos de Niza, Relation de Cibola, in Ternaux-Compans, Recueil de 
documents et mémoires originaux sur l’histoire des possessions espagnoles de 
l’Amérique. Paris, 1840, pp.266-267. 
128  Jean-Pierre Sanchez, Mythes et légendes de la conquête de l’Amérique, 
Rennes, 1996, t.I, p.359. 
129 ibid., p.73. 
130  Antonio de Herrera y Tordesillas, Historia general de los hechos de los 
Castellanos en las islas y tierra firme del mar Oceano, Madrid, 1934, cité in J.P. 



 

 

-266- 

 

avoir cru que la licorne, décrite comme une chèvre au poil roux, vivait dans les 

hautes vallées des Andes131, mais l’opinion générale des espagnols semble avoir 

été, comme l’écrit Lopez de Gomara, qu’«il n’y a point dans nos Indes de licornes ni 

d’éléphants132». 

 

 Le témoignage de l’Anglais John Hawkins, qui se trouvait en Floride en 

1564, est particulièrement intéressant: «Les Indiens de Floride portent autour du 

cou des morceaux de corne de licorne… Ils ont chez eux beaucoup de ces licornes, 

et disent que c’est un animal à corne unique, qui trempe sa corne dans l’eau avant 

de boire… on pense qu’il y a non seulement des licornes, mais aussi des lions… En 

effet, le lion est l’ennemi de la licorne, car toute bête a son ennemi… et là ou se 

trouve l’un, l’autre ne peut être absent133». Ce récit nous montre comment un 

homme sensé pouvait alors de simples dents de requins portées par les indigènes 

déduire la présence en Floride non seulement de licornes, mais même de lions, 

sans qu’il lui soit nécessaire pour se prononcer d’avoir vu l’un ou l’autre animal. Il 

lui était d’autant plus facile de trouver ces preuves qu’il était sans doute par avance 

à demi convaincu. 
 
 
 

                                                                                                                                
Sanchez, Mythes et légendes de la conquête de l’Amérique, Rennes, 1996, t.I, 
p.108. 
131 Antonio de Leon Pinelo, El Paraiso en el nuevo mundo, Lima, 1943 (1656), p.46, 
cité in J.P. Sanchez, , Mythes et légendes de la conquête de l’Amérique, Rennes, 
1996, t.I, p.108. 
132  Francisco Lopez de Gomara, Hispania Victrix. Primera e segunda parte de la 
historia general de las Indias, Madrid, Ed. Atlas, 1946, t.I, p.202, cité in J.P. 
Sanchez, Mythes et légendes de la conquête de l’Amérique, Rennes, 1996, t.I. 
133 Hakluyt’s Voyages, extra series, Glasgow ,1904, vol.VII, p.418. 



 

 

-267- 

 

 
 

Les quatre parties du monde, Europe, Asie, Afrique et Amérique, ont souvent 
inspiré les artistes des XVIème et XVIIème siècle. Ici, dans un groupe 
d’orfèvrerie de la seconde moitié du XVIIème siècle, l’Amérique est 
représentée par une indienne à coiffure de plumes chevauchant une licorne. 
L’allégorie de l’Asie est un chameau monté par une femme, celle de l’Afrique 
un noir chevauchant un lion, celle du vieux continent Zeus, sous forme de 
taureau, enlevant Europe134. 

 
 
 

 Curieusement, alors que les témoignages sur ce point sont presque 

inexistants, la croyance en la présence de licornes au nord du nouveau continent 

semble, en revanche, avoir été assez répandue jusqu’au milieu du XVIIème siècle. 

Les licornes apparaissent en effet très régulièrement en Amérique septentrionale 

sur les premières cartes et mappemondes où figurent les terres d’Extrême 

Occident. 
 
 
 

                                            
134  Vincent Laloux et Philippe Cruysmans, L’Œil du hibou, le bestiaire des orfèvres, 
Paris-Lausanne, Acatos, 1994. 



 

 

-268- 

 

 
 

Mappemonde de Pierre Descelliers, vers 1550 (détail). 
 
 
 

 Rédigé dans les années 1540, le routier de Jean Alfonse de Saintonge, 

navigateur portugais, pilote de l’expédition de Roberval au Canada, signale 

rapidement que «les sauvages [de la côte canadienne] disent qu’il s’y trouve des 

unicornes135». Un curieux passage des mémoires de Pietro della Valle (1586-1652), 

voyageur italien à la vie rocambolesque, mais au témoignage habituellement digne 

de foi, nous apprend qu’en 1620 encore, «on croyait communément qu’il se 

trouvait des licornes en certaines contrées de l’Amérique septentrionale fort peu 

éloignées de celles de Groenland, de sorte qu’il n’est pas incroyable qu’il ne s’en 

rencontre dans Groenland même, qui n’est pas éloigné de ces quartiers-là…136». 

L’argument est ici utilisé par un navigateur anglais, affirmant l’authenticité de la 

corne de licorne qu’il a trouvé au Groenland. 

 

 Nous n’avons pourtant trouvé aucun témoignage oculaire de la présence de 

licorne dans le nord de l’Amérique, et les ouvrages de géographie ne l’y signalent 

habituellement pas. Seule exception, le Nouveau monde inconnu d’Olfert Dapper, 

paru en 1673, dont nous avons vu qu’il décrivait de puissantes licornes 

canadiennes. Sans doute son auteur avait-il aperçu sur quelque carte une licorne 

dans le nord de l’Amérique. Travaillant sans grande rigueur d’après des sources 

multiples, visiblement plus soucieux d’accrocher le lecteur par de nombreuses et 

fines gravures que de décrire la réalité des pays d’outre-mer, il introduisit l’animal 

                                            
135  “Le routier de Jean Alphonse de Xanctoigne”, in Jacques Cartier, Voyages de 
découverte au Canada entre les années 1534 et 1542, Paris, Anthropos, 1968, 
p.87. 
136 Quatriesme et dernière partie des fameux voyages de Pietro della Valle, 
gentilhomme romain, surnommé l’illustre voyageur, Paris, 1664, p.6. 



 

 

-269- 

 

dans sa faune canadienne mais se reporta, pour le décrire, aux sources 

classiques137. 

  

 En introduisant dans l’imaginaire européen de nouvelles créatures bien 

réelles - ocelot, lama, paresseux et surtout tatou - qui abondent dans les gravures 

du XVIème siècle, les grandes découvertes ont donné le coup de grâce aux 

dragons, griffons et autres sirènes. La licorne est l’un des très rares animaux de 

l’imagerie médiévale a avoir survécu à la découverte de l’Amérique et à 

l’exploration des Indes. Les témoignages de sa présence dans le nouveau monde 

sont certes assez rares, mais ils existent, alors que nul n’a jamais aperçu outre 

Atlantique de manticore ou d’amphisbène138. La licorne, accompagnée parfois 

d’animaux africains, lions ou éléphants, mais jamais d’autres créatures mythiques, 

figure d’ailleurs sur de nombreuses cartes d’Amérique. 

 La licorne du XVIème siècle n’avait plus, du moins pour les naturalistes et 

géographes, de valeur symbolique affichée. Elle conservait pourtant une fonction 

particulière, que nous rappellent les nombreuses illustrations sur lesquelles elle 

figure au premier rang du règne animal, celle de représenter sinon la perfection 

animale, du moins la beauté sans tâche de la nature méconnue. C’est sans doute 

pour cela qu’elle ne pouvait disparaître. 

 

 

 

Cartes, mappemondes et planisphères 
  

 On peut assez souvent voir des licornes sur des mappemondes, et déjà, à 

quelques occasions, nous avons utilisé des cartes illustrées pour montrer la 

croyance en la présence de licorne dans telle ou telle région. Pourtant, l’utilisation 

de ces unicornes cartographiques demande des précautions particulières. Leur 

présence peut indiquer que le peintre ou le graveur croyait à l’existence de l’animal 

dans cette région. Comme le dragon, le lion ou la girafe, la licorne peut aussi 

signifier simplement le caractère «exotique» d’une terre peu ou pas explorée. 
                                            
137 Olfert Dapper, Die unbekannte neue Welt, Amsterdam ,1673, pp.145-146, 
p.241. Voir supra, p.176. 
138 Si l’on en croit une note sous l’édition de 1771 de l’Histoire naturelle de Pline, 
un certain Scyfried aurait vu en Amérique du Nord des pégases cornus (à deux  
cornes, nous ne sommes donc plus vraiment dans notre sujet), mais c’est là le seul 
témoignage moderne de l’existence de chevaux ailés. Pline, Histoire naturelle, 
Paris, 1771, liv.VIII, note 15. 



 

 

-270- 

 

Lorsqu’elle remplit les blancs de la carte, elle ne montre plus les connaissances de 

l’époque, mais dissimule son ignorance. Elle peut aussi, plus trivialement, comme 

les monstres marins représentés ici et là dans l’océan, n’avoir qu’une fonction 

ornementale. Des indices, que les quelques exemples ci-dessous illustreront, 

peuvent cependant permettre de trier entre ces licornes selon qu’elles sont, du 

point de vue du cartographe et du peintre, réelles, symboliques ou simplement 

décoratives. 

  

 Nous avons déjà cité la célèbre mappemonde de la cathédrale d’Hereford, 

de ces cartes «T-O» qui illustrent la vision médiévale d’un monde circulaire, que la 

Méditerranée, le Nil et le Don divisent en trois continents, Afrique, Asie et Europe. 

Outre la licorne, on voit sur la grande carte d’Hereford de nombreux monstres, 

griffons, dragons, sphinx, et la quasi-totalité du bestiaire médiéval. Pourtant, la 

réalité de l’animal est clairement affirmée par la distinction soigneuse qui est faite 

entre licorne et rhinocéros, tous deux présents en Éthiopie. Le premier, court sur 

pattes, a une silhouette de renard et une courte corne recourbée. Le second, à la 

silhouette plus fine, est armé d’une très longue corne torsadée. Le commentaire 

latin, en dessous du dessin de la licorne, cite Solin, imitateur de Pline, à propos du 

rhinocéros, et Isidore de Séville pour la licorne, ici appelée monocéros139. 

 

 La Bibliothèque Nationale conserve quatre très belles cartes de la 

Méditerranée dressées dans les premières années du XVIIème siècle par Francesco 

Oliva. Sur trois d’entre elles, animaux et oasis, dessinés à intervalles réguliers au-

delà la côte africaine, symbolisent le caractère sauvage et désertique du continent. 

Or, parmi les animaux auxquels le cartographe a eu recours pour symboliser la 

faune africaine, figurent à chaque fois une licorne et un éléphant, accompagnés sur 

l’une des cartes par un lion (Rés Ge C 2342), sur une autre par un dromadaire et 

un second éléphant (Rés Ge CC 5101), sur une autre enfin par un lion et un second 

éléphant (Rés Ge CC 5093). Rien de fantastique donc dans ces portulans, et il est 

probable que, pour Oliva, la licorne, tout comme ses deux compagnons, était un 

animal typique de l’Afrique. D’autres cartes italiennes de la première moitié du 

XVIIème siècle recourent à la licorne pour symboliser la faune africaine: une 

                                            
139 Cette carte est longuement décrite, et toutes ses notices traduites, dans l’atlas 
du vicomte de Santarem. M.F. de Barros et Sousa de Santarem, Essai sur l’histoire 
de la cosmographie et de la cartographie, Paris,1852, tome II, pp.405-407. Voir 
une image extraite de cet atlas, p.228, et le texte qui figure sur la carte, t.II, 
p.222. 



 

 

-271- 

 

licorne, un bœuf et un dromadaire sur un atlas manuscrit anonyme conservé à 

Florence, à la bibliothèque Marucelliana; une licorne, un léopard et un éléphant sur 

une carte de Giovanni Battista Cavallini, datée de 1637, conservée par la Hispanic 

Society of America, à New York. 
 
 
 

  

 
Carte nautique de la Méditerranée de Francesco Oliva, vers 1610. En haut à 
droite, détail d’une autre carte d’Oliva. 

 
 

 Sur les mappemondes de la Renaissance, la présence d’une licorne ne 

signifiait cependant pas toujours la certitude de son existence en cette région 

précise du monde. On peut s’en rendre compte en étudiant les nombreuses cartes 

dessinées vers le milieu du XVIème siècle, dont les plus belles et les mieux 



 

 

-272- 

 

illustrées étaient plus souvent des œuvres d’art, des signes extérieurs de richesse, 

que des outils communément utilisés par les marins. 

 

 

  

La terre australe 
 

 Un exemple particulièrement curieux montre clairement que la 

représentation de la licorne n’indiquait pas nécessairement sa présence supposée 

en cet endroit. Géographes et voyageurs de la Renaissance ont cru quelque temps 

à l’existence d’un «continent austral» fermant l’Atlantique par le sud, en reliant la 

Terre de Feu à l’Île de Java. Cette hypothèse, qui permettait à certains Français de 

se rêver encore un possible empire colonial quand Espagne et Portugal se 

partageaient l’Amérique, donnait aussi une chance supplémentaire à la licorne, 

rejetée ainsi aux bords de la carte, aux limites de l’imaginaire. C’est là qu’elle 

apparaît, à cinq reprises, sur les cartes représentant ce continent inconnu dans la 

Cosmographie universelle du pilote français Guillaume le Testu, datant de 1555. 

«Toutefois ce que je en ai marqué et dépeint, écrivait Le Testu à propos de cette 

hypothétique terre australe, n’est que par imagination, n’ayant note ou fait 

mémoire des commodités ou incommodités d’icelle, tant des montagnes, fleuves 

qu’autres choses: pour ce qu’il n’y a encore eu homme qui en ait fait découverte 

certaine… Toutefois en attendant que connaissance en soit plus grande j’ai marqué 

et dénommé quelques promontoires, ou caps…140». Tous les clichés habituels de 

l’exotisme de la Renaissance apparaissent d’ailleurs sur les cartes de ce sud 

extrême, où des mammifères à six pattes côtoient les cannibales à têtes de chien. 

Alors que l’on ne rencontre sur le reste de l’atlas aucune licorne (l’animal unicorne 

représenté en Afrique du Nord est indiscutablement, même s’il est assez mal situé, 

un rhinocéros), pas moins de quatre de ces créatures, auxquelles il convient 

d’ajouter une vache unicorne et un rangifère, gambadent sur l’uniforme verdure de 

la terre australe. En quatre points différents du continent, le peintre a représenté 

une belle licorne blanche, à la barbiche retroussée, bondissant hors d’un bois. Sur 

l’une des planches, celle du folio 38, on voit nettement les sabots fendus de 

l’animal. Sur le folio 31, on distingue, outre notre classique licorne, une étrange 

vache unicorne que l’on ne peut associer au rhinocéros, sa corne étant plantée au 

sommet du crâne, et un curieux cerf qui porte, entre ses bois, une longue corne 

                                            
140 Cité par Frank Lestringant, L’Atelier du Cosmographe, Paris, 1992, pp.161,190. 



 

 

-273- 

 

centrale non ramifiée. Il s’agit d’un rangifère, renne à trois cornes de Scandinavie, 

qui est très précisément décrit ainsi dans l’Histoire naturelle de Conrad Gesner141. 

Il est néanmoins plus souvent représenté avec trois bois ramifiés, comme c’est 

d’ailleurs le cas au folio 58, sur la carte de Floride. Il va de soi qu’ici, la licorne et 

ses cousins n’avaient pour seule fonction que de signifier le caractère 

particulièrement exotique et mystérieux de cette terre dont la faune était encore 

inconnue, puisqu’elle restait, comme le reconnaissait Guillaume Le Testu, à 

découvrir et à explorer. 
 
 
 

   
 

L’une des neuf planches représentant la Terre Australe dans l’Atlas du pilote 
français Guillaume le Testu (1555). 

 
 
 

 Les licornes antarctiques qui se multiplient sur l’atlas de Guillaume le Testu 

ne sont pas un cas unique. A une époque où le lointain sud était le dernier refuge 

de l’inconnu cartographique, la licorne hantait bien souvent le vaste continent 

                                            
141 Conrad Gesner, Historia Animalium, de Quadrupedibus Viviparis, 
Francfort,1603, p.839. 



 

 

-274- 

 

austral. Il en est aussi ainsi sur la mappemonde de Donato Bertelli, publiée en 

1565, où la vaste «Terra Incognita» qui relie la Patagonie à l’île de Java est la seule 

portion de carte ornée d’animaux. On y distingue un lion, deux dromadaires, un 

tigre, une chèvre, un éléphant, un rhinocéros, mais aussi un griffon et une licorne 

chevaline, fort trapue, à la barbiche étonnamment fournie142.  
 
 
 

 
 

Mappemonde de Donato Bertelli (1565) (détail).  
 

 
 
 

Licornes cartographiques 
 

 Plus déroutante encore pour le lecteur moderne est une carte de la côte 

atlantique du Nouveau monde, tirée d’un atlas anonyme dessiné vers 1540, 

conservé à la Bibliothèque royale de La Haye143. Ignorant tout de la faune locale, le 

cartographe a peuplé son Amérique d’animaux exotiques qui, à l’exception de 

l’ours, sont tous étrangers à la région. La licorne y côtoie en effet ses deux 

                                            
142 Sur un globe jouet vieux d’une cinquantaine d’années que j’ai retrouvé dans un 
grenier, on voit encore, sur une vaste terre inexplorée fermant, au Sud, le 
Pacifique et l’océan Indien, un rhinocéros, un éléphant et une licorne. Le dessin 
reproduit visiblement une carte du XVIème siècle, dont je n’ai pourtant pas 
retrouvé l’original. 
143 La Haye, Koninklijke Bibliotheek, Ms 129 A.24. 



 

 

-275- 

 

ennemis naturels, le lion et l’éléphant. Si ces illustrations sont essentiellement 

ornementales, elles rappellent aussi le caractère très exotique de la licorne, qui 

symbolise ici, avec ses deux compagnons venus d’Afrique, l’étrangeté des terres 

nouvellement découvertes. On trouve d’ailleurs dans cette même région, sur 

d’autres cartes de cette époque, des éléphants, girafes, chameaux, et 

rhinocéros144, animaux qui ne sont pas à proprement parler mythiques mais 

simplement mal placés, ou plus précisément déplacés de l’Afrique vers cette 

nouvelle terre de merveilles, l’Amérique.  

 C’est en 1587 que le pilote français Pasterot termina son atlas. Dans ce 

Livre de la Marine, il représente avec une certaine exactitude la faune spécifique de 

chaque continent, avec par exemple des perroquets, lamas et pécaris en Amérique 

du Sud. Il peuple pourtant encore de licornes - et de girafes - l’ensemble des terres 

lointaines, Amérique, Afrique, Asie et, bien sûr, Terre Australe145. 

 

 Sur une mappemonde dessinée vers 1550 par le cartographe dieppois Pierre 

Descelliers, et qui se trouve aujourd’hui au British Museum146, on voit plusieurs 

licornes à la silhouette caprine en Amérique du Nord. Deux d’entre elles semblent 

assister, indifférentes, au combat des grues et des pygmées, lui aussi figure 

classique de l’exotisme, empruntée à Pline qui situait la scène en Éthiopie. On 

remarquera pourtant la présence d’ours remarquablement représentés, dont l’un 

mange un poisson: le cartographe a fort justement peint ce qu’il savait de 

l’Amérique du Nord, mais cela ne suffisant pas à remplir la carte, il a enrichi son 

dessin de quelques exotismes qui pouvaient alors passer pour probables. 

Descelliers, dans une longue légende, cite d’ailleurs Jacques Cartier pour sa 

principale source concernant le Canada, et l’explorateur français n’a nulle part 

aperçu de pygmées ou de licornes. Sur une autre mappemonde attribuée au même 

cartographe, la carte dite «Harleienne»147, deux licornes constituent la seule faune 

du Canada.  
  
 
 

                                            
144 Wilma George, Animals and Maps, Berkeley, 1968, pp.100-101. 
145 ibid., p.78. 
146 Londres, British Museum, Add ms 24065. 
147 Londres, British Museum, Add ms 5413. 



 

 

-276- 

 

     

 
A gauche: Mappemonde de Pierre Descelliers, vers 1550 (détail). 
A droite: Licorne d’Égypte. Dessin d’après la mappemonde dite «de Henri II». 
Atlas du vicomte de Santarem. 

 
 
 

 On possédait une troisième mappemonde, un peu plus ancienne, attribuée 

au même Pierre Descelliers. Cette carte dite «de Henri II», car on l’a longtemps 

crue dessinée pour ce prince, a malheureusement été détruite. Elle n’est donc plus 

connue que par des clichés en noir et blanc, ainsi que par une belle reproduction 

coloriée à la main dans l’atlas du vicomte de Santarem148, publié au milieu du 

siècle dernier. On y voit trois licornes en Afrique. L’une, en Égypte, est blanche, 

chevaline, sans barbe; les deux autres, à l’intérieur du continent, ont la même 

silhouette équine mais portent robe beige et barbiche. Toute une faune fantastique 

à la fonction clairement décorative se déploie aussi sur la carte: griffons, satyres, 

monopodes, hydres, centaures, sirènes, dragons, toutes créatures à l’existence 

desquelles, au XVIème siècle, on ne croyait plus guère. Si cela incite une fois de 

plus à considérer avec prudence les animaux cartographiques, on doit cependant 

remarquer que les licornes ne figurent sur cette carte qu’en des régions où elles 

avaient parfois été situées, l’Égypte et l’Afrique centrale, et que sur la même 

mappemonde se trouve aussi une faune plus réelle, lions, singes, chameaux et 

                                            
148 M.F. de Barros et Sousa de Santarem, Essai sur l’histoire de la cosmographie et 
de la cartographie, Paris, 1852. 



 

 

-277- 

 

éléphants, qui est généralement très correctement placée. La simple étude de la 

carte ne permet donc pas ici de dire si la licorne appartient pour le cartographe à la 

faune réelle de l’Afrique ou aux créatures imaginaires dont il agrémente son dessin. 

Il est plausible, mais non certain, qu’il ait cru à la réalité de l’animal. Quelques 

années plus tard, une seule licorne représente la faune d’Éthiopie sur la 

mappemonde de Sancho Guttierez, conservée à la bibliothèque nationale de 

Vienne. Les autres animaux représentés sur cette carte étant, à l’exception d’un 

dragon saharien, parfaitement réels et correctement situés, il ne fait guère de 

doute que cette licorne était tenu par le cartographe sévillan pour un animal réel. 
 
 
 

 

 
Licorne de Chine. La teinte bleutée de sa robe ne doit pas étonner, puisqu’elle 
est utilisée également pour des ours polaires dont la légende indique 
clairement qu’ils sont de couleur blanche. Mappemonde de Sébastien Cabot 
(1477-1557)- elle porte le nom de son destinataire et utilisateur, et non du 
peintre -, deuxième quart du XVIème siècle. 

 
 
 

 C’est également vers le milieu du XVIème siècle qu’a été dessinée la carte 

dite «de Sébastien Cabot», qui peut être admirée à la Bibliothèque Nationale, sous 

verre, sur le mur du fond de la salle des Cartes et Plans. Moins richement ornée 

que les précédentes, cette carte n’était sans doute pas seulement destinée à la 

décoration; elle avait, ou affectait d’avoir, une fonction pratique d’aide à la 

navigation. Pour l’ensemble du globe, les animaux dessinés se comptent sur les 



 

 

-278- 

 

doigts de deux mains. La quasi-totalité (ours, tigre, lion, éléphant et crocodile) sont 

fort bien représentés et correctement placés, ce qui laisse à penser que les trois 

créatures imaginaires qui s’y ajoutent, une licorne à corne spiralée et au poil 

étrangement frisé en Chine, un cynocéphale en Asie centrale et un lézard volant en 

Afrique du Sud - sans doute un basilic - passaient pour très réels aux yeux du 

dessinateur. On sait en effet qu’à cette date le basilic était, avec la licorne, l’un des 

rares animaux fantastiques du bestiaire médiéval dont l’existence fût encore tenue 

pour probable. On est pourtant surpris de voir la licorne en Chine et non en 

Éthiopie, localisation plus habituelle, ou en Inde. C’est près de là, en Mongolie, 

qu’elle apparaît aussi sur l’atlas d’Urbano Monte, dessiné à Milan en 1587149. 

  

 Mais c’est bien sûr en Orient, là où l’animal était censé vivre, là où de 

nombreux voyageurs avaient assuré l’avoir vu, que la licorne fut le plus souvent 

représentée sur les cartes, et ce jusqu’à la fin du XVIIème siècle, à une époque où 

la croyance en l’existence réelle de notre bel animal était singulièrement affaiblie. 

On trouve ainsi, par exemple, une licorne parmi d’autres animaux sur une carte de 

Palestine de J. Franciscum, publiée en 1557150, où l’on distingue aussi clairement 

un serpent, un chameau, deux vaches et même des cerfs qui n’habitent pas cette 

région. Le voyageur hollandais Jan Huyghen van Linschoeten (1563-1611) expose 

clairement dans le long récit de ses pérégrinations son opinion selon laquelle la 

licorne n’existerait pas, ou ne serait autre que le rhinocéros des Indes151. Cela n’a 

pas empêché son graveur de dessiner en Inde, sur l’une des cartes qui 

accompagne l’ouvrage, deux licornes qui, si elles ne sont pas des plus racées, ne 

ressemblent en rien au rhinocéros et portent leur corne sur le front. 
  
 
 

                                            
149 Atlas manuscrit conservé à la bibliothèque du séminaire de Venegono, en Italie. 
150 Citée par Wilma George, Animals and Maps, Berkeley, 1968, p.119. 
151 Histoire de la navigation de Jean-Hugues de Linscot et de son voyage ès Indes 
orientales, Amsterdam, 1610 (1591), pp.130-131. 



 

 

-279- 

 

 
 

Licornes d’Inde sur la carte accompagnant les Voyages de J.H. van 
Linschoeten (1596). 

 
 
 

 On comprendra donc que nous ayons été prudent dans l’utilisation des 

licornes cartographiques, puisque ce dernier exemple montre qu’une représentation 

de licorne peut fort bien accompagner un texte niant l’existence de l’animal, et que 

nous ayons préféré autant que possible nous en tenir aux sources écrites. 

 

 
 
En 1674, sur l’une des premières mappemondes en chinois, éditée par le père 
jésuite Ferdinand Verbiest, la licorne de Conrad Gesner et le rhinocéros de 
Dürer s’installent sur la terre australe. 

 



 

 

-280- 

 

 

 

Les voyages du Pirassouppi 
 

 Les cosmographies d’André Thevet ne sont pas toujours bien structurées, 

prenant parfois l’aspect de suites de digressions plus ou moins originales sur une 

trame, un voyage mi-vécu, mi-imaginé, qui n’est plus que prétexte. C’est dans sa 

Description de la France Antarctique, récit d’un voyage aux Amériques, qu’il nous 

parle des unicornes de Madagascar et d’Afrique du Sud, et c’est dans la 

Cosmographie universelle, au chapitre consacré aux îles de la Mer Rouge, qu’il 

décrit le pirassouppi du Brésil, dans lequel, avec un peu d’imagination, et en faisant 

abstraction de ses cornes, on peut reconnaître un lama. 

 Ambroise Paré emprunta beaucoup aux travaux d’André Thevet. En 1579, 

dans un chapitre du Livre des monstres,  il écrivit que «Allant le long de la côte 

d’Arabie sur la mer Rouge, se découvre l’île nommée des arabes Cademothe, en 

laquelle vers le quartier qui est le long de la rivière de Plate, se trouve une bête 

que les sauvages appellent Pirassoipi, grande comme un mulet, et sa tête quasi 

semblable, tout son corps velu en forme d’un ours, un peu plus coloré, tirant sur le 

fauve, ayant les pieds fendus comme un cerf. Cet animal a deux cornes à la tête 

fort longues, sans ramures, haut élevées qui approchent des licornes: desquelles se 

servent les sauvages lorsqu’ils sont blessés ou mordus des bestes portans 

venins…et voici le portrait, tiré du cinquième livre de la Cosmographie d’André 

Thevet.152». Le chirurgien situait donc le Rio de la Plata en Arabie, mais on peut 

d’autant moins reprocher à Paré de n’être guère géographe que le texte de Thevet, 

placé dans un chapitre consacré à l’Orient, incitait à la confusion. En 1582, lorsque 

Paré reprit ce passage dans son Discours de la licorne, le Pirassoipi vivait toujours 

en Arabie, mais la mention de la «rivière de la Plate» avait disparu. Le Discours 

d’Ambroise Paré étant une référence incontournable pour les auteurs qui traitèrent 

par la suite de la licorne, tous situèrent comme lui, en Arabie, ce Pirassouppi 

devenu Pirassoipi, et bien peu s’intéressèrent aux écrits de Thevet. 
 
 
   

                                            
152 Ambroise Paré, Discours de la licorne,  Paris, 1582, fol.26. La gravure 
représentant le Pirassoipi, empruntée à la Cosmographie universelle d’André 
Thevet, porte comme légende Figure du Pirassoipi, espèce de licorne d’Italie, mais 
cette dernière précision est vraisemblablement due à une erreur de l’imprimeur. 



 

 

-281- 

 

Ou peut-on voir des licornes ? 
 

 Si l’Inde et l’Afrique semblent avoir été les terres de prédilection des licornes 

et des chasseurs de licornes, tant ceux qui travaillaient en bibliothèque que ceux 

qui recherchaient l’animal sur le terrain, on a cependant vu l’animal sur la terre 

entière, Orient et Occident, Ancien et Nouveau Monde, déserts d’Éthiopie et glaces 

du Groenland. On peut bien sûr, et en partie avec raison, faire remonter, jusqu’à 

Ctésias les témoignages concernant les licornes d’Inde, et jusqu’à Pline ceux sur le 

monocéros d’Éthiopie. Mais on dispose aussi, de la Renaissance au XIXème siècle, 

de nombreux récits de première main, dont il est tentant de vouloir dresser une 

carte. 

 

Licornes
1450-1720

Témoignages et affirmations concordants  

Témoignage ou affirmation isolé

Témoignages décrivant de toute évidence des rhinocéros
 



 

 

-282- 

 

Licornes du XIXème siècle
(1780-1870)

Il n'existe pendant cette période aucun témoignage de première main. Sont donc répertoriées ici les régions 

où, selon des auteurs qui ne les ont jamais eux-mêmes vues, étaient censées vivre les licornes.

Selon plusieurs auteurs  

Opinions isolées

 
 
 

 Jusqu’au XVIIème siècle, les témoignages concernant la licorne d’Éthiopie 

furent les plus fréquents, les plus remarqués étant ceux de Luigi Barthema et du 

père Jérôme Lobo, mais quelques voyageurs, au premier rang desquels Marco Polo, 

ont aussi pu observer la licorne d’Inde. Le Siècle des Lumières ne s’est guère 

intéressé à la licorne, et les voyageurs d’alors ont peu vu un animal auquel ils ne 

croyaient guère. Mais au XIXème siècle, les rapports redevinrent nombreux: la 

licorne des Indes s’était réfugiée sur les contreforts de l’Himalaya; sa cousine 

africaine, presque éteinte en Abyssinie, survivait au sud du continent, ou du moins 

dans l’imaginaire des Boers. En 1863 encore, George Percy Badger, le traducteur 

anglais des voyages de Luigi Barthema, affirmait croire à l’existence de la licorne, 

«dans les régions inexplorées de l’Afrique centrale ou dans les montagnes du 

Thibet». Et lorsque la très sérieuse Revue britannique dut constater, en 1827, que 

les rumeurs de la présence de licornes au Tibet étaient vraisemblablement 

infondées, elle en conclut que cet animal ne pouvait habiter que «dans 

l’imagination des poètes et des romanciers» ou… «dans l’Océanie, dont la zoologie 

n’est pas encore entièrement connue153». 

                                            
153 Revue Britannique, 1827, t.XIII, p.372. 



 

 

-283- 

 

 

 Malgré tous ces témoignages, les penseurs de la Renaissance ont parfois 

imaginé que les licornes, qui pour une raison qui reste à préciser n’auraient pu 

monter dans l’Arche de Noé, avaient disparu lors du déluge154. On est alors surpris 

de constater que dans le premier tiers de ce siècle, qui a vu refleurir une lecture 

ésotériste de l’histoire, parfois innocente mais souvent dangereuse, personne n’ait 

eu l’idée de situer les licornes originelles dans une Atlantide engloutie, ou dans 

quelque fumeuse Hyperborée. Mais si l’on doit se réjouir que la bête de neige ait 

ainsi conservé sa virginité quand bien des mythes l’ont perdue, on est un peu 

inquiet de voir que d’autres, y voyant un symbole de force et de pureté, sont, 

aujourd’hui encore, tentés de la livrer à un triste jeu de correspondances. 

 On est soulagé aussi de ne voir que rarement la légère cavale blanche dans 

un ciel zodiacal où tout semblait prêt pour l’accueillir155. C’est peut-être pour cela 

que la littérature sur la licorne conserve un charme, un intérêt et une fraîcheur que 

n’a pas celle sur son cousin le capricorne. 

                                            
154 Par exemple Conrad Gesner, De Rerum Fossilium, Lapidum et Gemmarum 
Figuris et Similitudinibus Liber, Turin, 1565, p.153. 
155 On trouve souvent à la Renaissance la licorne associée aux représentations du 
signe de la Vierge, mais c’est sans doute plus une réminiscence des Annonciations 
à la licorne qu’un jeu sur la symbolique lunaire de l’animal. 



 

 

-284- 

 

 

 

1.4  -  LA  CORNE  DE  LICORNE, CHOSE  RARE  ET  

PRECIEUSE 
 

 

 

 La corne de licorne s’éclaircit et s’allonge, prenant peu à peu l’aspect que 

nous lui connaissons encore aujourd’hui, longue, blanche, droite et spiralée. 

Quelques cornes célèbres se trouvaient dans les trésors des puissants. Leur 

fonction n’était pas qu’ostentatoire, et elles servaient parfois de contrepoison. Leur 

commerce fort lucratif déclina peu à peu lorsque fut connue l’origine réelle de ces 

belles ivoires. 

 

 

 



 

 

-285- 

 

 
 Bien pis fi un que je sçay, qui, vendant un jour une de ses 
terres à un autre pour cinquante mille escus, il en prit quarante 
cinq mille en or et argent, et pour les cinq restant, il prit une 
corne de licorne: grande risée pour ceux qui le sçurent. 
Comme, disoient-ils, s’il n’avoit assez de cornes chez soy, sans 
adjouster celle-là. 
 
 Brantôme, Les Dames galantes, 1er discours. 
 
 
 
 
Cornes, cela!  Vous me prenez pour cruche 
Ce sont oreilles que Dieu fit 
- On les fera passer pour cornes 
Dit l’animal craintif, et cornes de licornes. 
 
 La Fontaine, Les Oreilles du lièvre. 
 
 
 
 
Cette boite de neige contient une outre de Chalibon, vin réservé 
pour les rois d’Assyrie, qui se boit pur dans une corne de 
licorne. 
 
 Gustave Flaubert, La Tentation de saint Antoine. 
 
 



 

 

-286- 

 

 

 

 

 

 

 Recopiant les descriptions que voyageurs, savants, médecins ou 

naturalistes, nous ont fait de la licorne, nous nous sommes bien souvent arrêtés 

dès qu’il était question de sa corne. Comme si la licorne se définissait par sa robe, 

son corsage, ses sabots, comme si elle pouvait être décrite en oubliant son attribut 

essentiel, celui qui, dans toutes les langues d’Europe, lui donne son nom. Nous 

avions à cela quelques raisons. 

 La corne de licorne, qui, jusqu’au XVIIème, siècle s’est souvent vue 

attribuer des propriétés médicales étonnantes, intéressait particulièrement les 

auteurs, souvent médecins ou apothicaires, qui étaient amenés à disserter sur cet 

animal.  Réservant à cette corne une place à part dans notre travail, nous ne 

faisons que suivre en cela l’exemple de tous ceux qui, de la Renaissance à l'âge des 

Lumières, ont, comme Conrad Gesner, Ambroise Paré et bien d'autres, écrit sur la 

licorne. 

 

 

 

Du symbolisme à la zoologie 
 



 

 

-287- 

 

 Au Bas Moyen-Âge, les discours sur la licorne se divisaient invariablement 

en une première partie traitant de la force physique extraordinaire de l’animal et de 

la ruse permettant sa capture, et une seconde dans laquelle étaient dévoilées les 

significations symboliques ou allégoriques de ces scènes. L’allégorie était presque 

toujours chrétienne; lorsque, chez Richard de Fournival, elle se réfère aux thèmes 

de l’amour courtois, le discours conserve néanmoins la même structure, et la 

description de la licorne dans le Bestiaire d’amour est ainsi parfaitement 

interchangeable avec celles des autres encyclopédies médiévales. Les exceptions 

sont bien rares, et nous n’en noterons qu’une: Isidore de Séville qui, s’il connaissait 

la ruse permettant de capturer l’animal, négligea là comme ailleurs les 

traditionnelles allégories. Cela contribue à donner à ce livre des Etymologiæ un ton 

qui se rapproche plus de l’Histoire des animaux d’Aristote ou de l’Histoire naturelle 

de Pline que des bestiaires médiévaux plus tardifs. 

 

 La curiosité des scoliastes de la Renaissance renversa le point de vue. Si la 

licorne ne rejoignait pas encore, comme le dragon, le domaine des contes et des 

féeries, son existence était désormais discutable, au point que cette discussion 

deviendrait l’un des exercices favoris des érudits des XVIème et XVIIème siècles. Si 

des scènes héritées des allégories de la fin du Moyen-Âge, comme les 

Annonciations-chasses à la licorne, survivraient longtemps dans l’iconographie, les 

lectures métaphoriques perdaient de leur intérêt pour des esprits plus préoccupés 

de savoirs et d’érudition que de symboles et de théologie. Parmi les nombreux 

traités du XVIème siècle consacrés à la licorne, un seul, celui d’Andrea Bacci (1524-

1600), consacre quelques maigres pages aux «figures et allégories de la licorne»1. 

Ce passage de la licorne dans le domaine de ce que l’on n’appelait pas encore les 

sciences naturelles est d’autant plus évident que, à la même époque, 

apparaissaient un peu partout en Europe, dans les trésors royaux et 

ecclésiastiques, puis dans les cabinets de curiosités, des «cornes de licornes» dont 

l’authenticité et les propriétés médicales devinrent aussi un classique du duel 

d’érudition. Cette annexion par la zoologie d’un unicornis savamment rebaptisé 

monocéros se fit très naturellement, avec facilité, car, à l’inverse du lion, du dragon 

ou du griffon, la licorne n’était guère recyclée dans les figures obligées de 

l’héraldique2 ou dans une symbolique alchimique à vocation labyrinthique3. 

                                            
1  Andrea Bacci, De Monocerote seu Unicornu, ejusque Admirandis Viribus et Usu 
Tractatus, Stuttgart, 1598 (1566), pp.90-95. 
2  La licorne est certes une figure héraldique estimée, mais elle fut très peu 



 

 

-288- 

 

 

 La coupure entre le discours médiéval et celui de la Renaissance est très 

nette. On ne peut guère trouver qu’un seul précurseur, assez lointain, pour 

représenter la transition entre ces deux manières d’appréhender sinon la nature, 

du moins la licorne, et il s’agit bien sûr d’Albert le Grand. Dans son traité De 

Animalibus, écrit vers le milieu du XIIIème siècle avec une méthode strictement 

descriptive qui rompt avec les allégories du Physiologus, Maître Albert n’utilise pas 

moins de dix noms pour désigner des animaux unicornes: monoceros, monoceron, 

archos, unicornis, rhinoceros, onager indicus, asinus indicus, auxquels il convient 

d’ajouter bos et taurus, du moins pour leurs variétés orientales4. Le monoceron est 

le monocéros de l’Histoire Naturelle de Pline, à laquelle rien n’est ajouté. 

L’unicornis quant à lui est «un animal de taille moyenne, aux sabots fendus, qui vit 

dans les montagnes et les déserts, portant une longue corne sur le milieu du front, 

avec laquelle il peut percer même la chair de l’éléphant, et qui ne craint pas les 

chasseurs. Pompée exhiba cet animal à Rome aux jeux du cirque5.» Interrompant 

là la lecture, nous pourrions penser qu’Albert parle maladroitement du rhinocéros; 

la suite du texte nous apprend pourtant que cet animal «adore les jeunes vierges 

et qu’à leur vue il s’approche et s’endort à leur côté, permettant aux chasseurs de 

le capturer et de le ligoter».  

 La référence nouvelle aux jeux du cirque enrichissait déjà quelque peu le 

corpus classique sur le sujet. Elle ne passa pas inaperçue, les auteurs de la 

Renaissance manquant rarement de signaler que «jamais les Romains ne 

montrèrent de licorne aux jeux du cirque, puisque l’animal ramené par Pompée 

était un rhinocéros». Mais l’essentiel est peut-être dans le «Dicunt» qui introduit le 

passage concernant la capture de l’animal, et qui indique sinon le scepticisme, du 

moins la prudence. Autre nouveauté, d’autant plus remarquable qu’elle resta isolée 

jusqu’à la redécouverte du narval au tout début du XVIIème siècle, Albert adjoignit 

à sa liste de quadrupèdes unicornes un «monoceros piscis», «poisson de mer, avec 

                                                                                                                                
utilisée avant le XVIIème siècle, qui en fit surtout un support de blason. Voir supra, 
p.130sq. 
3  C.G. Jung, dans Psychologie et alchimie, exagère sensiblement l'importance de 
la licorne pour la symbolique alchimique. 
4  Les articles qu’Albert le Grand consacre aux animaux unicornes sont éparpillés 
en divers points de son traité (liv.II, tract.I, ch.2 ; XII, II, 8 ; XII, III, 7 ; XXII, II, 
1 ; XXIV). Tous ces passages sont repris intégralement dans M. Hubert , “Notes de 
lexicographie thomiste”, in Archivum Latinitatis Medii Ævi, 1957, t.XXVII, pp.167-
187. 
5  Albert le Grand, De Animalibus , liv.XXIII, II, 1. 



 

 

-289- 

 

une corne au front, qui peut transpercer les poissons et les navires. Mais cet animal 

est très lent, et ceux qu’il attaque peuvent s’enfuir6.» 

 Enfin, Albert fut le premier auteur connu à aborder particulièrement le 

problème de la corne de la licorne et de ses propriétés médicinales, que le Moyen-

Âge semble jusque-là avoir ignorées. Le Maître en avait vu une, qu’il nous décrit 

«lisse et longue de dix pieds7» et dans laquelle les auteurs de la Renaissance 

verraient le plus souvent ce que l’on tenait alors pour de l’«ivoire fossile», ou pour 

la corne des licornes d’avant le déluge, c’est-à-dire une stalactite ou un os pétrifié. 

Il reste que le premier auteur occidental à rapporter les propriétés attribuées à la 

corne de licorne était aussi le premier à en douter, puisqu’il ne voyait pas plus de 

pouvoirs dans cette corne que dans celle du cerf, dont la poudre est excellente 

pour les maux de ventre, mais aussi pour blanchir les dents et renforcer les 

gencives. On croirait déjà lire, l’érudition ostentatoire et labyrinthique en moins, les 

traités de pharmacie des XVIème et XVIIème siècles.  

 

 Le discours académique sur la licorne prit, à la Renaissance, une forme 

nouvelle, qu’il conserverait jusqu’au XVIIIème siècle. Il se compose toujours de 

deux parties, mais leur contenu a changé. La première discute l’existence de 

l’animal, avec quelques références obligées qui vont des auteurs classiques, au 

premier rang desquels Pline et Aristote, aux voyageurs du Moyen-Âge finissant, 

Marco Polo et Luigi Barthema. Une seconde partie, d’un genre plus libre, aborde 

ensuite les propriétés médicinales de la corne. Les sommets de ce discours 

scolastique furent sans doute les textes de Conrad Gesner8 au XVIème siècle, puis 

d’Ulysse Aldrovandi9 et surtout de Thomas Bartholin10 au XVIIème, qui citent 

chacun sur ce sujet plus d’une centaine d’autorités, souvent les mêmes d’un auteur 

                                            
6  ibid., liv.XXIV. 
 Le narval, rarement agressif, est au contraire très rapide et fuit à l’approche des 
navires. Mais le XIXème siècle verrait encore en lui un féroce prédateur et un 
danger pour les bateaux, comme en témoigne Jules Verne dans ce passage extrait 
de Vingt mille lieues sous les mers: «Le narval est équipé d’une sorte d’épée 
d’ivoire, d’une hallebarde, suivant l’expression de certains naturalistes. C’est une 
dent principale qui a la dureté de l’acier. On a trouvé quelques-unes de ces dents 
implantées dans le corps des baleines que le narval attaque toujours avec succès. 
D’autres ont été arrachées, non sans peine, de carènes de vaisseaux qu’elles 
avaient percées d’outre en outre, comme un foret perce un tonneau.» 
7  Albert le Grand, De Animalibus,  liv.XII, II, 7. 
8  Conrad Gesner, Historia Animalium, Liber Primus, de Quadrupedibus Viviparis, 
Zurich, 1551 
9  Ulysse Aldrovandi, De Quadrupedibus Solipedibus, Bologne, 1616, pp.384-415 
10  Thomas Bartholin, De Unicornu Observationes Novæ, Padoue, 1645. 



 

 

-290- 

 

à l’autre, qui pour la plupart apparaîtront, ici ou là, dans ce travail. Même dans un 

texte à vocation humoristique comme celui de Guillaume Bouchet (1526-1606), qui 

se préoccupait moins de l’existence de l’unicorne que de savoir si l’on pouvait être 

à demi cocu, la structure du discours reste la même; les autorités sont simplement 

réduites au minimum, Thevet pour la première partie et Rondelet pour la 

seconde11. Au XVIIIème siècle, c’est encore cette forme que prendrait le bref et 

sceptique article Licorne de l’Encyclopédie. 

 

 La corne et l’animal qui la porte étaient donc deux sujets indissociables, 

mais différents. Au XVIème siècle, Paré croyait encore à l’existence de la licorne 

mais faisait peu de cas de sa corne, tandis que Gesner, prudent quant à la réalité 

de l’animal, l'était moins quant aux propriétés de la corne. Plus tard, lorsque 

l’origine des belles ivoires torsadées ornant les demeures des princes fut connue, 

des médecins continuèrent à voir dans la défense de narval un puissant 

contrepoison. Mais alors que descriptions et représentations de la licorne sont 

longtemps restées variées, voire contradictoires, le modèle iconographique de la 

corne s'est fixé très tôt, entre le XIIème et le XIVème siècle. 

 

 

 

La corne dans les miniatures médiévales 
 

 Les enluminures médiévales nous montrent des unicornes, licornes et 

monocéros de silhouettes et de coloris fort variés. La corne de laquelle ils tiennent 

leurs noms n’est nullement décrite dans le texte du Physiologus et de ses variantes 

et peut, dans les plus anciennes représentations, prendre des aspects assez divers. 

 Plantée parfois sur le nez, elle porte la marque de la confusion fréquente, 

que fit notamment Isidore de Séville, entre licorne et rhinocéros12. 

 

 Recourbée et de couleur sombre, parfois déjà spiralée, elle ressemble dans 

certaines miniatures du haut Moyen-Âge, notamment byzantines, aux cornes 

d’antilope qui ont pu parfois, sans doute dès avant les défenses de narval, passer 

pour cornes de licorne. 
                                            
11  Guillaume Bouchet, Les Sérées, Paris, 1873 (1584), tome II, pp.85-86. 
12  Isidore de Séville, Etymologiæ, liv.XIII, ch.2. Voir, plus loin, le chapitre sur la 
licorne et le rhinocéros, et notamment la miniature de l’évangéliaire d’Averbode, 
t.II, p.221. 



 

 

-291- 

 

 
 
 

          
 

A gauche: Licorne à corne recourbée sur le plus ancien Physiologus enluminé 
qui nous soit parvenu, celui de la bibliothèque municipale de Berne. La robe 
de la licorne est d’un bleu-gris assez sombre. Le style hellénisant des 
miniatures de ce manuscrit carolingien de la première moitié du IXème siècle 
laisse penser qu’elles copient peut-être des illustrations antiques tardives 
aujourd’hui perdues13. 
A droite: Corne de licorne ressemblant à une corne d’antilope sur un 
manuscrit byzantin du Physiologus, datant du XIème siècle. Ce manuscrit 
était autrefois conservé à la bibliothèque de la Schola Evangelica de Smyrne, 
qui brûla en 1922. 

 
 
 

 Longue et fine sur les miniatures anglaises des XIIIème et XIVème siècles, 

elle est plus courte dans les bestiaires picards. Droite et blanche, elle ressemble 

déjà un peu aux défenses de narval; large, brune et courbe, elle fait plutôt penser 

à une corne de rhinocéros plantée par erreur sur le sommet de la tête. 
 
 
 

                                            
13   Sur cette question, voir Xenia Muratova, “Problèmes de l’origine et des sources 
des cycles d’illustrations des manuscrits des bestiaires”, in Épopée animale, fable, 
fabliau, Paris, PUF, 1981, pp.383-400. 



 

 

-292- 

 

            
 

A gauche: Licorne bleue à corne lisse sur un bestiaire du XIIIème siècle. 
A droite: Petite licorne brune à corne courte sur une miniature du Bestiaire 
d’amour de Richard de Fournival, peinte à la fin du XIIIème siècle. 

 

 
 
Licorne à courte corne blanche sur un bestiaire picard. Bestiaire divin de 
Guillaume le Clerc, vers 1285. La corne est ici spiralée, ce qui est parfois le 
cas, mais pas toujours, sur les miniatures de cette période. 

 



 

 

-293- 

 

 
 

En signe d’hospitalité, les personnes aisées offraient à leurs invités de se 
laver les mains avant et après le repas. L’eau destinée à cet effet était 
contenue dans des aquamaniles comme celui-ci, qui prenaient souvent la 
forme d’animaux. La licorne et le griffon sont des thèmes assez fréquents. 
Pour la première, cela peut-être lié à l’image de pureté de l’animal, mais pas 
à la légende de la purification des eaux, guère connue avant le XIVème siècle. 
Sur cet aquamanile de la fin du XIIIème ou du début du XIVème siècle, on 
voit qu’une corne spiralée peut ne ressembler en rien à une défense de 
narval. 

 
 
 

 C'est en Angleterre, à la fin du XIIème siècle, que cette corne prit pour la 

première fois l’aspect que nous lui connaissons aujourd’hui: longue et fine, blanche 

ou beige, spiralée, semblable en tous points aux défenses de narval. L'influence du 

modèle anglais, mais aussi sans doute l'apparition en Europe continentale des 

premières incisives de narval venues de Scandinavie, d'Islande et des îles 

britanniques, aidèrent cette image à se répandre. Au début du XIVème siècle, la 

quasi-totalité des bestiaires montraient des licornes arborant sur leur front ces 

longues ivoires torsadées qui, à la même époque, commençaient à être vendues, et 

utilisés en médecine, comme cornes de licorne. Les textes de ces bestiaires tardifs, 

pourtant, restent encore muets quant à l'aspect de cette corne, et modestes quand 

il est question de sa longueur.  
 
 
 



 

 

-294- 

 

 
 

Cette licorne, figurant dans une lettrine d'un bestiaire en latin de la fin du 
XIIème siècle, intitulé Historia Animalium cum Picturis, est l'une des toutes 
premières dont la corne, bien que curieusement recourbée à son extrémité, 
fait clairement penser à une défense de narval. Le manuscrit a été peint en 
Angleterre, où des dents de narval étaient parfois repêchées sur les côtes. 

 

 
Pour mieux montrer l'exceptionnelle longueur de la corne de cette licorne, 
l'enlumineur lui fit transpercer le cadre de la miniature. Bestiaire d’amour 
rimé, fin du XIIIème siècle. 

 
 
 



 

 

-295- 

 

 
Enluminure marginale d'un psautier anglais du XIVème siècle. Malgré sa 
teinte brune, la corne dont cette licorne semble soudain menacer le chasseur 
qui vient de la blesser est indiscutablement une défense de narval. Le large 
geste de la main gauche de la Dame est plus d’appel que de surprise, et sa 
main droite semble repousser l’animal venu cherche confort et protection. 

 

 
 

Au début du XVème siècle, l’image de l’albe bête à la corne en colimaçon 
s’était largement répandue. Le Maître de Marguerite d’Orléans, illustrant vers 
1425 ce manuscrit du Livre des merveilles du monde14, connaissait mieux la 
corne de la licorne que les défenses de l’éléphant. Sur cette miniature 
présentant les merveilles de l’Afrique, tout comme sur celle illustrant, dans le 
tome suivant, le chapitre consacré à l’Inde, il a dessiné une très classique 
licorne, dont la corne a également servi de modèle à l’unique défense, 
rectiligne et spiralée, d’un curieux éléphant aux oreilles d’épagneul. 
 
 

                                            
14   Si le titre diffère, le texte est identique à celui du Livre des secrets de l’histoire 
naturelle, voir supra, p.211. 



 

 

-296- 

 

 
 
Alexandre combat contre les unicornes et les dragons, miniature d'un roman 
d'Alexandre du milieu du Xvème siècle. Les cornes des licornes ont des dents 
de scie, ce qui renforce leur côté violent, sauvage. Dans son Livre du Trésor, 
Brunetto Latini décrit l'Antula, une bête sauvage qui se bat à l'aide de deux 
cornes en formes de scie, et qui a peut-être inspiré cette image de la licorne. 
 
 
 



 

 

-297- 

 

 
 

Réalisée vers 1463, et attribuée à Francesco di Giorgio, cette superbe 
miniature orne la première page d’un riche manuscrit du De Animalibus 
d’Albert le Grand. Le peintre semble avoir voulu concilier ici plusieurs images 
de la licorne. Cet animal a la silhouette de petit chevreau de l’unicornis des 
bestiaires. Sa corne est spiralée, ses sabots sont fendus, ainsi que le voulait 
la tradition iconographique. Mais au lieu d’être longue et blanche, sa corne est 
courte et noire, comme celle du monoceros de Pline. La gueule large et 
ouverte, la robe brune, le mouvement de recul qu’elle semble esquisser, 
contribuent aussi à l’aspect particulièrement sauvage de cette licorne15. 

 

 

 

La corne dans l’iconographie de la Renaissance 
 

 L’imprimerie contribua à généraliser cette vision de la corne de licorne, 

puisque sur toutes les gravures que j’ai eu l’occasion de voir, jusqu’au XVIIème 

                                            
15   Si elles peuvent avoir des robes et des silhouettes différentes, les licornes 
peintes par Francesco di Giorgio ont cependant toutes des cornes assez courtes. 
Voir le Triomphe de la Chasteté qui se trouve à Malibu, au musée Paul Getty, ou le 
pavement de la chapelle Sainte Catherine, dans la cathédrale de Sienne. 



 

 

-298- 

 

siècle, cette arme est longue, fine, contournée comme un cordage de navire. Si elle 

est invariablement blanche ou beige, et torsadée ou, comme on le disait alors 

«tournée en vis», la corne de licorne n’a pourtant pas toujours dans l’imagerie de 

la Renaissance toutes les caractéristiques de la défense de narval. Elle est souvent 

enroulée vers la droite, mais ni Gesner, ni Aldrovandi, ni aucun des naturalistes 

d’alors ne semblent avoir remarqué que les ivoires qu’ils avaient eu l’occasion 

d’observer étaient toutes, à l’exemple des coquillages, spiralées vers la gauche. On 

trouve ainsi quatre cornes lévogyres pour deux dextrogyres dans la série des 

tapisseries de La Dame à la licorne, tandis qu’à l’inverse, sur les tapisseries de La 

Chasse à la licorne, quatre cornes s’enroulent vers la droite et deux seulement vers 

la gauche. Plus significatif, il arrive encore que la corne de l’animal soit recourbée, 

à la manière de certaines cornes d’antilopes qui, également spiralées, ont pu aussi 

à l’occasion passer pour cornes de licornes.  
 
 
 

 
 

Dessin d’Albrecht Dürer dans la marge du livre de prières de l’empereur 
Maximilien. Les licornes de Dürer ont presque toujours, comme ses démons 
et diables unicornes, une corne de longueur moyenne, issue du sommet du 
crâne et curieusement recourbée vers l’avant. Il y a quelque chose de 
chthonien dans cette corne qui, au lieu de s’élever vers le ciel, semble vouloir 
replonger vers la terre. Cela peut s’expliquer ici par le souci de donner à 
l’unicorne un aspect maléfique. En effet, selon Erwin Panofsky, dans ce dessin 
qui illustre le psaume 129, la licorne symboliserait l’obscurité et la grue 
l’aurore16. Voir aussi, p.88 et 146, des gravures de Dürer. 

 
 
 

                                            
16   Voir Erwin Panofsky, Albrecht Dürer, Princeton, 1948, vol.I, p.189. 



 

 

-299- 

 

 Pourtant, si la longueur de la corne varie sensiblement d’une représentation 

à une autre, on y reconnaît dès lors, et l’évidence s’en affirme avec le temps, la 

défense de narval. Figurant dans les trésors royaux et les collections des curieux, 

elle est aussi de plus en plus souvent décrite et représentée, comme corne de 

licorne, dans les recueils de «singularités» et les traités de médecine. 
 
 
 

 
 

Dans le corps habitent l'âme et l'esprit, gravure d'un traité d'alchimie imprimé 
au début du XVIIème siècle (Lambspringk, Herzlicher teuscher Traktat vom 
philosophischen Steine…, Francfort, 162517). Le corps est symbolisé par la 
forêt, l'esprit par la licorne, l'âme par le cerf. Par sa taille comme par sa 
forme, la longue corne que porte cette licorne chevaline et barbichue est 
indiscutablement une défense de narval18. 

 
 
 

 La longue corne qu’arbore la licorne d’Arabie de la Cosmographie de 

Sébastien Munster, parue en 1550, est sans doute l’une des plus belles de la 

gravure de la Renaissance19. Légèrement rétrécie à la base, elle a indiscutablement 

pour modèle une défense de narval. Dans le même ouvrage, quelques pages plus 

                                            
17  Aucune gravure n’illustre la première édition de ce texte, datée de 1598. La 
rencontre entre le cerf et la licorne est cependant décrite dans le texte. 
18  Cette gravure peut être comparée à la tapisserie de la p.41 
19  Sébastien Munster, La Cosmographie universelle contenant la situation de 
toutes les parties du Monde, Paris 1586 (1536), p.1134. Voir la gravure p.156. 



 

 

-300- 

 

loin, on trouve parmi d’autres animaux exotiques une autre licorne dont le rostre, 

excessivement recourbé et plus crénelé que torsadé, ne ressemble, en revanche, à 

aucune production connue de la nature20. Les impératifs de dessin d’une gravure 

touffue, toute en courbes, dans laquelle se côtoie tout un bestiaire exotique, 

puisque la même illustration se retrouve en tête du chapitre sur «les animaux 

d’Africque» comme de celui sur «les animaux d’Indie», peuvent expliquer sa 

courbure, mais ils ne justifient guère la curieuse crénelure bosselée qui remplace 

l’habituelle spirale. 
 
 
 

 
 
Les animaux d'Inde et d'Afrique, gravure de la Cosmographie 
de Sébastien Munster (1550). 
 
 
 

 Les bestiaires du Moyen-Âge distinguaient parfois déjà le monocéros de 

l’unicornis. Les savants de la Renaissance, devant les incohérences et les 

contradictions de leurs informations sur «la» licorne ont souvent été amenés à 

supposer l’existence de plusieurs variétés de quadrupèdes unicornes. Cette idée 

avait, entre autres, l’avantage de permettre de considérer comme «cornes de 

licorne» des objets d’origines différentes, cornes de rhinocéros ou d’antilopes, 

défenses de mammouth ou de narval. Elle permettait surtout d’expliquer la 

contradiction entre les belles et longues lances ivoirines des trésors royaux et les 

                                            
20  ibid., p.1289. 



 

 

-301- 

 

sources classiques les plus fréquemment citées en matière de licorne. En effet, 

Pline avait donné à son monocéros «une seule corne noire de deux coudées21» et 

Élien, citant Ctésias, avait armé le front de l’âne des Indes d’une improbable 

«corne longue d’une coudée et demie, dont la base est blanche, la pointe pourpre 

et la partie médiane complètement noire22». Mais même lorsqu’un auteur prudent 

précise qu’il existe de nombreux quadrupèdes unicornes, celui qui est représenté, 

qu’on l’appelle monocéros, unicornis, ou simplement licorne, porte toujours une 

corne blanche, longue, spiralée. Cela put même faire dire à certains que, s'il 

existait bien un quadrupède portant une longue corne droite et «tournée en vis», il 

ne saurait s’agir là de l’authentique licorne dont la corne combat le venin, puisque, 

selon les classiques, cette dernière portait une corne noire. 
 
 
 

 
 

Citant sans doute Élien, le poète grec Manuel Philès(1275-1340) écrit dans 
son Livre des propriétés des animaux qu'en Inde vivent des ânes sauvages à 
tête rouge dont le front s'orne d'une corne unique faite de trois bandes noire, 
blanche et rouge23. Sur un manuscrit grec du XVIème siècle, le miniaturiste 
tenta de concilier ce texte avec l'image qu'il se faisait de la licorne blanche, 
caprine, à corne spiralée. 

 
 
 

                                            
21  Pline, Histoire naturelle,  liv.VIII, ch.31. 
22  Élien, Sur la Nature des animaux, liv. IV, ch.52. 
23  Il existe une traduction latine de ce texte grec: Manuel Philès, De Animalium 
Proprietatibus, Utrecht, 1730, pp.160-168. 



 

 

-302- 

 

 Quant aux témoignages ultérieurs, si beaucoup se conforment soit à 

l’opinion des artistes, soit, lorsque l’auteur est plus lettré, à celle de Pline, certains 

sont totalement atypiques et auraient pu donner lieu à d’intéressantes peintures. 

Ainsi de l’unicorne «Toré Bina» d’Afrique, cité par Ole Worm, dont la corne jaune 

vif, lisse, longue de trois paumes et dont la pointe s'orne d’une touffe de poils 

rouges24, n’a malheureusement jamais été représentée. 

 L’iconographie resta donc imperturbablement fidèle à la défense de narval. 

Même les nouveaux unicornes «découverts» par le cosmographe André Thevet 

arborent une corne mince et spiralée, qui a d’ailleurs les même propriétés que celle 

de ces licornes auxquelles Thevet ne croit pas. Le Pirassouppi du Brésil «a deux 

cornes fort longues, sans ramures, fort élevées et qui approchent de ces licornes 

tant estimées et desquelles se servent les sauvages lorsqu'ils sont blessés et 

mordus de bêtes ou poissons portant venins25». De la corne du Camphur des îles 

Moluques, nous savons seulement qu’elle est «rare et riche, et très excellente 

contre le venin26»; le graveur nous la représente certes plus courte qu’une dent de 

narval, mais identique à elle par sa forme. L'imagination de Thevet, celle de son 

graveur, et la notre encore aujourd'hui, sont à ce point nourries de l'image 

devenue traditionnelle de la licorne, que lorsqu'elles rêvent un autre unicorne, sa 

corne est encore blanche, et «contournée». 

 

 

 

L’œuf, la poule et la licorne 
 

 Fasciné par la dissymétrie, Roger Caillois a consacré à la licorne et au narval 

un article d’une rare élégance. «Le rostre démesuré [du narval], écrivait-il dans Le 

Monde à la veille de Noël 1976, introduit un déséquilibre quasi inadmissible dans 

l’ordre naturel et peut prétendre relever par ce scandale anatomique de la 

catégorie du fantastique proprement et justement dit. La licorne, elle, est au 

contraire simplement merveilleuse, c’est-à-dire féerique, et comme telle ne tarde 

pas à se retrouver captive du cabinet des fées27». Si l’on s’accorde à voir 

                                            
24  Ole Worm, Museum Wormianum seu Historia Rerum Rariorum, Amsterdam, 
1655, p.287. 
25  André Thevet, Cosmographie universelle, Paris, 1575, liv.V, ch.5, p.130. 
26  ibid., liv.XII, ch.5, p.431. 
27  Roger Caillois, “De la Licorne au narval”, in Le Monde, 24-12-1976, article repris 
dans Le Mythe de la licorne, Montpellier, Fata Morgana, 1992. 



 

 

-303- 

 

aujourd’hui dans la licorne un animal imaginaire, sa composition anatomique n’a 

rien d’inconcevable, ni même d’improbable pour qui n’est guère versé en sciences 

naturelles - le vilain rhinocéros unicorne existe bien. Le narval, en revanche, dont 

l’incisive gauche peut mesurer jusqu’à trois mètres tandis que la droite ne dépasse 

pas quelques dizaines de centimètres, semble un défi à l'habituelle symétrie de la 

nature28. Tout comme Roger Caillois, Pablo Neruda s’était procuré à grands frais 

une défense de narval qu’il dit avoir… perdue dans un hôtel de Genève. «Le narval 

existe-t-il? Est-il possible que cet animal marin extraordinairement pacifique, qui 

porte sur le front une lance d’ivoire de quatre à cinq mètres, striée en torsade de 

bout en bout et terminée en aiguille, puisse passer inaperçu de millions de gens, 

jusque dans sa légende, jusque dans son merveilleux? …La licorne de mer garde 

son mystère, dans ses courants ombreux et perdus, avec sa longue épée d’ivoire 

submergée dans l’océan inconnu… Les artistes du temps nous ont laissé pour 

l’éternité, éblouissante sur les tapisseries, la licorne terrestre entourée de dames 

huppées au teint d’albâtre, la licorne et sa majestueuse auréole d’oiseaux 

chanteurs ou d’apparat29.» Pour autant, opposer les deux animaux ne nous aide en 

rien à comprendre comment la défense de narval a passé pour corne de licorne30. 

La casuistique illuminée du jésuite Athanase Kircher qui, posant que la licorne 

existe, puisque les Saintes Écritures en font état, et que les cornes de licorne des 

trésors royaux appartiennent au narval, conclut avec une imperturbable logique 

que la licorne est un gros poisson des mers arctiques, nous avancerait tout 

autant31. 

                                            
28  Roger Caillois eût été fort surpris, et peut-être quelque peu fâché, d’apprendre 
que l’un de ses devanciers sur ce thème fut…  Emmanuel Kant . Voir infra, t.II, 
p.263. 
29   Pablo Neruda, J’avoue que j’ai vécu, Paris, Gallimard, 1975, pp.286-288. 
30  Roger Caillois et Pablo Neruda, sans le savoir sans doute, renversent ici, dans 
un sens poétique, l’argument fort rationnel qu’avançait, au XIXème siècle, l’un des 
ultimes défenseurs de la licorne réelle: «La description de la licorne n'a rien de 
fabuleux. Écoutons nos adversaires eux-mêmes: “On dit (dictionnaire des sciences) 
que c'est un animal craintif, habitant le fond des forêts, portant au front une corne 
blanche de cinq palmes, de la taille d'un cheval et d'un poil brun tirant sur le noir”. 
La difficulté ne peut tomber que sur cette longue corne, dont est orné le front de 
notre quadrupède. Sa direction horizontale, sa position, sa solitude, la forme de 
l'animal qui la porte, voila, dira-t-on, ce qui n'est pas naturel; mais alors la défense 
du narval, qui a jusqu'à 14 pieds de long, qui a une direction horizontale, qui part 
de la mâchoire supérieure, qui enfin appartient à un habitant des ondes, est bien 
moins naturelle encore. C'est cependant un cétacé sur l'existence duquel il n'y a 
plus de doute» écrivait Jean-François Laterrade dans sa Notice en réfutation de la 
non existence de la licorne, Bordeaux, 1836. 
31  Athanase Kircher, Mundus Subterraneus, Amsterdam, 1667, t.II, p.67. 



 

 

-304- 

 

 

 A l’exception, unique mais notable, d’Albert le Grand, aucun érudit du 

Moyen-Âge ne semble avoir soupçonné l’existence d’un animal marin susceptible 

d’arborer ces belles cornes. Parler, et l’idée est en filigrane dans le texte de Caillois, 

d’un «refus» plus ou moins inconscient d’accepter l’existence du narval est d’autant 

plus injustifié qu’une créature dissymétrique eût sans doute moins surpris la 

connaissance médiévale, avide de merveilles, que la science d’aujourd’hui, 

enfermée dans les régularités.  

 

 Le grand Nord était presque ignoré des anciens, qui n’y situaient guère que 

les baleines, méconnues au point d’être parfois confondues avec les tortues32, et 

les féroces griffons d’Hyperborée. Le bestiaire médiéval est tout entier construit à 

partir du Physiologus hellénistique et de l’Histoire naturelle de Pline, peuplés 

essentiellement de créatures vivant, ou censées vivre, au sud de la Méditerranée. 

Le narval n’y figurait donc point et, étant assez rare, il n’y a rien d’étonnant à ce 

qu’il soit longtemps resté inconnu. Sa défense n’en est pas moins belle, et l’on ne 

doit pas non plus être surpris que quelques exemplaires soient parvenus en Europe 

continentale, à l’issue d’un long périple commercial, sans compter les quelques 

dents perdues ou brisées que de généreuses vagues rejetèrent parfois sur les côtes 

anglaises. 

 Sont-ce ces belles ivoires torsadées dont, ignorant la nature réelle, on fit 

des cornes, qui influencèrent l’iconographie pour allonger, affiner et finalement 

«tourner en vis» les cornes des licornes peintes ou gravées? Est-ce au contraire 

parce que l’on tenait déjà cette corne pour spiralée, ou à tout le moins striée, que 

le rostre du narval put ainsi passer pour elle? La réponse à une telle question est 

d’autant plus hasardeuse qu’il est difficile, voire impossible, de décider à partir de 

quelle date les défenses de narval ont commencé à circuler en Europe continentale, 

et à y être connues comme cornes de licornes. On se permettra cependant de 

noter, même s’il s’agit d’un cas peut-être isolé, une unicorne syriaque du VIème 

siècle dont la corne présentait déjà la longueur et les torsades caractéristiques. 

Plus loin encore, Élien de Préneste, l’un des rares auteurs classiques à l’origine du 

mythe de la licorne, écrivait déjà que «Entre les sourcils, elle possède une corne 

saillante, qui n’est pas lisse mais forme des spirales(stries) par croissance tout à 

fait naturelle33». 

                                            
32  Par Hildegarde de Bingen dans le Livre des subtilités des créatures divines. 
33  Élien de Préneste, De la Nature des animaux, liv.XVI, 20. Le terme utilisé par 



 

 

-305- 

 

 
 
 

 
 

Unicorne du baptistère de Huarte d’Apamène (Syrie, VIème siècle). 
 
 
 

  On connaît deux défenses de narval dont la sculpture par des artisans 

anglais remonte au XIIème siècle34, mais rien ne permet d'assurer qu'elles étaient 

déjà, à cette date, considérées comme cornes de licorne. On peut même supposer 

le contraire, le thème de l'animal unicorne ne figurant pas parmi les nombreux 

motifs animaux représentés tout au long de la spirale. 

 

 

 

Licornes naturelles et artificielles 
 

 Si un doute a toujours subsisté, quant aux régions où l’on pouvait voir des 

licornes, les lettrés de la fin du Moyen-Âge savaient parfaitement où admirer leurs 

cornes éponymes, dans les trésors des rois, des princes, des abbayes et des 

cathédrales. Au-delà, leur trace se perd dans un passé souvent mystérieux, parfois 

légendaire. La corne des rois de France, conservée à l’abbaye de Saint-Denis, 

aurait été offerte à Charlemagne par un potentat oriental; les cornes de licornes de 

la cathédrale de Venise, ramenées par le doge après la prise de Constantinople; 

                                                                                                                                
Élien peut signifier aussi bien stries que spirales. 
34  L'une se trouve au musée de Liverpool, l'autre à Londres, au Victoria and Albert 
Museum. Voir p.328. 



 

 

-306- 

 

celle de Strasbourg offerte au chapitre par le roi Dagobert. Nous savons aussi, et, 

s'agissant d'une défense de narval, cela a plus de vraisemblance, que la plus belle 

corne du trésor royal d’Angleterre avait été découverte en 1577, sur ce qui 

deviendrait la terre de Baffin, région où la présence de licornes quadrupèdes ne 

semble pourtant pas avoir été attestée. Nous ignorons en revanche l’origine des 

cornes de moindre taille qui, depuis le XIVème siècle, figuraient parmi les joyaux 

de la couronne. 

 

 Dans l'Occident du XVIème siècle, les cornes de licorne étaient encore peu 

nombreuses. Étant difficiles à trouver, elles se négociaient rarement, et à des prix 

très élevés, ce qui a parfois fait penser à tort que certaines pourraient être des 

faux. Le naturaliste Conrad Gesner signalait ainsi, au milieu du XVIème siècle, que 

l’ivoire qui a macéré ou bouilli dans une décoction de «je ne sais quel médicament» 

est ramollie au point de pouvoir prendre quelque forme que l’on souhaite. Il semble 

même avoir pensé qu’une défense d’éléphant entière aurait pu ainsi être redressée 

puis taillée pour lui donner l’aspect d’une corne de licorne35. 

 L’idée n’était pas rare au XVIème siècle. On la retrouve chez Jérôme Cardan 

qui, s’il tenait pour acquise la réalité de la licorne et de sa corne, qu’il appelle 

curieusement os monocerotis, affirme néanmoins que de nombreuses cornes sont 

des faux en ivoire travaillée36. Il raconte ainsi s’être assuré de l’authenticité de la 

corne de Saint-Denis, lors d’un voyage en France, en constatant que sa matière 

était d’une telle dureté que les spirales, caractéristiques de la corne de licorne, ne 

pouvaient être artificielles37. 

 Le très sceptique Ambroise Paré avança également cette hypothèse à 

plusieurs reprises. Dans son Discours de la licorne tout d’abord, citant l’Historia 

Scottorum d’Hector Boethius (vers 1470-1550), il nous apprend qu’en Écosse les 

défenses de l’éléphant de mer (morse, appelé ainsi à cause de ses défenses) sont 

«par artifice creusées et vendues pour corne de licorne, comme on fait de celles du 

rohart38 et de l’éléphant». Il revint sur ce sujet quelques mois plus tard, arguant 

cette fois d’autorités plus conséquentes: «Ces raisons ont induit André Marin à 

                                            
35  Conrad Gesner, Historia Animalium, Liber Primus, de Quadrupedibus Viviparis, 
Francfort, 1603 (1551), p.693. 
36  Jérôme Cardan, De Rerum Varietate, Bâle, 1557, pp.1162-1164. 
37  ibid. 
38  Paré tient apparemment à tort l’éléphant de mer et le rohart pour deux espèces 
différentes, alors que les deux vocables désignent généralement le même animal, 
aujourd'hui connu sous le nom de morse. 



 

 

-307- 

 

penser que telle corne ne fut pas naturelle, mais artificielle, fabriquée par la main 

de quelque ingénieux maître, qui par certaine mixtion l’a contrefaite auprès du 

naturel. Ce qui est prouvé par Dioscoride, livre 4, chapitre 71, feuillet 52, qui dit 

que faisant cuire la racine de mandragore avec ivoire l’espace de six heures, elle le 

mollifie tellement qu’on peut aisément en faire ce qu’on voudra. Pareillement 

Cardan…39.» Outre qu’il nous rappelle les étranges relations qu’entretiennent, 

depuis le haut Moyen-Âge, éléphant et mandragore40, Paré apporte surtout à 

l’appui de sa thèse l’autorité de l’un des médecins classiques, que ses ennemis de 

la faculté pouvaient difficilement récuser. 

 

 Un assez grand nombre de cornes de licorne entières, signalées dès la 

Renaissance, nous sont parvenues. Il a fallu attendre le vingtième siècle, pour 

apprendre que l’une des plus connues d’entre elles - nous verrons bientôt laquelle - 

était un os fossile et non, comme toutes les autres, une défense de narval. Aucune 

de ces cornes n’est cependant un faux fabriqué, et, à vrai dire, il ne semble pas 

qu’une telle falsification ait été réellement possible. La démystification, courageuse 

et sensée, entreprise par quelques esprits forts du XVIème siècle, était cette fois 

allée trop loin. 
 
 
 

                                            
39  Réplique d’Ambroise Paré à la réponse faite contre son discours de la licorne, 
Paris, 1582, in Œuvres complètes, éd. Malgaigne, t.III, p.518. La référence à 
Andrea Marini, Discorso contro la falsa opinione dell’alicorno, Venise, 1566,  est 
vraisemblablement exacte, mais je n’ai pu consulter cet ouvrage qui ne se trouve 
dans aucune des bibliothèques où j’ai chassé la licorne.  
40  Les bestiaires médiévaux assurent que les éléphants ne s'accouplent qu'une fois 
par an, dos à dos, et après avoir mangé la mandragore.  



 

 

-308- 

 

 
 

S'il n'y eut vraisemblablement pas au Moyen-Âge et à la Renaissance de 
fausses cornes fabriquées à des fins de contrefaçon, il exista néanmoins des 
cornes sculptées, sans doute en bois, destinées à être fixées sur le chanfrein 
de chevaux d'apparat. Cet aquamanile du XIVème siècle représente un 
chevalier dont la monture porte une corne spiralée factice. Sa fonction n’est 
que décorative, et son appareillage de fixation est visible. 

 
 
 

  Il est en revanche fort probable que nombre de pièces de plus petite taille, 

qui passaient pour être de corne de licorne, sont en ivoire d’éléphant ou de morse. 

La défense du morse est d’une texture presque identique à celle du narval, et la 

spirale de cette dernière peut être imitée, comme le montre l’exemple d’un gobelet 

allemand du XVIème siècle, dont nous reparlerons. Sans doute le cas n’est-il pas 

unique, mais il n’est pas possible, et ne serait guère excitant, de faire une analyse 

biologique de tous les menus objets en cornes de licorne. 

    

 Belles, rares et précieuses, les cornes intactes étaient aussi fort connues. 

«On peut inventorier en Europe une vingtaine de cornes entières, et autant de 

brisées41», écrivait Conrad Gesner au milieu du XVIème siècle, alors que la 

notoriété de ces lances d’ivoire atteignait son maximum. A la même date, le 

fameux médecin Gabriele Fallopio (1520-1562) n’en citait que quatre, les cornes 

jumelles du trésor de la cathédrale Saint-Marc de Venise, la corne de l’abbaye de 

Saint-Denis en France, et celle du seigneur de Brissac; trois de ces cornes se sont 

avérées depuis être des rostres de narval, l'autre étant un os fossile. Le médecin 

italien remarquait avec pertinence que «leur nature fait plutôt penser à une dent ou 
                                            
41  Conrad Gesner, Historia Animalium, Liber Primus, de Quadrupedibus Viviparis, 
Francfort, 1603 (1551), p.694. 



 

 

-309- 

 

un os qu’à de la corne42». On trouve ici et là, dans les inventaires des grandes 

familles, des cornes moins connues dont la description est souvent insuffisante ou 

inexistante, ce qui ne permet pas de savoir avec certitude s’il s’agissait aussi de 

rostres de narval. En effet, des cornes de rhinocéros ou d’antilope, voire des 

stalactites ou des fossiles, ont pu aussi être catalogués comme cornes de licornes.  

 

 

 

Description de la corne de Saint-Denis 
 

 

  

 
 

La corne de licorne exposée au musée de Cluny est sans doute celle qui fut 
longtemps conservée à l’abbaye de Saint-Denis, dans le trésor royal. 

 
 
 

 L’une des plus belles pièces du trésor de l’abbaye royale de Saint-Denis était 

«une corne de licorne de six pieds et demi et un pouce de hauteur, qui était une 

des rares pièces, et peut-être la plus rare qui fût en Europe. Elle fut envoyée à 

l’empereur Charlemagne par Aaron, roi de Perse, avec plusieurs autres riches 

présents, environ l’an 807. Charles le Chauve, petit fils de Charlemagne, la donna à 

notre église43.» En fait cette légende, comme beaucoup d’autres similaires, n’est 

apparue qu’au XVIIème siècle. La première référence à une corne de licorne dans 

le trésor royal français ne remonte qu'à 1388, quand les comptes royaux signalent 

la rétribution d'un joaillier «pour avoir atachié une espreuve de lincorne et mise sur 

une chayenne d'argent doré et enchaçonnée44», et rien n'indique que cette licorne, 

utilisée comme «épreuve» pour détecter le poison sur la table royale, était celle qui 

serait plus tard exposée dans le trésor royal de Saint-Denis. 

                                            
42  Gabriele Fallopio, De Confectione Cordiali,, ch.1, in Opera Omnia , Francfort, 
1600, p.191. 
43  Dom Simon-Germain Millet, Thrésor sacré ou inventaire des sainctes reliques du 
thrésor de l’abbaye royale de Saint-Denis,  1645, p.134. 
44  Léon E.S.J. de Laborde, Notice des émaux, bijoux et objets divers du Musée du 
Louvre, Paris, 1853, p.362. 



 

 

-310- 

 

 Les premiers témoignages certains de l’existence de cette précieuse corne 

datent du début du XVIème siècle: «cornu monocerotis quinque cubitorum» dans 

une description anonyme du trésor, «une licorne de six pieds et demi et un pouce 

de long pesant vingt-cinq marcs trois onces, prisée six mille quatre vingt dix écus» 

dans la Déclaration en bref de 150545. Les rois de France ont pu posséder d’autres 

cornes de licorne, mais celle-ci était de loin la plus connue, sans doute la plus 

grande, la seule aussi dont l’authenticité ne pouvait faire aucun doute.  

 Les comptes de l’abbaye pour 1533 et 1534 signalent que fut versée «à 

Jean de la Mare, peintre à Saint-Denis, la somme de soixante sous tournois pour 

les ouvrages de son métier qu’il a faits à la couronne de la licorne et une barre de 

fer doré qui sert à poser l’échelle où l’on monte pour monter et descendre ladite 

licorne46». Cela nous indique que la corne était fréquemment «descendue» de la 

colonne de cuivre doré sur laquelle elle était habituellement présentée aux 

visiteurs, dans l’église même de l’abbaye. Sans doute la mettait-on alors à tremper 

afin d’obtenir «l’eau de licorne» souvent prescrite aux malades. Lorsque Félix 

Platter, de retour de Montpellier où il venait de terminer ses études de médecine, 

visita en 1559 le trésor de l’abbaye, il vit la corne de licorne «trempant dans un 

baquet placé derrière l'autel, dont l'eau est donnée à boire aux infirmes»47. 

 La corne était enchâssée dans une couronne d’argent qui «disparut» entre 

l’inventaire de 1533 et celui de 1634, où nous lisons «A la serrure d’icelle licorne 

tenait une couronne d’argent servant au gros bout, laquelle couronne ledit Doc, 

grand prieur, disait avoir fait refaire depuis peu de temps, et pesait ladite couronne 

un marc une once trois gros, prisée sept écus. Défaut et n’ont lesdits religieux vu 

ladite couronne48». Comme les reliques, qu’elles étaient d’ailleurs jugées dignes de 

côtoyer dans les trésors ecclésiastiques et même parfois dans les processions 

religieuses, les cornes de licornes étaient fréquemment «enrichies» d’ornements en 

métal précieux. 

 

 De retour d’un voyage en Orient, le naturaliste et grand voyageur Pierre 

Belon, ami de Ronsard et de Rabelais, publia en 1553 ses Observations de 

                                            
45  Bl. de Montesquiou-Ferenzac et D. Gaborit-Chopin, Le Trésor de Saint-Denis, 
Paris, 1977, t.II, p.269. 
46  Comptes de Saint-Denis, Arch. nat. LL.1248, fol.147 v°, cité in Le Trésor de 
Saint-Denis, t.II, p.269. 
47  Félix et Thomas Platter à Montpellier, notes de voyage de deux étudiants Bâlois, 
Marseille, 1979, p.166. 
48  Inventaire de 1634, article 167, in Le Trésor de Saint-Denis,  t.I, p.198. 



 

 

-311- 

 

plusieurs singularitez et choses mémorables trouvées en Grèce, Asie, Judée, 

Égypte, Arabie et autres pays étranges. On y trouve les premières descriptions 

précises tant de certaines ruines antiques que de quelques animaux d’Orient. C’est 

à l’occasion de la description du «mouton de Crète nommé strepsicheros» qui porte 

des cornes «toutes droites comme une licorne, qui sont cannelées en vis» que 

Belon se propose d’enseigner à son lecteur «ce que c’est que licorne» et lui décrit 

avec une extrême précision la licorne de Saint-Denis: «L'on en pourrait trouver une 

vingtaine toutes entières en notre Europe, et autant de rompues: et desquelles l'on 

en montre deux au trésor de Saint-Marc à Venise, chacune longue d’environ une 

coudée et demie, plus grosses par un bout que par l'autre, dont le plus gros bout 

n'excède point trois pouces assemblés ensemble, qui sont bien marquées, 

répondant à ce que les auteurs ont écrit de la corne de l'âne indique, mais au reste 

les autres enseignes n'y sont pas49. Aussi je sais que celles du Roi d'Angleterre sont 

cannelées et tournées en vis, comme aussi celle de Saint-Denis, que j'estime la 

plus grosse qui ait oncques été vue. C'est la chose digne de plus grande 

recommandation que nulle autre que j'ai vue, procréée d'aucun animal. Elle est 

naturelle, et non artificielle, en laquelle on trouve toutes les marques qui 

conviennent à une autre corne d'animal, et pour ce qu'elle a une cavité dedans, il 

est à présupposer qu'elle ne tombe à l'animal qui la porte, non plus qu'à la Gazelle, 

Chamois et Bouquetin, au contraire desquels celles des Daims, Cerfs et Chevreuils 

tombent. Il n'y a homme, quelque grand qu'il soit, qui n'ait peine de toucher 

jusques à la summité de la susdite licorne du Roi qui est à Saint-Denis, tant elle est 

longue: car elle a sept grands pieds de hauteur, elle ne pèse que treize livres et 

quatre onces, toutefois à la soupeser elle semble en avoir plus de dix-huit. Sa 

figure est droitement comme celle d'un cierge, large par le bas et petit à petit vient 

en agrestissant jusques au bout: aussi la grosseur ne peut être empoignée d'une 

main. Ayant cinq doigts en diamètre, et qui l'entoure d'une corde et la mesure y 

trouve une paume et trois doigts. Elle est quelque peu raboteuse devers la partie 

de la tête, et finissant à l'extrémité, faisant leur tour de dextre à senestre. Sa 

couleur n'est toute blanche, car l'injure du temps l'a quelque peu obscurcie. Elle est 

creuse par le gros bout plus d'un pied en avant, savoir est en l'endroit où est 

enchâssé l'os par le dedans, qui la tient ferme contre la tête. C'est de là qu'on peut 

juger qu'elle ne tombe point de la tête de la bête qui la porte. Voyant donc que 

c'est un faix si pesant sur la tête d'une bête, il faut penser que l'animal qui la porte 

                                            
49  En l’occurrence, vraisemblablement, les couleurs blanc, rouge et noir de la 
corne de l’âne indique selon Élien et Ctésias. 



 

 

-312- 

 

ne peut être de moindre corsage qu'un grand bœuf50.» On trouve une description 

similaire dans le récit que fit, quelques années plus tard, Jérôme Cardan de sa 

visite à Saint-Denis en compagnie du médecin de l’abbaye51. 

 Ambroise Paré eut accès à cette corne pour les expériences qui lui firent 

«assurer, après l’avoir éprouvé plusieurs fois, n’avoir jamais connu aucun effet en 

la corne prétendue de licorne». «Quelqu’un me dira, écrit-il, que possible la corne 

n’était de vraie licorne. A quoi je réponds que celle de Saint-Denis en France, celle 

du Roi, que l’on tient en grande estime, et celles des marchands de Paris qu’ils 

vendent à grand prix, ne sont donc pas vraies cornes de licorne, car ça été de 

celles-là que j’ai fait épreuve52.» Paré, toujours suspect de huguenotisme, fut 

d’ailleurs pour cette raison accusé de «faire tort à leurs majestés, donnant à 

entendre au peuple qu’ils gardent précieusement une corne de néant53».  

 

 Les arguments de Paré ne semblent pas avoir convaincu la noblesse de 

France et, en 1589, profitant de la confusion régnant après la mort de Henri III, le 

duc de Mayenne tenta de s’emparer de la corne de Saint-Denis. Les actes 

capitulaires de l’abbaye nous apprennent que, le 28 août 1589, «Hierosme 

Chambellan a déclaré comme ceux de l’Union et monsieur le duc de Mayenne 

avaient envoyé des personnes à l’hôtel de Saint-Denis pour avoir notre licorne, la 

lampe qu’avaient donnée ceux de Tolède en Espagne, avec le bassin d’argent qui 

est devant le Corpus Domini, et toutes les autres lampes qui sont devant icelui 

Corps de Notre Seigneur. Le tout mûrement délibéré et considéré, a été élu par le 

couvent, religieux Frère Henry Godefroy, chantre et commandeur, pour aller 

remontrer à ceux de l’Union que, puisqu’ils étaient protecteurs de la Religion 

catholique, qu’ils eussent mémoire que monsieur saint Denis avait apporté la foi en 

France, avec d’autres remontrances plus prégnantes que ledit commandeur leur 

devait faire. Tellement que a si bien fait ledit Sieur commandeur que leur dessein a 

été rompu54.» En ces temps de guerre civile, la corne de licorne était donc l’une 

                                            
50  Pierre Belon, Les Observations de plusieurs singularitez et choses mémorables 
trouvées en Grèce, Asie, Judée, Égypte, Arabie et autres  pays estranges, Paris, 
1553, pp.15-16. 
51  Jérôme Cardan, De Rerum Varietate, Bâle, 1557, liv.XVII, ch.97. 
52  Ambroise Paré, Discours de la licorne, in Œuvres complètes, éd. Malgaigne, 
t.III, p.505. 
53  Réponse au discours d’Ambroise Paré touchant l’usage de licorne, vue et 
approuvée par M. Grangier, doyen des écoles de médecine,  Paris, 1583, p.9. 
54  Actes capitulaires de l’abbaye de Saint-Denis, cités in Le Trésor de Saint-Denis, 
p.271. 



 

 

-313- 

 

des reliques de Saint-Denis qui excitait le plus les convoitises. Outre sa valeur, 

énorme, elle était sans doute perçue, en une époque très troublée, comme pouvant 

s’avérer fort utile55. 

 

 L’inventaire de 1634 nous apprend que «a été ladite licorne nouvellement 

pesée, et trouvée pesante de vingt quatre marcs quatre onces six gros 

seulement56, partant se trouve de manque six onces deux gros». Ambroise Paré, 

pour ses modestes expériences, s’était contenté de tremper la corne dans l’eau et 

n’a donc pu emporter 200 grammes de corne. Il faudrait étudier plus d'un siècle de 

chroniques de l'abbaye pour savoir s’il n’a pas été pris un peu de râpure pour 

soigner quelque royal malade, mais il nous importe peu de savoir si le prélèvement 

fut officiel. Il se peut que quelque visiteur ou moinillon, profitant d’une surveillance 

relâchée, ait subtilisé un morceau de l’antidote souverain. On peut aussi se plaire à 

croire que quelques onces de la précieuse corne purent aider les hommes du duc 

de Mayenne à retrouver la sagesse et le respect de l’Église. En tout état de cause, il 

semble bien qu’un peu de la corne de licorne de Saint-Denis, conservée et célébrée 

à l’égal des plus précieuses reliques, ait été prélevé entre l’inventaire de 1533 et 

celui de 1634. L’utilisation de la corne pouvait alors être curative, pour soigner le 

poison, mais aussi préventive, pour le détecter. On peut ainsi imaginer que, si 

d’aventure ils avaient eu à faire refaire une partie de leur argenterie au manche de 

licorne57, les rois de France auraient pu avoir recours à leur corne de Saint-Denis, 

celle dont l’authenticité faisait, de l’avis général, le moins de doute. 

 

 Nombreux sont les témoignages des voyageurs cultivés qui, de passage à 

Paris, n’ont pas manqué d’aller contempler le trésor de Saint-Denis. En 1559,  le 

jeune médecin Félix Platter admira dans le trésor de l'abbaye «un sceptre royal où 

se trouve une petite corne de licorne, et une autre corne du même animal, longue 

de six pieds58». Quarante ans plus tard, son fils Thomas parla d’«une corne de 

                                            
55  En 1303, c’est la corne de licorne des rois d’Angleterre qui aurait été volée dans 
la crypte de l’abbaye de Westminster. Elle fut retrouvée sous le lit du voleur. Le 
coupable fut pendu et sa peau, dit-on, clouée à la porte de la crypte pour 
décourager quiconque voudrait renouveler son exploit. Archæologia, 31 mars 1870, 
vol.44, pp.373-382. 
56  Elle pesait vingt cinq marcs trois onces dans l’inventaire de 1533. 
57   Le thème des couverts au manche de licorne des rois de France, qui seraient 
restés en usage jusqu’à la révolution, revient régulièrement dans la littérature sur 
le sujet, mais je n’ai pu retrouver sur ce point aucune source d’époque. Il peut 
donc s’agir d’une rumeur. 
58   Félix et Thomas Platter à Montpellier, notes de voyage de deux étudiants Bâlois, 



 

 

-314- 

 

licorne toute entière qui est plus longue que celle de Windsor: elle a plus de six 

pieds et demi de long et pèse vingt-cinq livres. On l’estime à cent mille 

couronnes59»; quelques années après, Thomas Coryat la décrivit en des termes 

presque identiques60. C’est en 1625 que la légende, selon laquelle cette corne 

aurait appartenu à Charlemagne, apparut pour la première fois dans l’Histoire de 

l’abbaye de Saint-Denis écrite par Jacques Doublet (1560-1648): «En la première 

des chapelles, dédiée au glorieux roi saint Louis, dedans de grandes armoires est 

soigneusement gardée la corne d’une licorne, laquelle a six pieds et demi et un 

pouce de hauteur, pièce la plus rare et la plus exquise qui soit en toute l’Europe, 

voire même en tout le reste du monde. Ce très précieux joyau fut jadis envoyé par 

Aaron, roi des Perses, à l’empereur et roi de France saint Charlemagne, qui l’ayant 

mis en son trésor impérial d’Aix la Chapelle en Allemagne, il échut en partage à 

l’empereur et roi de France, Charles le Chauve, qui le donna à l’église de Saint-

Denis où il était mis au milieu des cierges au dessus de l’autel de la Trinité61.» On 

devine que, dans une histoire écrite par l’un des occupants de l’abbaye, un lien 

même indirect entre celle-ci et Charlemagne ne pouvait qu’être le bienvenu. En 

1643, John Evelyn nous dit avoir vu dans le trésor de Saint-Denis «Une corne de 

licorne de sept pieds de longueur, offerte par un roi Perse62», sans faire sur son 

authenticité les réserves ironiques dont il accablait peu avant les innombrables 

reliques de l’abbaye. Quelques années plus tard un autre voyageur anglais, Edward 

Browne, observa à Saint-Denis «une corne de licorne, un ongle de griffon, deux 

dents de morse et quelques autres raretés63». 
 
 
 

                                                                                                                                
Marseille, 1979, p.166. 
59  Description de Paris par Thomas Platter le jeune de Bâle, Paris, 1896, p.219. 
60  Thomas Coryat, Voyage à Paris, 1608, p.44. 
61  Jacques Doublet, Histoire de l’abbaye de Saint-Denis en France, 1625, p.320. 
62  The Diary of John Evelyn, Esq. F.R.S. from 1641 to 1706, Londres, 1890, p.42 
(12 nov. 1643). 
63  Edward Browne, Journal of a Visit to Paris in the Year 1664, Londres, 1923, 
p.13. 



 

 

-315- 

 

 
 

L'ongle de griffon du trésor de Saint Denis. C'est en fait une corne de bison 
d'Europe, montée sur un superbe travail d'orfèvrerie rhénane de la fin du 
XIIème ou du début du XIIIème siècle. Dans un manuscrit du Livre des 
propriétés des choses  de Barthélémy l'Anglais, copié au début du XVIème 
siècle, nous lisons: «Le Griffon tient de bête et d'oiseau: de bête quant au 
corps, car il a le corps d'un lion, d'oiseau quant à la tête, car il a tête d'aigle, 
ailes d'aigle et pareillement les griffes. Le griffon est une bête à quatre pieds, 
qui a les griffes si amples qu'il en enlace un homme tout armé par le corps, 
comme un épervier le fait d'un petit oiselet. Pareillement emporte un cheval, 
un bœuf ou toute autre bête… Le griffon a les ailes si fortes que du seul vent 
qu'il envoie de ses ailes il peut abattre un homme. Ces ailes sont si grandes 
et si étendues quand il vole que, s'il volait par une rue, il toucherait de ses 
ailes aux deux côtés des ouvroirs et des maisons. S'il a les griffes grandes et 
amples, ce n'est point merveille, vu qu'il a les ongles grands comme les 
cornes d'un bœuf». La suite est un ajout du copiste parisien, mais elle n'en 
est pas moins intéressante: «On en peut voir la preuve à Paris, à la Sainte 
Chapelle, au milieu de laquelle est suspendue par une chaîne la griffe d'un 
petit griffonneau. Un homme d'armes, emporté par les griffons dans le désert 
et donné à dévorer à leurs petits griffons, lui coupa cette griffe. Lequel trouva 
façon de s'échapper, après ce qu'il eut fort combattu les petits, hors la 
présence des grands griffons. Si se transporta par fuite à un port de mer, où 
il trouva façon de passer la mer avec un nautonier… Et depuis a été apportée 
ladite griffe au pays de France, et posée en ladite Sainte Chapelle, comme 
plusieurs peuvent avoir vu qui y ont été64». Les ongles de griffon n'ont 
cependant jamais eu la renommée et la valeur des cornes de licorne. Celui du 

                                            
64  Cité in J. Berger de Xivrey, Traditions tératologiques, Paris, 1836, pp.484-490. 
La côte donnée (Ancien St Germain des Prés n°138) est obsolète. 



 

 

-316- 

 

monastère de Saint-Denis avait été offert aux bons moines par un pieux 
ermite. Après avoir, dans les montagnes d'Orient, soigné un griffon 
gravement malade, il avait obtenu de lui cette précieuse griffe en paiement. 

 
 
 

 Alors même que les savants d’alors ne croyaient plus guère à l’existence de 

la licorne, les livrets d’inventaire continuèrent imperturbablement à indiquer la 

présence dans le trésor royal de l’abbaye d’«une corne de licorne qui a six pieds et 

demi de long65». Si d’autres semaient le doute, ses propres gardiens n'allaient pas 

jeter le discrédit sur les joyaux du trésor royal. Il fallut la Révolution pour ne plus 

trouver parmi les objets du trésor de Saint-Denis transférés le 25 nivôse an II au 

Museum d’Histoire Naturelle qu'«une corne dite de licorne et son pied66». Elle ne 

côtoya pas longtemps les carcasses de baleine puisqu’en 1797, le Museum envoyait 

un rostre de narval, sans doute le même, au cabinet des médailles de la 

Bibliothèque Nationale. Cela n’en faisait certes pas de nouveau une corne de 

licorne, mais revenait quand même à lui attribuer plus de valeur, ou d'intérêt, qu’à 

la dent singulière d’un cétacé arctique. Un décret ministériel du 3 avril 191867 

attribua cette défense au musée de Cluny, où se trouvaient, depuis 1883, les 

tapisseries de La Dame à la licorne. Dans l’article d’inventaire dressé à cette 

occasion, nous lisons encore à la suite du texte de Millet affirmant qu’«elle fut 

envoyée à l’empereur Charlemagne par Aaron, roi de Perse, avec plusieurs riches 

présents environ l’an 807» que l’«on sait d’autre part que le Kalife Haroun al 

Rachid, 5ème de la dynastie abbasside, mort en 809, entretint des relations avec 

Charlemagne auquel il envoya, à Aix la Chapelle, les clefs du Saint Sépulcre et de 

riches présents, tissus précieux, horloges, etc.…». Si la blanche cavale éprise des 

jeunes vierges avait définitivement rejoint le bois des fées, les cadeaux d’Haroun al 

Rachid à Charlemagne, corne de licorne ou jeu d’échecs, hésitaient encore entre 

l’histoire et la légende. Après maintes tribulations, la «corne de licorne» porte 

aujourd’hui au musée de Cluny le numéro d’inventaire Cl 20.202. Elle était jusqu’à 

ces dernières semaines discrètement accrochée au dessus de l’une des portes de la 

salle abritant les tentures de La Dame à la licorne, et la plupart des visiteurs ne la 

remarquaient pas. C’est peut-être pour cette raison, mais on nous permettra de le 

                                            
65  Livret de 1655, 8ème armoire; livret de 1714, 8ème armoire; livret de 1783, 
salle du trésor, n°6, in Le Trésor de Saint-Denis, t.II, p.272. 
66  Arch. Nat. F17 1036 (98), cité in Le Trésor de Saint-Denis. 
67  D’après une copie d’inventaire que m'a communiquée le Musée de Cluny. 



 

 

-317- 

 

regretter, qu’elle vient d’être déplacée et installée où elle n'a que faire, sur le mur 

des anciens thermes, parmi des bas reliefs médiévaux. 

 

 

 

Les plus belles cornes de l’Europe du XVIème siècle 
 

 Plus petites, puisqu’elles mesurent à peine plus d’un mètre de long, les deux 

cornes du trésor de la Cathédrale Saint-Marc de Venise avaient une égale notoriété. 

Elles passaient pour avoir été rapportées de Constantinople par le doge Enrico 

Dandolo, après la prise de cette cité par les croisés en 120468. Le doge aveugle qui, 

bien qu’âgé de plus de quatre-vingt-dix ans, fut, selon la tradition, le premier à 

poser le pied sur les murs de Constantinople, a prêté son nom et son étonnant 

personnage à bien des légendes romantiques. Sur l’un des anneaux d’argent 

enserrant l’une de ces cornes, en réalité une défense de narval, on peut 

effectivement distinguer une inscription en grec: Jean Paléologue, empereur. 

Licorne, contre le poison. Deux empereurs de la dynastie Paléologue ont porté le 

nom de Jean, Jean V qui régna de 1341 à 1391, et Jean VIII de 1425 à 1448. Si 

l’on admet qu’il n’y a rien d’apocryphe dans l’inscription, il faut que cette corne ait 

appartenu à l’un d’eux. Odell Shepard suppose qu’elle a pu être amené à Venise 

par Jean VIII, qui fit vainement quelques voyages en Occident, à la recherche 

d’aide pour son empire finissant69. Mais on peut aussi bien croire que la corne a 

quitté Byzance par des voies moins élégantes lorsqu’en 1453 les Turcs 

s’emparèrent de la cité défendue, entre autres, par les Vénitiens. Bien d’autres 

scénarios, plus ou moins romanesques, sont encore concevables; il nous suffit de 

savoir que la chronique de la cathédrale Saint-Marc précise qu’en 1488, la corne fut 

offerte par un riche joaillier au doge Barbarigo, qui la confia au trésor de la 

cathédrale. Et que les sourates du Coran gravées en Arabe sur un autre anneau, 

plus ancien encore, à la base de la corne, laissent imaginer que l’histoire de ce 

précieux objet fut plus longue et mouvementée encore que tout ce que nous 

pourrions en dire.  

 La châsse de l’autre corne porte également une inscription en grec, qui nous 

renseigne uniquement sur la nature de l’objet. On pourrait donc se plaire à 

                                            
68  Franciscus Sansovinus, Venetia citta nobilissima, Venise, 1581, liv.II, fol.38 v°. 
      Jan Jonston, Historia Naturalis de Quadrupedibus,  Francfort, 1664, p.39. 
69  Odell Shepard, The Lore of  the Unicorn, Londres, 1930, pp.106-107. 



 

 

-318- 

 

imaginer que celle-ci, au moins, a été apportée de Byzance par le vieux doge 

aveugle. Si elle ne figure pas en 1283 dans le premier inventaire du trésor, celui de 

1325 cite «cornum unum de unicornio ornatum de argento70» parmi les pièces du 

trésor «devant être portées sur l’autel pour les grandes occasions». 

 Ces cornes, considérées presque à l’égal des nombreuses reliques de la 

cathédrale, étaient exhibées au XVIème siècle lors des processions politiques et 

religieuses les plus solennelles. Les licornes figuraient au programme de la 

cavalcade du 10 octobre 1511, pour la proclamation de la nouvelle Loi de la 

République71, et avaient leur place lors des cérémonies de l’Ascension72. La 

légende, qui veut que l'animal dont elles ornaient autrefois le front soit attiré par 

les jeunes vierges, n’avait alors plus vraiment cours, mais l’association médiévale 

de la licorne à la virginité - nous avons vu que l’Esprit-Saint était parfois figuré par 

une licorne dans les représentations de l’Annonciation - y est sans doute pour 

quelque chose, tout comme la silhouette de l’objet, qui n’est pas sans rappeler celle 

des grands cierges. 

 Venise était l’une des cités fréquemment visitées par les pèlerins en route 

pour Jérusalem. Denis Possot, dans le récit de son voyage en Terre sainte en 1532, 

rapporte que «La veille et le jour de Saint-Marc, l’église était fort richement parée 

et le grand autel était chargé de choses inestimables telles qui s’ensuivent: il y 

avait l’image de saint Marc de hauteur de deux pieds…Deux licornes, l’une blanche, 

l’autre sous couleur rouge et plusieurs infinis vaisseaux servant à l’église, le tout 

chargé de pierres d’inestimable valeur, force escarboucles, rubis, diamants, 

émeraudes, et toutes pierres précieuses73». 

 Dans l’inventaire de 1571 nous trouvons de même «deux cornes de licorne, 

une rouge et une blanche74», ce dernier point s’expliquant par le fait que l’une 

d’entre elles avait été en partie teinte au vermillon. Cette particularité, mais peut-

être aussi la différence de matière entre les deux cornes, nous vaut sans doute 

l’unique et extraordinaire précision de l’inventaire de 1678: à cette date le trésor 

de la cathédrale abritait «deux cornes de licorne, une mâle et une femelle75».  

                                            
70  Roberto Gallo, Il Tesoro di San Marco e la sua storia, Venise, 1967, p.2.77 
71  Sanudi, Diari, vol.XIII, col.130-143, cité par R. Gallo, Il Tesoro di San Marco e 
la sua storia, Venise, 1967, pp.43-44. 
72  Amatus Lusitanus, in Dioscoridis de Materia Medica Libros quinque Enarrationes, 
Strasbourg, 1532, p.206. 
73  Le Voyage de la Terre Sainte composé par maître Denis Possot et achevé par 
Messire Charles Philippe, Genève, 1971, pp.90-91. 
74  R. Gallo, Il Tesoro di San Marco e la sua storia, Venise, 1967, p.298. 
75  ibid., p.323. 



 

 

-319- 

 

 

 Au premier coup d’œil, ces deux cornes semblent lisses. Il faut les regarder 

de près et avec soin pour distinguer, presque effacée, sur la première d’entre elles, 

la longue spirale lévogyre caractéristique du rostre de narval. On cherchera en vain 

sa trace sur la deuxième, qui n’est qu’un os fossile76. On peut donc, si tant est qu’il 

existe des degrés d’authenticité en matière de cornes de licorne, conclure que cette 

deuxième est moins «véritable» que la première. Nombreux sont les textes de la 

Renaissance qui prétendaient apprendre à distinguer les vraies cornes, les défenses 

de narval, des fausses, les fossiles et stalactites. Si elle n’a pas été trafiquée ou 

sculptée, comme ont pu l’être des morceaux de taille plus réduite, la deuxième 

corne de Venise est néanmoins, en un certain sens, un faux. Conrad Gesner, après 

avoir mis en garde contre les escrocs qui vendent pierres, fossiles et autres cornes 

comme des cornes de licornes, rangeait pourtant les deux cornes de la cathédrale 

Saint-Marc parmi celles dont l’authenticité ne pouvait être mise en doute77.  

  Contrairement à celle de Saint-Denis, plus grosse et mieux gardée, les 

cornes de licorne de Venise n’ont cessé d’être utilisées à des fins médicales. On en 

râpait pour cela la surface afin d’obtenir une poudre qui était ensuite diluée dans la 

boisson du malade. Un arrêt du Conseil des Dix demanda d’ailleurs que les 

procurateurs de la cathédrale fassent sertir d’argent la corne au-dessus de la 

châsse afin de dissimuler les traces de ce «râpage», et précisa que tout 

prélèvement ultérieur devrait être autorisé par un vote à l’unanimité du Conseil78. 

 Peu après, la Cathédrale Saint-Marc faisait l’acquisition d’une autre célèbre 

corne, dont nous aurons l’occasion de reparler79. 

  

 Ambroise Paré cite, outre les cornes de Saint-Denis et de Venise, celle de la 

cathédrale de Strasbourg, «laquelle est de longueur de sept pieds et demi, encore 
                                            
76  Guido Schönberger, “Narwal-Einhorn, Stüdien über einen seltenen Werkstoff”, 
in Städel Jahrbuch,Francfort,1936, pp.199-200. 
77  Conrad Gesner, Historia Animalium, Liber Primus, de Quadrupedibus Viviparis, 
Francfort, 1603,pp.693 et 694. 
78  Antonio Pasani, Il Tesoro di San Marco, Venise, 1886, p.93. 
79  Le héros de The Cloister and the Hearth, le long roman quelque peu 
moralisateur de Charles Reade, peut ainsi écrire à ses amis hollandais qu’il a vu à 
Venise, dans le trésor de la cathédrale, parmi d’autres merveilles, «un énorme 
saphir, un gros diamant offert par le roi de France, une superbe escarboucle et 
trois cornes de licorne». La description du trésor est une traduction fidèle de celle 
du chroniqueur vénitien Francesco Sansovino, en 1581 (Francesco Sansovino, 
Venetia cita nobilissima, Venise, 1581, fol.38 v°). Le romancier s'est contenté 
d'ajouter la référence au roi de France, et de préciser le nombre de ces précieuses 
cornes, l'original étant resté muet sur ce point. 



 

 

-320- 

 

l’on a coupé furtivement le bout de la pointe, laquelle sans cela serait plus 

longue80. Elle est par le bas de la grosseur d’un bras, et va en tortillant comme un 

cierge qui est tors, et s’étend vers la pointe en forme de pyramide, étant de 

couleur noirâtre par dehors, comme un blanc sali pour avoir été manié, et par 

dedans elle est blanche comme ivoire, ayant un trou au milieu comme pour mettre 

le petit doigt, qui va tout au long81». La légende veut cette fois que l'objet ait été 

offert au chapitre de la cathédrale de Strasbourg par le roi Dagobert. Cette corne 

était aussi particulièrement réputée au XVIème siècle, et lorsque Conrad Gesner 

disqualifie une autre corne, peut-être une stalactite ou un os fossile de grande 

taille, c’est en constatant que «sa taille et sa forme sont bien différentes de celles 

de la vraie corne de monocéros que j’ai vue à Strasbourg82». Comme celles de 

Venise, elle excitait les convoitises et le même Gesner nous révèle qu’un voleur en 

avait dérobé la pointe, «dont il avait entendu dire qu’elle était un remède souverain 

contre la peste et le poison83.» 

  

 Le chirurgien des derniers Valois nous apprend aussi qu’un visiteur a vu «à 

Rome, au magasin du trésor des Papes, une corne de licorne qui était luisante et 

polie comme ivoire et qu’il fut fort émerveillé de la voir si petite, se prenant à rire, 

vu qu’elle n’avait à grand peine que deux paumes de longueur. On lui dit que par le 

trop grand et fréquent usage de l’avoir maniée, elle était devenue ainsi petite84.» 

Cette dernière description est d’autant plus intéressante que, cette fois-ci, il ne 

s’agit visiblement pas d’un rostre de narval, mais plus vraisemblablement d’une 

incisive de morse, ou de la corne d'un rhinocéros ou de quelque autre animal 

exotique. 

 Dans l’ouvrage long et touffu qu’il consacra à la licorne, paru en 1645, le 

médecin et érudit danois Thomas Bartholin (1619-1680), auteur de très nombreux 

ouvrages médicaux, cite une quinzaine de cornes. Les plus connues sont celles de 

                                            
80  Laurent Catelan précise que “celui qui l’avait jadis en garde en scia la pointe, de 
quoi il fut châtié par justice”, in Histoire de la nature, chasse, vertus, propriétés et 
usage de la lycorne, Montpellier, 1624, p.19. La même précision se retrouve chez 
Conrad Gesner. 
81  Ambroise Paré, Discours de la licorne, in Œuvres complètes, éd. Malgaigne, 
t.III, p.499. 
82  Conrad Gesner, De Rerum Fossilium, Lapidum et Gemmarum Figuris et 
Similitudinibus Liber, Turin, 1565, p.155. 
83  Conrad Gesner, Historia Animalium, Liber Primus, de Quadrupedibus Viviparis, 
Francfort, 1603 (1551), pp.693 et 694. 
84  Ambroise Paré, Discours de la licorne, in Œuvres complètes, Genève, 1970, 
tome III, p.499. 



 

 

-321- 

 

Saint-Denis, Venise et Strasbourg, que bien peu s’aventuraient à prétendre 

fausses, mais il y ajoute celles des rois de Pologne, d’Espagne ou du Danemark. 

Bien qu’il considère à raison que la plupart d’entre elles sont des «dents de baleine 

du Groenland85», le savant danois tient, ou fait mine de tenir, la dernière, dont il 

donne une gravure et qu’il avait sans doute eu l’occasion d’examiner longuement, 

pour authentique. La thèse de Bartholin, si je la comprends bien, est que 

contrairement à la dent de baleine, la véritable corne de monocéros serait creuse à 

sa base. De fait, l’incisive de narval présente en cet endroit une cavité, à 

l'articulation de la dent et de la mâchoire, qui n’apparaît bien sûr pas sur les 

spécimens cassés ou coupés hors de la mâchoire. 
 
 
 

 
 

La corne de licorne du roi de Danemark, longue de sept pieds, conservée au 
château de Fredricksburg. Gravure du De Unicornu Observationes Novæ de 
Thomas Bartholin. On distingue bien la base, large et creuse, du reste de la 
dent, long et pointu, où la spirale est plus resserrée. 

 
 
 

 Quelques années plus tôt, dans un gros volume de son Histoire naturelle des 

quadrupèdes, le savant italien Ulysse Aldrovandi n’avait pas jugé nécessaire de 

représenter la licorne. Il doutait d’ailleurs de son existence, mais ayant été amené 

dans sa discussion à parler des cornes de licorne conservées par les grands de ce 

monde, il nous a laissé une superbe gravure sur laquelle nous voyons deux autres 

de ces cornes, celles du duc de Mantoue et du roi de Pologne. 
 
 
 

                                            
85  Thomas Bartholin, De Unicornu Observationes Novæ, Padoue, 1645, p.200. Voir 
infra, t.II, p.169, une présentation plus détaillée de cet ouvrage. 



 

 

-322- 

 

 
 

Les cornes de licorne conservées par le duc de Mantoue et le roi de Pologne. 
Gravure du De Quadrupedibus Solipedibus d'Ulysse Aldrovandi  (1616). 

 
 
 

 Mais toutes les licornes n’appartenaient pas aux grands de ce monde, 

puisque Bartholin en cite également une «trouvée en Suisse au bord d’une rivière» 

et qui semble bien, d’après sa description, avoir été une simple stalactite. Lors d'un 

voyage en France, il avait pu voir la corne du cabinet de curiosités de l’apothicaire 

montpelliérain Laurent Catelan86, auteur d’une Histoire de la lycorne87. Il aborde 

enfin les exemplaires vendus par les marchands, citant ici Boèce de Boodt, médecin 

de l’empereur Rodolphe II, qui écrivait en 1609 dans sa Gemmarum et Lapidum 

Historia: «Lorsque j’étais à Venise, il y a plus de vingt-cinq ans, deux cornes me 

furent montrées, par un certain simpliste, fort curieux des choses antiques, dont 

l’une était de quatre pieds de longueur pour le moins, et était environ auprès de la 

base de l’épaisseur d’un œuf de poule, et insensiblement se dégrossissait et se 

terminait en pointe émoussée: sa couleur extérieure était d’ivoire, et l’intérieure 

très blanche. Depuis la base jusque quasi à la cime, étaient gravées de petites 

raies peu profondes. Il assurait que c’était la corne d’un animal appelé 

hippopotame88, vraie licorne, et qu’elle était douée des facultés que l’on attribue à 

la corne de licorne. J’ai vu plusieurs fois l’hippopotame dépeint, et les anciens 

                                            
86  Thomas Bartholin, De Unicornu Observationes Novæ, Padoue, 1645, p.198. 
87  Laurent Catelan, Histoire de la nature, chasse, vertu, proprietez et usages de la 
lycorne, Montpellier, 1624. 
88  On peut bien sûr voir là une confusion avec le rhinocéros, erreur que font bien 
des enfants qui n’ont vu ni l’un, ni l’autre animal. Mais le marchand pouvait aussi 
confondre l’hippopotame, ou cheval de rivière, avec le morse, alors appelé Rohart 
ou cheval de mer. 



 

 

-323- 

 

empereurs de Rome en faisaient graver l’effigie dans leurs écus, et dans les 

symboles, mais ils étaient toujours sans cornes. De quel donc animal a été cette 

corne, je ne l’ai pu savoir, jusques à présent. Il m’a néanmoins semblé que c’était 

la dent de Rosmarin89. L’autre corne était longue de six pieds, la base était de 

l’épaisseur d’un gros œuf de pigeon, ou d’un petit œuf de poule, qui s’exténuait et 

se diminuait petit à petit en pointe fort aiguë. Elle était creusée au dedans, depuis 

la base jusqu’à la profondeur de deux pieds. Sa couleur extérieure était presque 

noire, comme a de coutume d’être le dedans du bois guayac. Elle était tellement 

polie et lissée, et avait depuis la base jusqu’à la pointe des raies gravées et 

couchées par égale distance avec tant de proportion, qu’elles semblaient être faites 

par la main d’un artisan. Il disait que celle-là n’était pas la corne de la licorne, mais 

du gazelle, que quelques uns appellent chevreuil, et disent être unicorne, mais 

avec abus…A la vérité, ce lapidaire, ou simpliste, qui avait cette corne assurait que 

le gazelle portait deux semblables cornes, mais qu’elles étaient courbées, et qu’on 

les redressait avec de l’eau chaude. Car la corne s’y mollifie et après avec la main 

on les redresse. Pour dire le vrai cette corne répondait en tous points et avait 

toutes les marques de la vraie corne de licorne, et l’ai prise pour elle même, 

quoiqu’il eût un tout contraire sentiment… J’ai vu une tout à fait semblable corne 

chez Philibert de Boïs, marchand de Prague, lequel l’avait reçue du légat du duc de 

Moscovie, étant à Prague, en gage pour mille Ducats. Mais lorsque l’on eut aperçu 

qu’elle ne possédait aucune force contre les venins, elle fut jugée par les joailliers 

n’être pas la corne de licorne, quoiqu’elle en eût toutes les marques pour la faire 

passer telle90.» On ne peut être tout à fait certain, au vu ces descriptions, que les 

cornes admirées par Boèce de Boodt chez ce marchand vénitien étaient toutes 

deux des dents de narval; il pouvait s’agir effectivement de cornes d’antilopes. 

Quoi qu’il en fût, Thomas Bartholin, ne remit pas en cause son jugement quant à 

l’authenticité de ces cornes, et la seule chose certaine est qu’il n’y avait ici nulle 

corne d’hippopotame.   

 

 Au milieu du XVIème siècle, Andrea Bacci n’avait sans doute pas tort qui, 

avant de décrire les cornes du Pape, de l'abbaye de Saint-Denis, de la cathédrale 

                                            
89  Rosmarus dans le texte latin, rendu plus souvent par le français Rohart, terme 
que nous avons notamment rencontré chez Thevet et Belon, et qui désigne 
principalement le morse mais peut aussi signifier tout autre grand mammifère 
marin des mers arctiques, donc, entre autres, le narval. 
90  Anselme Boèce de Boodt, Le parfait Joaillier ou Histoire des pierreries, Lyon, 
1694 (1609 en latin), pp.559-560. 



 

 

-324- 

 

de Venise, du roi de Pologne, du duc de Mantoue, et enfin à Florence celle des Ricci 

et celle des Médicis, ses employeurs, écrivait, dans son Discours sur la licorne: «il 

n’y a pas de prince italien, sans parler des étrangers, qui ne possède au moins un 

fragment de corne et qui n’en soit plus fier que de toutes ses autres 

possessions91». Nous sommes là dans le monde des Médicis et des Borgia, et, outre 

son caractère ostentatoire, la possession de ce précieux antidote était sans doute 

perçue par beaucoup de riches personnages comme une sage précaution. Même si 

certains doutaient peut-être de son efficacité, le simple fait d’accrocher une corne 

de licorne au-dessus de la table où étaient servis les repas, ou de faire incruster un 

morceau de corne au fond de sa coupe personnelle, pouvait suffire à décourager les 

empoisonneurs potentiels. Il reste que le grand duc de Toscane, Francesco de 

Médicis, à qui Bacci dédia l’édition italienne de son livre, et dont il décrivit 

longuement la corne de licorne dans le corps de l’ouvrage, mourut, dit-on, 

empoisonné par son propre frère, le cardinal Ferdinand de Médicis. Et ni la science 

des médecins florentins, ni leurs licornes, n’y purent rien. 

 Tout autant sans doute que les princes italiens, les explorateurs visitant des 

terres encore mystérieuses craignaient l’empoisonnement. Quelle confiance faire, 

en effet, à des festins offerts par des peuplades inconnues, à des fruits jamais vus 

généreusement prodigués par une nature devenue étrangère? Aussi nombre de ces 

aventuriers emportaient-ils une pièce de corne de licorne, qu’ils pouvaient sans 

doute se procurer durant leurs tribulations à meilleur prix qu’à Rome ou à Milan. 

L’anglais Anthony Knivet rapportant son séjour au Brésil, en 1591, conte que 

«notre capitaine et tous ses hommes, tant Portugais qu’Indiens, tombèrent malade 

après avoir mangé un fruit au goût agréable mais qui était un poison. Si l’un de nos 

hommes, nommé Enefrio, n’avait eu un morceau de corne de licorne, nous serions 

tous morts92». 

 

 

 

                                            
91  Andrea Bacci, De Monocerote seu Unicornu, ejusque Admirandis Viribus et Usu 
Tractatus, Stuttgart, 1598 (1566), p.72. 
92   Anthony Knivet, His Comming to the Rio of Janeiro, and Usage amongst the 
Portugals and Indians…, éd. Samuel Purchas, in Purchas, his Pilgrimes,  Glasgow, 
1906, vol.XVI, pp.195-196. 



 

 

-325- 

 

Les cornes du Maréchal de Brissac 
 

 Si les cornes de licorne se rencontraient le plus souvent dans les palais des 

puissants, toutes n’appartenaient cependant pas aux rois et aux plus nobles des 

princes. Les tribulations de celle qui fut, un temps, en la possession du maréchal 

Charles de Cossé, comte de Brissac (1505-1564) ont été soigneusement 

enregistrées par les chroniqueurs. Dans ses Vies des grands capitaines, Brantôme 

(vers 1540-1614) décrit la prise de Verceil, en 1553, et nous apprend que «Dans le 

château fut butiné ce beau et riche cabinet de Monsieur de Savoie; Monsieur de 

Brissac eut pour sa belle part cette belle et rare corne de licorne93». La célébrité de 

cette corne vint sans doute de ce qu’elle était la plus longue alors connue, comme 

nous l'apprend dans ses mémoires un autre protagoniste des guerres de Savoie, 

Boyvin du Villars (?-1618): «La compagnie s'étant départie, le capitaine du château 

fort fut tellement persuadé et intimidé par aucun de ses parents qui étaient parmi 

nos troupes, qu'il se rendit au maréchal, lequel commanda à Montferrand, maître 

des requêtes, et à moi, d'aller faire ouverture des coffres de M. de Savoie, et de 

faire emporter les précieux meubles qui y seraient, et laisser le reste aux sieurs de 

Birague et de Salveson… Nous tirâmes environ la valeur de soixante à quatre vingt 

mille écus en pierreries et autres bagues, sans en comprendre la licorne que 

j'emporterai sur mon dos, ayant huit pieds et demi et un pouce de haut94.» La 

licorne «de référence», celle des rois de France gardée à Saint-Denis, ne mesurait 

que six pieds, sept selon les descriptions les plus généreuses. 

 

 Le Maréchal de Brissac était fier de posséder l’une des plus belles cornes de 

licorne d’Europe, mais, au milieu du XVIème siècle, le scepticisme commençait à 

poindre quant aux propriétés médicinales extraordinaires de son butin. Par 

précaution, pour éloigner peut-être les railleries des sceptiques, Brissac, ou son fils, 

entreprit de faire un essai, un test dirait-on aujourd’hui. Le récit s’en trouve dans 

quelques ouvrages de l’époque. «Chacun sait combien sa corne [de la licorne] a de 

puissance contre le venin, ce qui a même depuis peu de jours été éprouvé en la 

                                            
93  Brantôme, Œuvres complètes, Paris, 1878, t.4, p.105,. Cet épisode est 
également rapporté dans l’Historia sui Temporis de Jacques-Auguste de Thou, 
1630, liv.XII, t.1, p.371. 
 On retrouve un épisode similaire chez Comines racontant la prise de Florence en 
1494. Voir infra, p.344 
94  Mémoires du Sieur François de Boyvin, chevalier Baron du Villars, sur les 
guerres desmélées tant en Piémont qu'au Duché de Milan, Lyon, 1610, liv.IV, 
p.355. 



 

 

-326- 

 

corne de M. de Brissac. Lequel en la présence de M. Rousselet docteur en 

médecine, monsieur Dionneau chirurgien du Roi et Pierre Guérin apothicaire, fit 

bailler par leur avis à deux pigeons d’une même couvée chacun douze grains de 

napellus95, à l’un desquels, qui commençait à se mal porter, on donna tôt après 

douze grains de licorne. Dont advint que celui qui prit la licorne ne mourut point, 

l’autre au contraire ne cessa de se débattre jusqu’à ce qu’il fut mort96.» 

 Le résultat de l’expérience peut s’expliquer par la simple porosité de la 

râpure, qui put absorber par capillarité une partie suffisante du suc d’aconit, et 

éviter ainsi qu'il ne soit digéré. Administrée sans délai, la corne de licorne est alors 

certes un contrepoison, mais au même titre que le sel ou tout autre produit 

similaire. L’ouvrage de Linocier, le premier dans lequel j’ai pu trouver ce récit, est 

postérieur de deux ans au Discours de la licorne, qu’il s’abstient d’ailleurs de citer 

sur ce sujet, mais peu nous importe que l’expérience de monsieur de Brissac ait 

précédé ou non la parution du traité d’Ambroise Paré. Elle s’inscrit dans la réaction, 

menée par des pharmaciens, contre le scepticisme ambiant en matière médicale. 

Ceux qui voulaient croire aux propriétés de la licorne disposaient ici de la preuve 

qui leur manquait, à une époque où la vogue des théories paracelsiennes 

réhabilitait l’expérience en pharmacie. 

 Le grand anatomiste Gabriele Fallopio, successeur de Vésale à l’université de 

Padoue, écrivit en 1570 dans son De Compositione Medicamentorum avoir vu dans 

sa vie trois cornes de licorne, une à la cathédrale Saint-Marc de Venise, une à 

Saint-Denis «qui semblait plus un os ou une dent qu’une corne» et «une autre chez 

le seigneur de Brissac, qui la tenait pour son bien le plus précieux97». 

  

 Le sieur de Brissac, un des chefs de la Ligue, entreposa son trésor au 

château d’Angers, dont il était gouverneur. Il fut pillé par les protestants en 1585 

et, lorsqu’on les en chassa, il ne resta, selon le chroniqueur Jacques-Auguste de 

Thou, «rien de tout ce qui avait été répertorié, pas même cette corne de 

monocéros d’une longueur prodigieuse qui autrefois avait été prise par son parent 

                                            
95  Aconit dont le suc est fortement vénéneux. 
96  Geoffroy  Linocier, Histoire des plantes avec leurs pourtraictz, à laquelle sont 
adjoutées celles des simples, aromatiques, animaux à quatre pieds, oiseaux, 
serpens et autres bêtes venimeuses, Paris, 1584, p.716. Voir aussi Joseph Boillot-
Lengrois, Nouveaux Portraits et figures de termes pour user en l’architecture, 
composez et enrichiz de diversité d’animaux représentez au vray, selon l’antipathie 
et contrariété naturelle de chacun, Langres, 1592, fol.20-21. 
97  Gabriele Fallopio, De Compositione Medicamentorum, in Opera Omnia, 
Francfort, 1600, p.191. 



 

 

-327- 

 

lors du pillage de Verceil98.» Un quatrain d’alors se moque plaisamment 

d’Antragues, le gouverneur d’Orléans, et de Brissac: 

 

 «Brissac, tu as perdu l’étui de tes licornes 

 Pour t’être trop fié aux soldats de léans 

 Et moi, je suis enfermé à Orléans 

 Avec mes soldats, mon épouse et mes cornes99» 

 

 Dans un pamphlet intitulé Article de pais entre le Roy et M. de Mayence 

nous lisons de même: «La licorne sera rendue à Monsieur de Brissac accompagnée 

de deux autres par le moyen de sa femme100», ce qui montre que la corne de 

licorne préserve peut-être de bien des maux, mais pas du ridicule. 

 Si l'on ignore ce qu'il en fut des deux autres, il semble que le maréchal de 

Brissac soit parvenu à récupérer sa précieuse corne de licorne, puisqu'en 1597 la 

République de Venise en offrit trente mille ducats. Le précieux objet finirait bien par 

parvenir dans le trésor de Saint-Marc, mais par des voies détournées, puisque la 

corne fut achetée en 1668 par Alessandro Contarini, qui, à sa mort, en 1684, la 

légua à la cité des Doges101.  

 

 

 

Cadeaux et bijoux 
 

 Rares et précieuses, les cornes de licorne se vendaient fort cher, et étaient 

au XVIème siècle des cadeaux princiers fort prisés. Si nombre d’entre elles 

semblent avoir été laissées nues, meilleure manière sans doute de les mettre en 

valeur, il n’était pas rare de les voir enchâssées dans des présentoirs d’or ou 

d’argent. La gravure de l’ouvrage d’Ulysse Aldrovandi nous présente ainsi la licorne 

du roi de Pologne, baguée d’or à sa base et, sans doute pour masquer le fait que 

l’extrémité en était brisée, à sa pointe102. En revanche, il est rare que les cornes de 

licorne aient été sculptées. La spirale caractéristique, outre sa simple beauté, était 
                                            
98  Jacques-Auguste de Thou, Historia sui Temporis, Paris, 1630, liv.LXXXII, t.IV, 
fol.2. 
99  P. de Lestoile, Registre journal de Henri III, t.1, p.191, cité par Ch. Cuissard, Le 
Symbolisme de la licorne, Orléans, 1896, p.46. 
100 ibid. 
101 Rodolfo Gallo, Il Tesoro di San Marco e la sua storia, Venise, 1967, pp.267-272. 
102 Ulysse Aldrovandi, De Quadrupedibus Solipedibus , Bologne, 1616, p.415. 



 

 

-328- 

 

en effet une marque d'authenticité. Les deux seules défenses de narval 

entièrement sculptées qui nous sont parvenues sont anglaises, provenant d'un pays 

où ces dents étaient moins rares qu'en Italie ou en France. L'une d'entre elles se 

trouve à Londres, au Victoria and Albert Museum103, l'autre au musée de 

Liverpool104. Le dessin, qui s'efforce de suivre la spirale, indique un travail anglais 

remontant au XIIème siècle, soit bien avant le développement du commerce de 

cornes de licorne. 
  
 
 

 
 

La dent de narval du musée de Liverpool. La sculpture date du XIIème siècle, 
et le fait que cette ivoire ait été ainsi travaillée peut laisser supposer que sa 
poudre n'avait pas encore la valeur qu'elle allait acquérir durant les siècles 
suivants. 

 
 
 

 Quelques cornes entières furent offertes en cadeau par de grands princes. 

Dans l’inventaire du duc de Berry, dressé vers 1416, on trouve déjà «une corne 

d’une unicorne, que le roi de Navarre donna à Monseigneur105», mais rien ne nous 

permet de savoir s’il s’agissait là d’une défense de narval, comme la plupart des 

licornes décrites au siècle suivant, ou d’un autre substitut de la précieuse corne, 

stalactite ou corne de rhinocéros. 

 Dans ses mémoires, le sculpteur et orfèvre Benvenuto Cellini (1500-1571) 

raconte comment il concourut en 1533 avec l’orfèvre milanais Tobbia pour la 

                                            
103 John Beckwith, Ivory Carvings in Early Mediaeval England, Londres, 1972. 
104  Article disponible en juin 1996 à l’adresse internet 
http://www.hart.bbk.ac.uk/narwhal.html. 
105 Léon E.S.J. de Laborde, Notice des émaux, bijoux et objets divers du Musée du 
Louvre, Paris, 1853, p.363. 



 

 

-329- 

 

réalisation d’une châsse destinée à une corne de licorne que le pape désirait offrir 

au roi de France. «Il nous appela tous les deux et nous commanda à chacun un 

dessin pour une corne de licorne, la plus belle qu’on eût jamais vue: elle avait 

coûté dix-sept mille ducats. Le pape, qui voulait l’offrir au roi François Ier, tenait à 

ce qu’elle fût d’abord richement montée en or, et donna l’ordre à chacun de nous 

d’établir un projet à cet effet. Dès que nous eûmes fini, nous portâmes l’un et 

l’autre nos dessins à Sa Sainteté. Celui de Tobbia représentait un chandelier 

supportant la belle corne en guise de bougie. Quatre petites têtes de licorne 

faisaient à ce chandelier un pied si pauvre de conception, que je ne pus 

m’empêcher de rire sous cape en le voyant. Le pape s’en aperçut et me dit 

aussitôt: “Montre-moi ton dessin”. C’était une seule tête de licorne, au front de 

laquelle la corne aurait été fixée. J’avais composé la plus belle tête qu’on pût voir, 

m’inspirant à la fois de la tête du cheval et de celle du cerf, et je l’avais enrichie 

d’une crinière magnifique et d’autres enjolivements, si bien qu’à première vue le 

monde me donna la palme. Malheureusement, certains Milanais, qui jouissaient 

d’une autorité considérable, assistaient à ce concours: “Très Saint Père, dirent-ils, 

Votre Sainteté fait don à la France d’un splendide présent. Sachez que les Français 

sont des hommes grossiers, qui ne sauront pas apprécier l’excellence du travail de 

Benvenuto. Ils aimeront bien mieux cet espèce de ciboire, qui sera d’ailleurs 

exécuté plus vite. Benvenuto s’adonnera à l’achèvement de votre calice et vous 

aurez obtenu deux ouvrages d’orfèvrerie dans le même temps106.”» 
 
 
 

                                            
106 Benvenuto Cellini, Mémoires, Paris, 1960, ch.60, pp.171-173. Alexandre Dumas 
n’a malheureusement pas retenu cet épisode dans son roman Ascanio, très 
largement inspiré de l’autobiographie de Cellini. 



 

 

-330- 

 

 
 

La châsse confectionnée par l'orfèvre milanais Tobbia pour la corne de licorne 
que le pape offrit à François Ier se trouve aujourd'hui au musée municipal de 
Bologne, où elle supporte une corne de taille bien moindre que celle qui lui 
était originellement destinée. 

 
 
 

 Si les bijoux et les coupes dans lesquels étaient enchâssés de menus 

morceaux de corne de licorne étaient des cadeaux princiers assez fréquents, il était 

assez rare, jusqu’au XVIIème siècle, de voir offrir une corne entière, et les 

contemporains qui ont conté la visite du pape à Marseille n’ont pas manqué de 

remarquer la grandeur et la valeur du présent apporté par Clément VII au roi 

François Ier. «Encore ne souffrit-il point que le pape le gagnât en matière de dons, 

car après que le pape lui eut fait présent d’une corne de licorne de deux coudées 

de long, enclose et enchâssée en une base d’or, pour déchâsser le poison des 

viandes, il le lui revalut par une très large tapisserie en laquelle, fait à ouvrage de  

Flandres, on voyait la dernière Cène de Jésus-Christ avec ses disciples, rehaussée 

d’or dessus soie107» écrit le chroniqueur Paolo Giovio. Son imitateur et concurrent 

Laurent Surius (1522-1578) vit dans ce cadeau un événement plus notable encore 

que le mariage princier que Clément était venu célébrer. «Cette année, le Pape à la 

demande du Roi français s’étant rendu à Marseille célébra les noces de madame 

Catherine sa nièce, fille du seigneur Laurent de Médicis le jeune, laquelle il avait 

auparavant fiancée avec Henri de Valois, fils du roi français. Ce qui fut fait à la 

                                            
107 Histoires de Paolo Iovio, Évêque de Nocera, sur les choses faites et avenues de 
son temps en toutes  les parties du monde, Paris, 1581, t.II, liv.XXXI, p.239. 



 

 

-331- 

 

grande joie et allégresse de tout le peuple français, et parlementait le pape fort 

souvent et familièrement avec le roi…Outre quelques villes du côté de la mère 

situées en Auvergne, Henri duc d’Orléans eut pour douaire cent mille écus, avec 

une infinité de pierres précieuses et force meubles de prix inestimable. Ces noces 

eussent pu sembler à quelques uns n’être pas d’assez haut calibre, mais ce ne fut 

sans cause que le roi préféra aux soupçons des hommes l’alliance du pape, lequel 

avait chez soi une corne de licorne haute de deux coudées, enclose sur une base 

d’or fort richement élaborée, et la donna au roi français pour ôter le poison de 

toutes viandes, car on dit que cette corne sue, si on apporte quelque poison sur la 

table108.» Si le chroniqueur rappelle ici la merveilleuse propriété qui lui était 

généralement attribuée, il reste que c’est la préciosité de l’objet, la rareté et la 

beauté de la corne, plus que son hypothétique utilité, qui faisaient la valeur du 

présent. Le roi de France, tout comme le pape, ne manquait pas d’objets en corne 

de licorne, de pierres de bézoard et de langues de serpent pour faire l’«épreuve» 

de sa nourriture. 

 

 Peut-être cette corne est-elle l’une des deux que Catherine de Médicis, 

trente-cinq ans plus tard, se disait prête à vendre pour la somme, considérable, de 

cent mille écus. Dans une lettre datée du 18 janvier 1570 et adressée à «Monsieur 

de Bellièvre, conseiller et ambassadeur du roi mon fils en Suisse», nous lisons: 

«Monsieur de Bellièvre, j’ai reçu avec votre lettre du troisième de ce mois le 

portrait de la corne de licorne que vous a envoyé Thomas Molé, laquelle est de 

belle grandeur. Mais vous pouvez juger si nos affaires sont en tel état que nous 

puissions mettre argent en telle marchandise. Vous lui pouvez écrire que nous ne 

sommes pas pour l’acheter, mais que nous en avons deux de plus grande 

grandeur, que nous donnerons chacune pour les cent mille écus que demandent 

ceux qui veulent vendre celle dont il m’a envoyé le portrait109.» La régente aborde 

ensuite des problèmes politico-militaires plus habituels, et il ne sera plus question 

de cette corne dans sa correspondance avec son ambassadeur en Suisse, ce qui 

tendrait à prouver soit que l’affaire ne se fit pas, soit que cette réponse n'était pas 

dénuée d'ironie. On en retiendra cependant que la valeur marchande d’une telle 

corne était considérable. Si ses soucis d’argent peuvent expliquer le désir qu’aurait 

                                            
108 Laurent Surius, Histoire ou commentaires de toutes choses mémorables 
avenues depuis LXX ans,  Paris, 1571, p.145. 
109 Lettres de Catherine de Médicis publiées par M. le comte Baguenault de 
Puchesse, Paris, 1909, t.X, pp.265-266. 



 

 

-332- 

 

eu Catherine de Médicis de vendre un objet aussi rare, elle y fut peut-être aussi 

encouragée par un de ses proches, Ambroise Paré. Le Discours de la licorne ne 

paraîtrait que dix ans plus tard, mais le chirurgien royal avait sans doute déjà son 

opinion sur l'efficacité réelle de la corne de licorne en médecine, et pouvait en avoir 

fait part à son illustre protectrice. 

 Il est question dans cette lettre de deux cornes. L’une d’entre elles est sans 

doute celle que son oncle le pape avait offerte à François Ier. La deuxième pourrait 

être celle de Saint-Denis, ce qui confirmerait l'intention ironique de Catherine de 

Médicis. La renommée et la valeur presque symbolique de cette corne, que l’on 

montrait avec fierté aux visiteurs étrangers, interdisent en effet de penser que la 

régente ait sérieusement envisagé de la vendre. Un indice pourrait pourtant le 

laisser croire, puisqu’une rumeur circulerait, quelques années plus tard, selon 

laquelle le roi aurait finalement refusé une offre de cent mille écus pour la corne de 

Saint-Denis; c’est du moins ce qu’écrit l’auteur anonyme de la violente Réponse au 

discours d’Ambroise Paré touchant l’usage de la licorne110. Le bruit était 

certainement infondé, car il semble peu vraisemblable tout à la fois que le roi ait 

envisagé sérieusement de vendre cette fameuse corne et que quelque noble ait pu 

en proposer un prix aussi considérable. Il reste que la somme symbolique de cent 

mille écus, qui apparaissait déjà dans la lettre de Catherine de Médicis, montre que 

cette missive était peut-être à l’origine de la rumeur. 

 

 

 

Objets en corne de licorne 
 

 Posséder une corne entière n’était théoriquement pas nécessaire pour faire 

l’épreuve de sa viande, et les rois de France auraient, dit-on, utilisé jusqu’à la 

Révolution des couverts dont le manche, en corne de licorne, était censé suer à 

l’approche du venin. Mais nul objet, aussi travaillé soit-il, ne pouvait approcher la 

valeur ostentatoire de la corne entière. En outre, longue et rectiligne comme 

aucune autre ivoire naturelle, la défense intacte était la seule dont on puisse 

assurer qu’elle était bien d’«unicornum verum» et non d’ivoire d’éléphant ou de 

morse. 

 

                                            
110 Response au discours d’Ambroise Paré touchant l’usage de la Licorne, Paris, 
1583, p.8. 



 

 

-333- 

 

 La main de justice du sacre des rois de France côtoyait, dans le trésor de 

l’abbaye royale de Saint-Denis, la grande corne de licorne. Cet objet, dont la 

description et les dessins qui nous sont parvenus laissent à penser qu’il datait 

effectivement du Moyen-Âge, n’est, dans le premier inventaire de 1505, qu’«une 

main d’ivoire sur un bâton de bois couvert de feuilles d’or prisé, l’or et pierreries, 

soixante écus111». C'est peut-être d'elle que parle le voyageur suisse Félix Platter, 

quand il écrit avoir vu, en 1559, «un sceptre royal où se trouve une petite corne de 

licorne112», car à partir de l’inventaire de 1576, la main de justice du sacre est 

toujours décrite comme étant «de licorne». Laurent Catelan rapporte que 

«l’Empereur Charles Quint eut bonne grâce, lorsqu’en son voyage de France en 

Flandres, on lui fit voir à Saint-Denis une main de justice, faite de corne de licorne, 

de dire qu’il était fort à propos de l’avoir faite de cette étoffe parce que, comme la 

licorne dompte les venins, ainsi la justice châtie les méchants113». Le livre du 

médecin montpelliérain ne parut qu’en 1624, mais si l'anecdote, plausible114, est 

véridique, elle signifie qu'en 1539, date de la seule visite de Charles Quint à Paris, 

la main de justice passait déjà pour taillée dans la corne de licorne. 
  
 
 

                                            
111 Bl. de Montesquiou-Ferenzac et D. Gaborit-Chopin, Le Trésor de Saint-Denis, 
Paris, 1977, t.II, p.231. 
112 Félix et Thomas Platter à Montpellier, notes de voyage de deux étudiants Bâlois, 
Marseille, 1979, p.166. 
113 Laurent Catelan, Histoire de la nature, chasse, vertu, propriétés et usage de la 
licorne, Montpellier, 1624, p.100. 
114 Je n'ai pu cependant retrouver la source de Catelan, et n'ai pas trouvé d'autre 
allusion à cette déclaration. 



 

 

-334- 

 

 
 
La main de justice du sacre des rois de France. Gravure des 
Monumens de la monarchie françoise de B. de Montfaucon. 
 
 
 

  L’objet disparut dans la tourmente de quatre-vingt treize, et c’est une copie 

en ivoire d’éléphant, réalisée d’après la gravure des Monumens de la monarchie 

française de Bernard de Montfaucon, ou d’après un dessin des recueils de 

Gaignières, qui servit pour le sacre de Napoléon Ier. Il est donc impossible 

aujourd’hui de savoir dans quelle matière était sculpté l’original. Notons pourtant 

que, si la forme effilée de la main rend possible sa sculpture dans une défense de 

narval, elle était plus probablement d’ivoire de morse ou d’éléphant, bien plus 

commun. Il est difficile de distinguer, lorsqu’elle est sculptée, l’ivoire du narval de 

celle de l’éléphant, et il est presque impossible de la différencier de celle du morse, 

à la texture très proche. C’est sans doute simplement la symbolique de force et de 

pureté, que l’héraldique de la Renaissance associait à la licorne, et que rappelle 

Catelan à propos de la visite de Charles Quint, qui conduisit à faire de la main de 

justice des rois de France, qui n’était que d’ivoire au tout début du XVIème siècle, 

une main de licorne. 

 

 La défense de narval présente deux caractéristiques uniques, qui pouvaient 

permettre de différencier la corne de licorne des autres ivoires naturelles. Longue 

et rectiligne, elle se distingue de la défense recourbée de l’éléphant. De plus, sa 

spirale lévogyre pouvait passer pour inimitable. Elle ne l’était point. Le musée des 

Arts et Traditions de Hambourg possède deux gobelets du XVIème siècle, tous deux 

richement décorés d’or et d’argent, qui passaient pour taillés dans de la corne de 



 

 

-335- 

 

licorne et présentent tous deux, sur leur pourtour, les spirales si caractéristiques. 

Une analyse chimique des deux objets apparemment similaires a montré que si l’un 

était effectivement en défense de narval, l’autre était taillé dans une canine de 

morse astucieusement travaillée par un sculpteur hors pair115. La supercherie a 

demandé un art exceptionnel, mais elle fait planer un certain doute sur les objets 

de moindre taille, manches de couteaux ou chatons de bague, dont il est bien 

difficile de savoir s’ils étaient réellement en corne de licorne, pardon, dent de 

narval. 
 
 
 

 
 

Le sceptre impérial des Habsbourg, aujourd’hui au 
Kunsthistorisches Museum de Vienne. 

 
 
 

 En revanche, les artefacts de plus grande taille ne pouvaient qu’être 

authentiques, et n’en étaient que plus estimés. Le trésor impérial des Habsbourg 

                                            
115 Rudolf Rüdiger Beer, Einhorn, Fabelwelt und Wirklichkeit,  Munich, 1972, p.162. 



 

 

-336- 

 

est exposé à Vienne, au Kunsthistorisches Museum. L’épée à la garde et au 

fourreau en corne de licorne, tout comme la corne posée sur un grand socle de 

bois, passent pour des cadeaux de Charles le Téméraire, nous y reviendrons. La 

hampe de la crosse d’apparat des évêques de Vienne est une portion de dent de 

narval, tout comme celle du superbe sceptre impérial des Habsbourg, œuvre de 

l’un des plus grands orfèvres de l’époque, Andreas Osenbruck, pour le 

couronnement de l’empereur Matthias en 1612.  
 
 
 

 
 

Le Trône de licorne des rois de Danemark, au palais Rosenborg de Copenhague. 
 
 
 

 Mais le plus célèbre de ces objets d’apparat est sans nul doute le trône des 

rois de Danemark, entièrement réalisé en défenses de narval et de morse. Lorsqu’il 

fut construit, en 1671, la croyance en l’existence réelle de la licorne avait déjà 

beaucoup décliné. Le roi Christian V, qui fut le premier à s’y asseoir, savait fort 

bien que ces «cornes» étaient les dents d’un mammifère marin, alors assez 



 

 

-337- 

 

commun sur les côtes du Groenland. Ce trône fut pourtant nommé, c’est encore 

ainsi que les Danois l’appellent, le trône «de licorne». Que les cornes de licorne 

n’en fussent pas n’enlevait rien ni à leur beauté, ni à leur rareté, et n’empêchait 

d’ailleurs pas de croire à leurs propriétés pharmaceutiques. 

 Très fréquemment, les chroniques des XVème et XVIème siècles font état de 

cadeaux qui, pour être plus modestes que la corne offerte par le pape Clément VII 

à François Ier, n’en avaient pas moins une grande valeur et, qui sait, une certaine 

utilité. La tradition parle des boucles d’oreille de la reine Isabelle d’Espagne, qui la 

protégeaient des paroles empoisonnées et des insinuations malveillantes, ou de la 

bague d’Anne de Bretagne, dont elle aurait trempé le chaton en corne de licorne 

dans sa coupe avant de boire. Léon de Laborde, conservateur des collections du 

Moyen-Âge et de la Renaissance du musée du Louvre au milieu du XIXème siècle, a 

publié un inventaire de Louis, duc d’Anjou, rédigé vers 1360, et s’est livré à un 

recensement thématique et partiel de quelques autres inventaires princiers ou 

royaux des XIVème et XVème siècles116, dans lequel apparaissent plus d’une 

quarantaine d’objets en corne de licorne. Les inventaires princiers ont été aussi 

beaucoup exploités trente ans plus tard par Victor Gay, successeur de Léon de 

Laborde, pour son Glossaire archéologique du Moyen-Âge, où nous trouvons encore 

plus d’une dizaine d’autres pièces en licorne117, et plus récemment encore par 

Ronald W. Lightbown, dans son étude sur la joaillerie médiévale118. Quelque 

anciens ou partiels que soient ces ouvrages, remonter aux sources, pour allonger 

encore une liste qu’il est déjà impossible de citer intégralement, n’aurait pas 

apporté grand chose à notre propos.  

 Voici donc quelques exemples d’objets en corne de licorne, la plupart du 

temps des aiguières ou gobelets destinés à l’épreuve des aliments, trouvés dans les 

inventaires princiers:  

 

 «Une grande pièce de corne d’une unicorne de la longueur de trois pieds ou 

environ, et est toute torse, laquelle acheta le roi aux étrennes de l’an 94» 

(Inventaire de Charles V, 1399) 

                                            
116 Léon E.S.J. de Laborde, Notice des émaux, bijoux et objets divers du Musée du 
Louvre, Paris, 1853. Le contenu de cet ouvrage va bien au delà de son titre, 
puisqu’il répertorie non seulement les objets appartenant au musée, mais aussi 
ceux cités dans les inventaires étudiés par l’auteur. 
117 Victor Gay, Glossaire archéologique du Moyen-Âge et de la Renaissance, Paris, 
1928, tome II, pp.76-78. 
118 Ronald W. Lightbown, Mediaeval European Jewelry, Londres, Victoria and Albert 
Museum, 1992. 



 

 

-338- 

 

 «Un anneau d’argent, où il y a une pierre de camaïeu blanc, auquel y a un 

homme au milieu, à cheval, auquel pend une pierre de licorne» (Inventaire de 

Marie de Sully, 1407) 

 «A serpent tongue and one unicorn horn set in gold» (Inventaire de 

Marguerite de Danemark, 1488) 

 «Une grande coupe d’or goderonnée, qui se met en trois pièces, et y a au 

fond licorne et autres choses contre le venin, que donna au duc [de Bretagne] le roi 

d’Angleterre» (Chambre des comptes de Nantes, 1414) 

 «Demi-pièce de licorne à servir d’épreuve à toucher sur les viandes de ladite 

dame [Marie d’Anjou]» (Inventaire de Marie d’Anjou, 1455) 

 «Un gobelet tout de licorne garni d’or, émaillé de 6 coupelets de pensées 

dessus, armorié des armes de Bourgogne pesant 3 m. 10 est.» (Inventaire de 

l’archiduc Maximilien à Bruges, 1487) 

 «Une aiguière de licorne garnie d’or, de petites rosettes élevées et de 

plusieurs petites perles de petite valeur» (ibid.) 

 «Item un petit crucifix de licorne en or et argent ou est écrit au dos: reliquie 

s. Eligii» (Inventaire de l’abbaye de Fécamp, 1502) 

 «A unicorn bone» (Inventaire du prince Henry d'Angleterre, 1504) 

 «Un pot doré à couvercle avec une chaînette ou pend une rouelle de licorne» 

(Inventaire de Louise de Savoie, 1530) 

 «Un gobelet, tout de licorne, garni d’or, émaillé de six coupelets de pensées 

dessus, armorié des armes de Bourgogne» (Inventaire de Charles Quint, 1536). On 

ne s’étonnera pas de retrouver ici le gobelet qui, cinquante ans plus tôt, figurait 

déjà dans l’inventaire de son prédécesseur, qui le tenait sans doute de son épouse 

Marie de Bourgogne. 

 «Une petite pièce de licorne, pendant à une petite chaîne d’argent» 

(Inventaire du duc de Lorraine au château de Condé, 1544) 

 «Une Notre Dame, qu’on dit de licorne» (Inventaire de la Sainte Chapelle du 

Vivier, 1589) 

  

 

 Parmi tous ces objets richement ornés, parfois présentés à la manière des 

reliques, il en est un qui peut surprendre, et nous rappelle que la défense de narval 

n’était pas seule à passer pour corne de licorne. Dans un inventaire de 1456 nous 

découvrons en effet: «une licorne noire pendant à une petite chaîne d’or». Une 



 

 

-339- 

 

ivoire vieillie peut prendre une teinte sombre, elle n’en sera pas noire pour autant. 

Il peut s’agir ici d’une corne de rhinocéros, ou de bien d’autres choses. 
 
 

 
 

Portrait de Caterina Cornaro (1454-1510), attribué à Gentile Bellini (1421-
1501), vers 1500. La reine de Chypre porte en sautoir, au bout d'une petite 
chaîne d'or, ce qui semble être la pointe d'une corne de rhinocéros. 

 
 
 

 Dans l’inventaire d’Anne de Bretagne, daté de 1498, on trouve comme le 

veut la tradition «un anneau d’or en la tête duquel a de la licorne119». On peut 

aimer à penser que c’est avec cette bague qu’elle faisait l’épreuve de sa boisson, et 

que le fragment de corne qui orne cet anneau a été prélevé sur un autre article de 

cette longue liste de petites et grandes richesses, «une licorne, enchâssée d’argent 

par les deux bouts, l’enchâssure faite à feuillages et au graille bout de ladite 

                                            
119 ibid. 



 

 

-340- 

 

enchâssure a un petit bout d’argent doré, laquelle licorne a six pieds de long et 

plus120.» 
 
 
 

 
 

Jan Vermeyen, gobelet en corne de licorne, vers 1600.  
 
 
 

 «Entrez dans ce cabinet, leur dit Salastano; je vous y ferai voir les 

contrepoisons et les préservatifs que j’y conserve. C’est dans cette corne faite de 

licorne que les rois d’Espagne ont bu la pureté de la foi. Les pendants d’oreille que 

vous voyez, aussi de licorne, sont ceux qu’une reine portait toujours pour se 

garantir du venin des faux accusateurs. Regardez cette bague, elle avait la vertu de 

fortifier le cœur de l’invincible Charles Quint121.» Le Criticon de Baltasar Gracian 

(1584-1658), paru en 1653, est une allégorie caustique qui singe la réalité plus 

qu’elle ne la décrit. Mais si ces objets n’ont peut-être pas tous existé, aucun d’entre 

eux n’est invraisemblable. 

  

                                            
120 ibid. 
121 Baltasar Gracian, L’Homme détrompé ou le Criticon, Paris, 1708 (1653), t.II, 
p.61. 



 

 

-341- 

 

 La corne de licorne n’était en effet pas seulement utilisée pour ses 

propriétés pharmaceutiques, mais aussi pour sa valeur symbolique, comme dans la 

main de justice des rois de France, ou simplement pour sa rareté et la beauté de sa 

longue spirale. Cela explique que des objets en défense de narval, du gobelet à la 

crosse d'évêque, aient encore été fabriqués jusqu'au XIXème siècle, alors même 

que leurs destinataires, riches et souvent lettrés, n'ignoraient rien de la matière 

réelle dont ils étaient faits. La canne de Talleyrand  était en ivoire de narval, mais il 

en eut fallu plus pour donner de l’évêque d’Autun une image de pureté et 

d’innocence.. 

 

 

 

Les licornes de Charles le Téméraire 
 

 Il ne saurait donc être question d’énumérer les centaines de cornes de 

licorne, d’objets totalement ou partiellement taillés dans la «licorne», d’aiguières 

ou de coupes enrichies d’un fragment de corne, que l’on peut repérer dans les 

inventaires et chroniques du XIVème au XVIème siècle. Nous nous contenterons de 

citer ici, à titre d’exemple, l’inventaire de Charles le Téméraire, duc de Bourgogne, 

dressé vers 1470. On y trouve «Une aiguière de licorne, garnie d’or et de plusieurs 

petites perles autour», et plus loin «Un gobelet de licorne garni d’or, où il y a au 

pied des CC et des YY émaillés de noir et rouge clair et entre deux des fleurs 

émaillées de blanc et de bleu122.» 

 Rien d’étonnant à ce que verres, coupes et aiguières aient tenu le premier 

rang parmi les objets dans lesquels on incrustait volontiers une pièce de licorne, 

«vraie» ou fausse. Élien déjà, et c’est peut-être l’origine de la croyance en les 

propriétés médicamenteuses de la corne de licorne, assurait que les rois d’Inde qui 

buvaient dans des coupes en corne de licorne étaient protégés du poison et de la 

maladie. A la fin du Moyen-Âge, on croyait volontiers que la licorne trempe sa 

corne dans l’eau avant de boire pour en neutraliser les poisons. S’il était 

techniquement impossible de tailler plus qu’un gobelet dans la longue et fine 

défense du narval, rien n’empêchait d’insérer un morceau de corne au fond d’une 

coupe, ou une rondelle de corne à la base d’une aiguière. Boire dans un tel 

vaisseau était sans doute perçu comme le meilleur moyen d’éviter 

                                            
122 Léon E.S.J. de Laborde, Notice des émaux, bijoux et objets divers du Musée du 
Louvre, Paris, 1853, pp.362-363. 



 

 

-342- 

 

l’empoisonnement, sans faire à son vis à vis l’affront de tremper un morceau de 

corne dans son verre. La collection de Charles le Téméraire était d’ailleurs destinée 

à s’enrichir encore. En 1474, Louis de la Gruthuyse, son ambassadeur auprès du roi 

d’Angleterre Édouard IV, se vit en effet confier un cadeau destiné au duc de 

Bourgogne, «une coupe en or garnie de perles. Au centre de la coupe se trouve un 

gros morceau de corne de licorne, de sept pouces de diamètre123». 

 Mais la corne de licorne, matière éminemment précieuse, tenue pour bien 

plus noble que l’ivoire d'éléphant, n’était pas seulement utilisée dans des coupes ou 

des aiguières, puisque l’on trouve aussi parmi les riches objets de l’inventaire du 

duc de Bourgogne «Un petit rondelet d’écaille de licorne, taillé à l’image de Notre 

Dame qui tient son enfant.», et surtout «Une épée, le pommeau de licorne, garni 

d’or et au dessus six grosses perles et y a de l’un des côtés du pommeau l’image 

de Notre Dame émaillée, de l’autre côté un crucifix.» Cette épée, dont le pommeau 

est effectivement taillé dans une dent de narval, et dont le fourreau s’orne de 

plaques du même ivoire, est exposée aujourd’hui au Schatzkammer Museum de 

Vienne, avec une corne de licorne qui serait aussi venue de la cour du Téméraire, 

dans la riche dot que Marie de Bourgogne apporta, en 1477, à l’empereur 

Maximilien. 
  

 
 

 
 

L’épée de Charles le Téméraire 
 
 

                                            
123 «A cuppe of Golde, garnished with Perle. In the myddes of the cuppe is a great 
pece of an Unicornes horne, to my estimacyon VII inches compas». Manuscrit du 
British Museum cité in Archæologia, 1836, vol.26, p.275. 



 

 

-343- 

 

 

 L’inventaire se poursuit en signalant que le duc de Bourgogne possédait en 

tout six cornes de licorne, dont quatre entières, parmi lesquelles «Une licorne 

garnie autour du bout, par dessous, d’or, à la devise de Monseigneur et à la pointe 

garnie d’argent doré et depuis l’un des bouts jusques à l’autre garnie de plusieurs 

filets d’or.» 

 

 Les licornes du duc de Bourgogne, pour employer le vocabulaire d’alors qui 

désignait indifféremment par le même terme la corne et l’animal censé l’arborer, 

avaient une fonction d’apparat, comme le montre la chronique de Chastelain pour 

l’année 1455: «Il y avait [au dîner du roi] un moult riche dressoir fait à plusieurs 

degrés montants dont les estorements étaient beaux et de merveilleux prix. Et 

pense que ce fut la vaisselle que le duc de Bourgogne avait présenté et donné à 

son sacre à Reims, hormis trois licornes qui étaient là mises, que le duc avait 

prêtées et dont la moindre avait cinq pieds de haut124.» De même, une chronique 

anglaise nous apprend qu'au repas donné par le roi Édouard IV en l'honneur du 

mariage de sa fille Marguerite d'York avec Charles le Téméraire, en 1468, des 

cornes de licornes étaient placées aux quatre coins du buffet125. 

 Mais si ces cornes étaient ainsi exposées durant un repas, c’est bien sûr 

aussi parce que l’on croyait alors qu’elles se mettraient à suinter si un mets 

empoisonné était amené à la table, ou à tout le moins qu’elles décourageraient les 

assassins en puissance. Voici, d’après Olivier de la Marche, qui fut maître d'hôtel de 

Charles le Téméraire, la manière de faire l’essai à la cour de Bourgogne au XVème 

siècle. «Le sommelier porte en ses bras la nef d’argent, ensemble le bâton d’argent 

et la licorne dont on fait la preuve en la viande du prince [le duc de Bourgogne]. Et 

doit le valet servant prendre la petite nef, où est la licorne, et la porter au 

sommelier qui est au buffet, et le sommelier doit mettre de l’eau fraîche sur la 

licorne et en la petite nef et doit bailler l’essai au sommelier, vidant de la petite nef 

en une tasse, et la doit apporter en sa place et faire son essai devant le prince, 

vidant l’eau de sa nef en sa main126.»  

 

  

                                            
124  Georges Chastelain, Chronique, in Œuvres, éd. Kervin de Lettenhove, t.III, 
Bruxelles, 1864, pp.85-86. 
125 Odell Shepard, The Lore of The Unicorn, New York, 1930, p.110. 
126 Mémoires d'Olivier de La Marche, maître d'hôtel et capitaine des gardes de 
Charles le Téméraire, Paris, 1888 (1474), t.IV, pp.27-28. 



 

 

-344- 

 

 

Ce qui est rare est cher 
 

 Le singulier jésuite Athanase Kircher exagérait quelque peu lorsqu’il écrivit, 

en 1665, qu’«Il n’y a rien au monde à quoi les rois, les princes et les grands de ce 

monde attachent plus de prix qu’à la corne de monocéros, au point qu’or et 

gemmes n’ont en comparaison aucune valeur127». Au milieu du XVIIème siècle, la 

corne de licorne avait déjà bien perdu de son prestige et de son prix, et il était un 

peu tard pour se poser en démystificateur. Un siècle plus tôt l’affirmation du père 

Kircher n’eût pourtant rien eu d’excessif. 

  

 Les cornes de licorne figuraient en bonne place dans les trésors princiers et 

ecclésiastiques; dans les inventaires, elles côtoient fréquemment les plus 

précieuses reliques. Mais alors que les reliques, par nature uniques, étaient 

devenues, dès la fin du Moyen-Âge, difficilement négociables, les cornes de licorne 

faisaient plus que jamais l'objet d'estimations et de trafics. Quelques exemples 

montreront la grande valeur de ces défenses, dont le prix semble avoir atteint son 

maximum vers 1580.  

  

 Dans ses mémoires, Philippe de Comines (1445-1509) relate le pillage, en 

1494, des propriétés florentines des Médicis. Parmi les meubles emportés, le seul 

objet qu'il juge d'une valeur suffisante pour le citer nommément est une corne de 

licorne: «Le roi entra le lendemain en la cité de Florence, et lui avait ledit Pierre fait 

bailler sa maison, et déjà était là le seigneur de Ballassat pour faire ledit logis; 

lequel quand il sut la fuite dudit Pierre de Médicis, se prit à piller tout ce qu’il 

trouva en ladite maison, disant que leur banque à Lyon lui devait grande somme 

d’argent; et entre autres choses il prit une licorne entière (qui valait six ou sept 

mille ducats), et deux grandes pièces d’une autre, et plusieurs autres biens128.» 

 Dans l’autobiographie, très romancée il est vrai, de Benvenuto Cellini, nous 

apprenons qu'en 1533 le pape avait acheté, pour l'offrir au roi de France, «une 

corne de licorne, la plus belle qu’on eut jamais vue, elle avait coûté dix-sept mille 

ducats129». La corne emportée par les Français après la prise de Verceil, en 1553, 

était estimée l'année suivante par Conrad Gesner à 80000 ducats130; la somme est 
                                            
127 Athanase Kircher, Mundus Subterraneus, Amsterdam, 1667, t.II, p.66. 
128 Philippe de Comines, Mémoires, année 1494, ch.11. 
129 Benvenuto Cellini, Mémoires, Paris, 1960, ch.60, pp.171 sq. 
130 Conrad Gesner, Historia Animalium, Liber Primus, de Quadrupedibus Viviparis, 



 

 

-345- 

 

considérable mais on sait que cette corne, qui échut au maréchal Cossé de Brissac, 

passait pour l'une des plus belles et l'une des plus longues d'Europe. 

 

 Les quelques personnes pour trouver, dès le XVIème siècle, ces précieux 

objets quelque peu surévalués, étaient des individus faisant preuve, chacun à sa 

manière, d'une forte indépendance d'esprit. Ambroise Paré jugeait que la licorne 

«ne nuit point, sinon à la bourse de ceux qui l'achètent beaucoup plus qu'au poids 

de l'or131». Brantôme se moqua d'un nobliau qui, avait accepté une corne de 

licorne en règlement d'une dette de cinq mille écus, «comme s'il n'avait assez de 

cornes chez soi132.» Nous avons vu aussi que Catherine de Médicis, à qui l'on 

proposait d'acheter une corne de licorne, s'empressa de répondre qu'elle n'était pas 

intéressée, mais qu'elle en avait deux à vendre. 

 

 «Une licorne de six pieds et demi et un pouce de long, pesant vingt cinq 

marcs trois onces, prisée six mille quatre vingt dix écus», pouvons-nous lire dans le 

premier inventaire du Trésor de Saint-Denis, la Déclaration en bref de 1505133. A la 

fin du siècle, sa notoriété et son prix avaient sensiblement augmentés. Les visiteurs 

de l'abbaye ne manquaient jamais de rappeler la valeur de cette pièce unique: «On 

l'estime à cent mille couronnes», somme symbolique, certes, mais considérable, lit-

on dans les récits de voyage de Thomas Platter, en 1599, puis de Thomas Coryat, 

en 1608134. L'inventaire récapitulatif de 1634 - à cette date la renommée de la 

licorne n'était plus ce qu'elle avait été au siècle précédent - l'estime à 17707 livres 

dix sols. Une telle précision laisse supposer que la somme a été, cette fois, calculée 

à partir d'un prix au poids. A la même époque, la licorne du trésor royal 

d'Angleterre, exposée à Windsor, connaissait une dépréciation similaire: estimée à 

100 000 livres en 1598, elle n'en valait plus que 40 000 en 1641. 

 

 Nous aimerions avoir une idée assez précise de la valeur de ces longs 

rostres d'ivoire aux XVIème et XVIIème siècles. Mais ces données éparses, 

exprimées en des unités différentes, en un temps où la stabilité monétaire n’était 

                                                                                                                                
Francfort, 1603 (1551), p.694. 
131 Ambroise Paré, Discours de la licorne, in Œuvres complètes, éd. Malgaigne, 
p.508. 
132 Brantôme, Les Dames galantes, premier discours. 
133 Blaise de Montesquiou-Fezensac & Denise Gaborit-Chopin, Le Trésor de Saint-
Denis, Paris, 1977, t.II, p.271. 
134 Description de Paris par Thomas Platter le jeune de Bâle, Paris, 1896, p.219. 
 Thomas Coryat, Voyage à Paris, 1608, p.44. 



 

 

-346- 

 

plus la règle, ne permettent pas de décrire avec précision l’évolution du cours de la 

corne de licorne, et nous retenons seulement de ces chiffres impressionnants que, 

tout au long du XVIème siècle, étant à la fois un objet d'apparat et l'un des simples 

les plus estimés, elle valait fort cher. Le médecin et érudit danois Caspar Bartholin 

ne pouvait croire que le Sultan de Turquie ait offert douze cornes de licorne au roi 

d'Espagne Philippe II, comme il le lisait dans une Histoire de Belgique, personne au 

monde, pas même le Sultan, n'étant selon lui assez riche pour posséder douze de 

ces précieuses ivoires135. 

 

 Un élément précis de comparaison nous est donné par Ambroise Paré dans 

son Discours de la licorne. La licorne, écrit-il, «est beaucoup plus chère que l'or, 

comme on peut voir par supputation: car à vendre le grain d'or fin onze deniers 

pite, la livre ne vaut que sept vingt huit écus sols; et le grain de licorne valant dix 

sols, la dragme à raison de soixante grains vaut trente livres, et l'once à raison de 

huit dragmes vaut deux cent quarante livres, et conséquemment la livre à raison 

de seize onces vaut trois mille cent quarante livres, lesquelles réduites en écus 

valent douze cent quatre vingt écus136». Si la livre de licorne coûtait 1280 écus, et 

celle d'or seulement 148 écus, un fragment de corne de licorne valait, vers 1580, 

huit fois son poids en or. La publication du Discours de la licorne ne semble pas 

avoir fait baisser les prix, puisque Paré corrigea son estimation à la hausse pour 

ses Œuvres complètes, en 1585, portant le prix de la livre de licorne à 1536 écus, 

10 fois celui du même poids d'or137.   

 

 

 

Des acheteurs qui se font rares… 
 

 Le XVIIème siècle vit, en revanche, la valeur des cornes de licorne diminuer. 

Le témoignage de Catherine de Médicis montre qu’en 1570 déjà, il n’était pas facile 

de vendre un tel objet, mais il est vrai que les cent mille écus demandés semblent 

un prix excessivement élevé138. Dès lors, la demande n’allait faire que baisser. Les 
                                            
135 Caspar Bartholin, De Unicornu ejusque Affinibus et Succedaneis, La Haye, 1628, 
fol.23 v°. 
136 Ambroise Paré, épître dédicatoire au Discours de la licorne, Paris, 1582. 
137 Ambroise Paré, Discours de la licorne, Paris, 1582, p.33. 
    Ambroise Paré, Discours de la licorne, in Œuvres Complètes, éd. Malgaigne, 
p.506, d'après le texte de l'édition de 1585. 
138 En prenant pour base le prix de 1536 écus la livre, donné par Ambroise Paré, la 



 

 

-347- 

 

idées d’Ambroise Paré se répandant peu à peu, le scepticisme quant aux propriétés 

médicales de la corne grandissait. Voyageurs et naturalistes étant de plus en plus 

nombreux à révéler que la belle ivoire spiralée n’était «que» le rostre d’un cétacé 

des mers arctiques, l'objet perdait de son charme, et donc de son prix. 

Simultanément, l’offre explosait avec le développement de la navigation dans 

l’Atlantique Nord. 

 «L'an du Christ 1561, lisons nous dans les mémoires du pasteur Dithmar 

Blefken139, un citoyen de Hambourg, Conrad Bloem, était resté pour l'hiver en 

Islande, hébergé par l'évêque de Scalholden, pour commercer et apprendre la 

langue du pays. Les pêcheurs de l'évêque trouvèrent une corne de licorne entière 

dans la glace, provenant sans doute du Groenland, où, encore de nos jours, on dit 

qu'il se trouve des licornes. Pensant qu'il s'agissait d'une dent de baleine, et 

l'évêque partageait cet avis, ils la donnèrent à leur maître qui l'offrit à Conrad, 

lequel la revendit à Anvers pour plusieurs milliers de florins. Lorsque cela parvint 

aux oreilles du roi de Danemark, il interdit désormais aux Allemands de passer 

l'hiver en Islande, pour quelque raison que ce soit140.» Le secret de l'origine des 

cornes de licorne était menacé, et les prudentes mesures du roi du Danemark 

n’allaient guère retarder son inévitable divulgation. En 1612, un marin danois 

indiquait dans son journal: «aujourd’hui, nous avons trafiqué avec les sauvages 

pour quelques menus objets, couteaux et peaux de phoque, et pour quelques 

cornes de licorne141».  

 Mais les Danois n’avaient déjà plus le monopole de ce commerce, puisqu’en 

1610 un navire anglais de retour d’un voyage d’exploration dans le Nord ramenait 

lui aussi, à des fins commerciales, quelques «cornes de licornes142». Dès lors, le 
                                                                                                                                
corne de Saint-Denis qui pesait 13 livres 4 onces, vaudrait au poids 13,3 x 1536 
soit "seulement" 20500 écus. Mais il est vrai que les cornes grandes et entières se 
négociaient à un prix particulièrement élevé, ne serait-ce que parce qu'elles 
pouvaient difficilement être contrefaites. 
139  L’histoire de ce texte est étonnante. Dithmar Blefkens était un aventurier qui 
s’était rendu dans les pays du Nord, mais également en Afrique. Sur la route de 
Vienne à Rome, il fut attaqué par des brigands qui lui dérobèrent le manuscrit de 
sa relation d’Islande. Le texte fut retrouvé en Allemagne en 1588, après la mort de 
son auteur, et bientôt publié. Biographie universelle, article Dithmar Blefken. 
140 Dithmar Blefken his Voyages, and Historie of Island and Groenland, in Purchas 
his Pilgrimes, vol.XIII, Glasgow, 1906. Le récit de Dithmar Blefkens parut 
originellement en 1607. 
141  An Account of the English Expedition to the Greenland, under the Command of 
Captain James Hall, in 1612, in Danish Arctic Expeditions, 1605 to 1620, Londres, 
Hakluyt Society, 1897. 
142  Thomas Edge, Discoveries and Voyages, in Purchas, his Pilgrimes, Glasgow, 
1906 (1626), vol.XIII, pp.11-12. 



 

 

-348- 

 

cours de la licorne ne pouvait que baisser, en Europe du Nord d'abord, puis dans 

tout le monde chrétien. Bientôt, des marchands judicieux prospecteraient de 

nouveaux marchés dans l’Orient lointain. 

 

 Témoin de cette désaffection, voici le récit que fit dans ses mémoires 

l’aventurier italien Pietro della Valle. En 1623, au large de la Perse, il se lia d’amitié 

avec le capitaine du navire qui le transportait. Ce dernier lui montra un morceau de 

corne de licorne. Il avait découvert la corne entière en 1611 lors d’un voyage au 

Groenland, mais…. «La compagnie des marchands d’Angleterre se saisit de la 

corne… parce que les capitaines des vaisseaux sont à ses gages de sorte qu’outre 

ce dont ils sont convenus… tout appartient à la compagnie qui lui a donné la 

commission. Cette corne étant entière fut envoyée à Constantinople, et là on en 

voulut donner 2000 francs de la monnaie du pays, où vous remarquerez, à ce qu’il 

me dit, que chaque livre vaut quatre piastres de celle d’Espagne, qui monte à trois 

écus ou environ la monnaie de Rome. Mais la compagnie d’Angleterre, qui espérait 

d’en tirer davantage ailleurs, ne la voulut pas laisser à Constantinople et aima 

mieux la faire passer en Moscovie, où on leur fit quasiment les mêmes offres, sans 

pour autant l’avoir voulu donner à ce prix là, de sorte qu’ils furent contraints de la 

ramener à Constantinople, où ils ne trouvèrent pas ce qu’ils en avaient refusé, non 

pas même qui en voulut donner que beaucoup au dessous de ce que l’on avait 

offert auparavant. Alors ils se persuadèrent qu’elle se vendrait mieux par morceaux 

que toute entière parce qu’il se trouverait peu de personnes qui en voulaient faire 

la dépense, de manière qu’ils la divisèrent en plusieurs morceaux, et de cette façon 

elle fut vendue en divers endroits mais après tous les soins qu’ils se donnèrent sur 

ce sujet, ils n’en purent jamais tirer que douze cent livres de leur monnaie, et par 

ce moyen la compagnie donna un morceau au capitaine qui l’avait trouvée, et qui 

était celui-là même qu’il me montra143.» 

 Au tout début du XVIIème siècle, la valeur et le renom des cornes de 

licornes avaient bien baissé. Le pape, les Médicis, les rois d’Occident, n'étaient plus 

acheteurs. C’est à Constantinople, puis en Moscovie, que nos marchands anglais 

essayèrent donc de vendre leur bel objet, espérant sans doute que le scepticisme 

occidental quant à l’existence de l’animal et aux propriétés de sa corne n’avait pas 

gagné ces contrées reculées. Malgré tout, nos vendeurs ne parvinrent pas à tirer 

un bon prix de la corne, et se résignèrent même à en remettre un morceau à son 

                                            
143 Quatriesme et dernière partie des fameux voyages de Pietro della Valle, 
gentilhomme romain, surnommé l’illustre voyageur, Paris, 1664, pp.6-7. 



 

 

-349- 

 

inventeur. Quelques années plus tard, en 1615, un navire anglais ramenait du 

Spitzberg une belle défense de narval. En 1616, elle fut, dit la tradition, emmenée 

en Inde et proposée pour 5000 roupies, au potentat local Mukarrab Khan. Celui-ci 

empoisonna un pigeon, un bouc et un homme, puis leur donna comme antidote de 

la poudre de corne de licorne. Tous moururent, et il refusa donc, lui aussi, 

d'acheter cette trop belle ivoire. Certes, ce récit semble trop un conte pour que l’on 

puisse l’accepter tel quel, mais il n’en est pas moins représentatif de ce que l’on 

pensait au début du XVIIème siècle des cornes de licorne.144. 

 Nous sommes bien loin des dizaines de milliers d’écus ou de ducats 

qu’offraient un demi-siècle plus tôt les princes français et italiens, pour avoir le 

simple privilège d’exposer dans leur trésor la précieuse corne. Outre que leur 

confiance dans l'authenticité et l'efficacité médicale de la licorne avait 

vraisemblablement fléchi, la plupart d'entre eux étaient à cette époque 

convenablement équipés en contrepoisons de toutes sortes. 

 Le témoignage du médecin anglais Edward Browne révèle à quel point les 

cornes de licorne étaient répandues au milieu du XVIIème siècle: «J'en ai vu 

quelques unes de quinze pieds de long; certaines aux spirales serrées et profondes, 

d'autres moins, d'autres parfaitement lisses; certaines plus large à proximité de la 

tête, d'autres dont la partie la plus large est à quelque distance de la tête; 

certaines extrêmement pointues, d'autres à l'extrémité émoussée. Mon père 

Thomas Browne en avait une très belle, qui avait appartenue au duc de Curland… 

J'ai vu des cannes, un sceptre, un fourreau d'épée, des boites et d'autres objets 

faits de cette corne, mais je n'ai jamais eu la chance de voir l'expérience confirmer 

son efficacité contre le poison, même si je l'ai vu utilisée plusieurs fois, et en 

grandes quantités. M. Charleton a une belle corne de licorne. Sir Joseph Williamson 

en a donné une à la Royal Society. Le duc de Florence en a une très belle, le duc de 

Saxe une étrange. Parmi beaucoup d'autres, j'en ai vu huit posées ensemble sur 

une table dans le trésor de l'empereur, et j'en possède une maintenant qui ne la 

laisse à aucune autre pour la finesse de sa spirale et l'élégance de sa silhouette. 

Mais certainement nul ne possède une aussi grande et belle collection de cornes de 

licorne que le roi de Danemark145.» 

 

                                            
144 Fred Bruemmer, The Narval, Toronto, 1992, p.117. 
145 Edward Browne, A brief Account of Travels in Divers Parts of Europe, Londres, 
1685, p.102. 



 

 

-350- 

 

 Pietro della Valle semblait encore ignorer que ce que son ami marin tenait 

pour corne de licorne était une défense de narval; Edward Browne n'en dit mot, qui 

pensait sans doute, comme l'écrivait vingt ans plus tôt son père Thomas, que «les 

cornes qui circulent chez nous ne proviennent pas d'un animal unique, mais de 

plusieurs sortes», parmi lesquelles il citait la «licorne de mer146». La connaissance 

de l'origine réelle de ces rostres d'ivoire fut pourtant pour beaucoup dans la chute 

du cours de la licorne, comme le montre cet autre récit, extrait de la Relation du 

Groenland d'Isaac de la Peyrère, parue en 1647: «…les Danois croient pour tout 

assuré, et s'engageraient de le prouver, que toutes ces espèces de cornes qui se 

voient en Moscovie, en Allemagne, en Italie et en France, viennent de Danemark, 

ou cette sorte de trafic a eu grand vogue… Les Danois qui les envoyaient ça et là 

pour les vendre, n'avaient garde de dire que ce fussent des dents de poissons, ils 

les exposaient comme des cornes de licornes, pour les vendre plus chèrement. Et 

comme ils l'ont fait autrefois, ils le pratiquent encore tous les jours. Il n'y a pas 

longtemps que la compagnie du nouveau Groenland, qui est à Copenhague, envoya 

un de ses associés en Moscovie, avec quantité de grosses pièces de cette sorte de 

cornes, et un bout entre autres, de grandeur fort considérable, pour le vendre au 

grand duc de Moscovie. On dit que le grand duc le trouva beau, et le fit examiner 

par son médecin. Ce médecin, qui en savait plus que les autres, dit au grand duc 

que c'était une dent de poisson, et l'envoyé retourna sur ses pas à Copenhague, 

sans rien vendre. Comme il rendait raison de son voyage à ses associés, il jeta 

toute la cause de son malheur sur ce méchant médecin, qui avait décrié sa 

marchandise, et avait dit que tout ce qu'il avait porté n'était que des dents de 

poisson. Tu es un maladroit, lui répondit un associé, qui me l'a redit; que ne 

donnais-tu deux ou trois cent ducats à ce médecin, pour lui persuader que c'étaient 

des licornes?147» 

 «Nos marchands, écrivait Thomas Bartholin en 1645 dans son épais traité 

sur la licorne, ont, ces dernières années, rempli des navires entiers de ces cornes 

et auraient continué à les vendre en Europe comme des cornes de licorne s'il 

n'avait pas été découvert qu'elles avaient une origine marine148.» Il est vrai que ce 

commerce était, même après que le prix de la licorne avait commencé à baisser, 

particulièrement rentable. Le Museum Museorum de Michele Bernardo Valentini, 

                                            
146 Thomas Browne, Pseudodoxia Epidemica, or Enquiries into Vulgar  and Common 
Errors, Londres, 1646, p.167. 
147 Isaac de la Peyrère, Relation du Groenland, Paris, 1647, pp.90-93. 
148 Thomas Bartholin, De Unicornu Observationes Novæ, Padoue, 1645, pp.95-96. 



 

 

-351- 

 

paru à Francfort en 1704, nous rappelle que les marins se procuraient les «licornes 

de mer», tout comme les peaux de phoque, auprès des indigènes du Groenland, 

auxquels ils donnaient en échange des couteaux, ciseaux et miroirs149. 

 Au XVIIIème siècle, on croyait encore parfois à la réalité de la licorne, mais 

il ne se trouvait plus personne en Europe pour confondre son hypothétique corne 

avec la très réelle défense du narval. Les compagnies hollandaises écoulèrent alors 

au Japon, sous la même appellation de corne de licorne, une marchandise qui ne 

trouvait plus preneur en Europe. Voici le récit du botaniste et médecin suédois Carl-

Pehr Thunberg sur le commerce des Européens au Japon en 1775: «Le kambang de 

cornes d’unicornes s’est vendu cette année assez cher. On en a beaucoup passé en 

contrebande, sur lesquelles on a fait un gain considérable. Les Japonais attribuent 

à ces cornes des vertus extraordinaires; ils les croient propres à prolonger la vie, à 

donner du ton aux esprits vitaux, à renforcer la mémoire; en un mot, ils les 

regardent comme une panacée universelle, et les emploient dans toutes les 

maladies. Il n’y a pas longtemps que cet article fait partie du commerce des 

Hollandais, et c’est le hasard qui leur en a procuré la connaissance. Un chef qui 

avait résidé à Nagasaki, de retour en Europe, envoya une belle corne de licorne à 

un interprète japonais de ses amis. Le produit de la vente de cette corne fit la 

fortune de cet interprète. Aussitôt les Hollandais s’empressèrent de tirer d’Europe 

toutes les cornes qu’ils purent se procurer, et sur lesquelles ils firent d’abord un 

profit immense. Elles se vendaient au commencement cent kobangs ou six mille 

rixdalles la catche. Mais elles ont ensuite diminué, et sont tombées à soixante-dix, 

cinquante et trente kobangs. Vu la proscription du vaste habit de capitaine et 

l’impossibilité de faire la contrebande cette année, il a fallu vendre les cornes de 

licorne à la folle enchère, la catche de cornes s’est payée cent trente-six rixdalles, 

ou huit mas, et cinq konderyns d’argent du Japon. On en aurait tiré quinze ou seize 

kobangs si l’on eût pu vendre secrètement sur le vaisseau. Les trente sept catches, 

quatre thaëls, six mas de cornes que j’avais apportées me produisirent cinq mille 

soixante et onze thaëls et un mas, ce qui me mit en état non seulement de payer 

mes dettes, mais encore de consacrer mille deux cent rixdalles à ma science 

favorite150.» Même si l’excès d’offre avait fait baisser les prix, le prix de vente des 

licornes au Japon restait, en or, 140 fois leur prix d’achat en Europe. L’année 

suivante, les prix continuaient à baisser puisque «les cornes de licorne se vendirent 

                                            
149 Michael-Bernard Valentin, Museum Museorum, Francfort, 1704, p.482. 
150 Voyages de C.P. Thunberg au Japon, par le cap de Bonne Espérance, les Isles 
de la Sonde, etc.…, Paris, an IV, t.II, pp.10-11. 



 

 

-352- 

 

moins avantageusement que l’année dernière; elles n’allèrent pas au delà de 

quatre mas, huit konderyns cinq catches le mas, ce qui fait soixante-dix-huit thaëls 

le catti151.» Aujourd’hui encore, il n’est pas rare de voir dans les salons des 

grandes familles japonaises des défenses de narval achetées au XVIIIème siècle à 

des marchands européens. 

 

 

 

Un prix orienté à la baisse 
 

 La corne de licorne faisait partie des médicaments reconnus, et il n'y a rien 

d'étonnant à ce qu'elle apparaisse dans la liste de prix régulièrement publiée, à 

partir de 1612, par les apothicaires de Francfort. Afin de mieux mettre en évidence 

l'évolution du prix relatif de ce précieux simple, nous donnons dans le tableau 

suivant le prix de trois spécialités médicinales, la corne de licorne, la pierre de 

bézoard - calcul rénal ou stomacal de chèvre, censé provenir d'Orient -, et l'ivoire 

d'éléphant, dans les diverses éditions de cette liste, de 1612 à 1743152. Les prix du 

bézoard, et de la licorne jusqu'en 1686, sont indiqués par grain (0,07 gr), tandis 

que ceux des produits moins coûteux, l'ivoire d'éléphant, et la corne de licorne en 

1743, sont donnés par loth, ou demi-once, qui vaut 240 grains soit environ 15 

grammes. Pour faciliter les comparaisons, le prix de la demi-once de corne de 

licorne et de bézoard a été ajouté au tableau lorsque la liste originale ne donnait 

que celui du grain. 

 
 

 1612 1626 1628 1634 1643 1669 1686 1743 
 

Corne de licorne 

(Cornu unicornu verum) 

 
1 gr = 16 kr 
1 lo = 64 fl 

 
1 gr = 8 kr 
1 lo = 32 fl 

 
1 gr = 8 kr  
1 lo = 32 fl 

 
1 gr = 12 kr 
1 lo = 48 fl 

 
1 gr = 8 kr 
1 lo = 32 fl 

 
1 gr = 1 kr 
1 lo = 4 fl 

 
1 gr = 1 kr 
1 lo = 4 fl 

 

 
 

1 lo = 10 kr 

 
Bézoard  

(Bezoar orientalis) 
 

 
1 gr = 8 kr 
1 lo = 32 fl 

 

 
1 gr = 4 kr 
1 lo = 16 fl 

 
1 gr = 6 kr 
1 lo = 24 fl 

 
1 gr = 6 kr 
1 lo = 24 fl 

 
1 gr = 6 kr 
1 lo = 24 fl 

 
1 gr = 6 kr 
1 lo = 24 fl 

 
1 gr = 6 kr 
1 lo = 24 fl 

 
1 gr = 4 kr 
1 lo = 16 fl 

 
Ivoire 

(Eburis scops) 

 
1 lo = 2 kr 

 
1 lo = 2 kr 

 
1 lo = 2 kr 

 
1 lo = 2 kr 

 
1 lo = 2 kr 

 
1 lo = 2 kr 

 
1 lo = 2 kr 

 
1 lo = 2 kr 

 
                                            
151 ibid., p.359. 
152 Ce tableau est extrait de: Guido Schönberger, “Narwal-Einhorn, Stüdien über 
einen seltenen Werkstoff”, in Städel Jahrbuch,  IX, 1935-1936, p.214.  



 

 

-353- 

 

1 loth (demi-once) = 240 grains = 15 grammes 

1 florin = 60 couronnes 

 

 

 Il ressort de ces données qu’au XVIIème siècle, seuls le bézoard et la corne 

de licorne, tous deux tenus pour des contrepoisons universels, presque des 

panacées, étaient vendus au grain; l'ivoire râpée était, elle, vendue en quantités 

plus importantes, et à un prix bien moindre. Mais la corne de licorne s'est 

régulièrement dépréciée tout au long du XVIIème siècle, son prix étant divisé par 

huit entre 1612 et 1686, puis de plus en plus rapidement au XVIIIème siècle, sa 

valeur étant encore divisée par 24 entre 1686 et 1743. A cette date, l'ivoire de 

narval ne valait plus que cinq fois le prix de celui d'éléphant. Le bézoard s'est 

également déprécié, mais dans de bien moindres proportions puisqu'en 1743 il 

était encore vendu au grain, et valait 96 fois plus cher que la poudre de licorne. 
  
 
 

 
 

Enseigne d'apothicaire allemande, vers 1750153. 
 
  
 

 Si la valeur des cornes de licorne entières a fortement baissé entre 1550 et 

1700, le prix de la poudre de licorne à usage médical, le simple le plus cher à la fin 

du XVIème siècle, s'est véritablement effondré. La connaissance de l'origine réelle 

de ce produit, limitée jusque vers 1650 aux milieux lettrés, s'était en effet peu à 

                                            
153  Dans le jeu Cosmic Encounter, paru à la fin des années 1970, c’est encore une 
licorne qui illustre le pouvoir de Guérisseur (Healer). 



 

 

-354- 

 

peu répandue dans l'ensemble de la population, du moins dans celle suffisamment 

riche pour avoir recours à de tels remèdes, et pour craindre l'empoisonnement. 

Dans l’Historia Vitæ et Mortis de Francis Bacon, au chapitre des «Médicamens 

propres à prolonger la vie», nous lisons d’ailleurs: «La vertu spécifique de la pierre 

de Besouart me semble devoir être approuvée, parce qu’elle recrée les esprits et 

qu’avec cela elle provoque une sueur douce. Quant à la corne de licorne, elle est 

beaucoup déchue de son estime, et ne laisse toutefois pas d’être admise dans le 

même degré de l’ivoire, de la corne de cerf et de l’os qu’on lui trouve dans le 

cœur154». La prétendue corne de licorne disparut donc peu à peu des traités de 

médecine dans la seconde moitié du XVIIème siècle, mais resta encore pour 

quelques décennies dans les échoppes d'apothicaires, médecine désormais presque 

populaire, utilisée par quelques charlatans et «empiriques». 

 En 1704, le Museum Museorum du médecin germano-italien Michele 

Bernardo Valentini reconnaissait que l'effet thérapeutique de la poudre de corne de 

licorne était très discuté, mais conseillait cependant son usage, au même titre que 

celui de l'ivoire et des «licornes fossiles», contre la rubéole, la rougeole, les fièvres 

et les douleurs. Cet emploi était rendu plus facile par le fait que ce simple, qui 

coûtait autrefois plusieurs milliers de thalers la livre, pouvait désormais être acheté 

pour une douzaine de thalers seulement155. Le médecin de la comtesse douairière 

de Hesse-Homburg jugeait cependant que le prix de cet «unicornu officinalis» 

devait encore baisser pour que les apothicaires cessassent de vendre des 

contrefaçons, ou d'ajouter de l'ivoire râpée, qui s'en distingue à peine, à leur 

poudre de corne de licorne. 
 
 
 

                                            
154   Francis Bacon, Historia Vitæ et Mortis, trad. Baudouin, 1647. 
155 Michael-Bernard Valentin, Museum museorum, Francfort, 1704, pp.481-483. 



 

 

-355- 

 

 
 

Plaquette publicitaire d'un charlatan londonien du XVIIème siècle. Un élixir à 
base de licorne y est présenté comme un remède souverain contre presque 
toutes les maladies graves. 

 

 

 

Par la porte de corne ou la porte d'ivoire 
 

 Albert le Grand avait déjà mentionné, à côté de plusieurs espèces 

d'unicornes terrestres, un monocéros marin, mais on ignore s'il pensait au narval, à 

un poisson-scie, ou à quelque autre espèce réelle ou imaginaire. L'idée que les 

cornes de licornes utilisées en médecine avaient, au moins pour certaines d'entre 

elles, une origine marine n’apparut cependant qu’au XVIème siècle dans les écrits 

de Pierre Belon, parlant à leur sujet de «rouelles de dents de rohart156», ou 

d'Andrea Marini constatant avec étonnement que ces cornes ne sont nulle part 

aussi nombreuses qu'en Angleterre et au Danemark. Le Théâtre de l’univers 

                                            
156 Pierre Belon, les Observations de plusieurs singularités et choses mémorables, 
Paris, 1553, f°15v. 



 

 

-356- 

 

d’Abraham Ortelius, en 1570, puis l'Atlas Minor de Gérard Mercator et Job Hondius, 

paru au tout début du XVIIème siècle, furent les premiers ouvrages à restituer la 

corne à son légitime propriétaire, le narval; la description qu'en donne l’Atlas minor 

dans le chapitre consacré à «la mer d'Irlande» est succincte mais relativement 

précise, et exacte quant à la localisation et la nature de notre précieuse «corne»: 

«Le temps me faudrait, écrit le géographe, si je voulais réciter au menu le nombre 

de tant de poissons. Je ne mentionnerai que les plus rares. Entre lesquels est le 

Nahwal. Sa chair fait soudain mourir celui qui en mange, et a une dent de sept 

coudées sur l'inférieure partie de la tête. Aucuns l'ont vendue pour corne de 

monocéros, et croit-on qu'elle résiste aux venins. Cette bestiasse a quarante aulnes 

de longueurs157.»  
 
 
 

 
 

Le «Nahwal», détail de la carte d’Islande du Théâtre de l’univers contenant 
les cartes de tout le monde, Amsterdam, 1598 (1581 en latin). Le curieux bec 
ou nez de l’animal représenté ici ne ressemble pourtant guère à la corne de la 
licorne. 

 
 

 Ce n'est cependant qu'en 1638 que parut la première description 

anatomique complète du narval et de sa dent, dans une dissertation du médecin 

danois Ole Worm, dont le texte allait être reproduit par Thomas Bartholin dans son 

De Unicornu Observationes Novæ, en 1645158. 
  
 
 

                                            
157 Gérard Mercator, Atlas Minor, traduction française par M. de la Popelinière, 
Amsterdam, p.28, col.1. La traduction est fidèle, puisque le texte de l'édition latine 
de 1607, lui même repris presque sans modification sur celui d’Abraham Ortelius, 
donnait déjà le nom «nahwal» et précisait bien qu'il s'agissait d'une dent. 
158 “An os illud quod vulgo pro cornu monocerotis venditatur, verum sit unicornu?”, 
in Thomas Bartholin, De Unicornu Observationes Novæ, Padoue, 1645, pp.98-102. 



 

 

-357- 

 

 
 

Crâne de narval, gravure du De Unicornu Observationes Novæ de Thomas 
Bartholin, 1645. il y apparaît clairement que la défense sort de la mâchoire. 

 
 
  

 Dès lors s'ouvrit un curieux débat sur la nature exacte, dent ou corne, du 

rostre du narval 

 

 Ceux qui y voyaient une dent faisaient un raisonnement aristotélicien. La 

défense du narval sort de sa mâchoire, et est faite d'ivoire; elle est donc, par sa 

forme et par sa matière, une dent159. C'était notamment l'opinion des médecins 

galénistes qui, au nom de la théorie des quatre éléments et des quatre humeurs, 

niaient déjà que la corne de licorne puisse être un contrepoison universel160. 

 D'autres, souvent plus proches des idées néoplatoniciennes, continuaient à y 

voir une corne. En effet, elle sert à combattre, ce qui est la fonction d'une corne, et 

non à mâcher, ce qui est celle des dents. Cette idée était plus souvent défendue 

par les médecins spagyristes, qui continuèrent donc à prescrire la corne de la 

licorne de mer comme ils prescrivaient celle de l'animal terrestre. 

 

 En outre, et l'arrière plan philosophique n'est plus à prendre en 

considération ici, si l'existence du narval était largement connue dans la seconde 

moitié du XVIIème siècle, ses caractéristiques anatomiques précises l'étaient 

moins. Beaucoup savaient que les cornes de licorne des trésors royaux provenaient 

                                            
159 Appliquée aux cornes de licorne, la logique aristotélicienne peut faire de curieux 
détours, comme le montre ce raisonnement d'Isaac de la Peyrère: Aristote a écrit 
que, les cornes et les ongles étant de même nature, les animaux qui ont deux 
cornes ont le sabot fendu, et ceux qui n'ont qu'une corne ont le sabot entier. Or le 
narval, étant un poisson, n'a pas de pied, et donc pas de sabot. Il ne peut donc pas 
avoir de cornes, d'où il découle que sa défense est une dent. Isaac de la Peyrère, 
Relation du Groenland, Paris, 1667, pp.82-84. 
160 Voir sur ce débat les chapitres consacrés à Ambroise Paré et Laurent Catelan. 



 

 

-358- 

 

d’un «grand poisson des mers septentrionales», mais ils imaginaient parfois 

encore, comme, en 1610, le peintre du Bestiaire de l'empereur Rodolphe II, une 

licorne de mer similaire à la légendaire licorne terrestre161. En 1698, le Dictionnaire 

ou traité universel des drogues simples du chimiste Nicolas Lémery, qui fut 

régulièrement réédité jusqu'au milieu du siècle suivant, décrivait ainsi le narval: 

«Narwal, en français licorne de mer, est un fort gros poisson qui porte sur son nez 

une corne longue de cinq ou six pieds, pesante, fort dure, blanche, luisante, 

tortillée ou de figure spirale, creuse en dedans, ressemblant à de l'ivoire. Elle lui 

sert de défense et d'une arme pour attaquer les plus grosses baleines.» 
 
 
 

 
 

Pièce d’orfèvrerie d’Elias Geyer, début du XVIIème siècle. Il n’est pas évident 
que l’artiste ait voulu représenter, dans cette licorne de mer montée par un 
triton, un animal réel. Il n’en reste pas moins que l’on se figurait alors la 
créature marine portant les longues ivoires torsadées à l’image de la licorne 
quadrupède. 

 
 

                                            
161  Voir t.II, p.193. 



 

 

-359- 

 

 

 En 1683, le père Coronelli, géographe italien, termina les deux globes - 

terrestre et céleste - commandés par Louis XIV pour le château de Marly, et qui 

sont aujourd'hui exposés à la Bibliothèque Nationale, à l'entrée du département des 

cartes et plans. La seule licorne que l'on puisse y voir se trouve sur la sphère 

étoilée où, entre le petit et le grand chien, une constellation avait été ainsi baptisé 

en 1635 par l'astronome Jacob Bartsch, et le quadrupède est absent des quatre-

vingt-dix-neuf scènes dessinées sur le globe terrestre. En 1703, François Le Large 

écrivit, à l'intention «des curieux qui viennent passer deux ou trois heures dans ce 

pavillon», des Explications des figures qui sont sur le globe terrestre de Marly. Pour 

ce texte resté manuscrit, Le Large bénéficia des explications de Coronelli, et d'un 

accès à la vaste bibliothèque du roi. Au large du Groenland, la scène dans laquelle 

des pêcheurs, à bord de deux barques, tentent de harponner une massive créature 

marine portant, planté en plein front, un long rostre spiralé, y est intitulée Pêche 

du monocéros. Après avoir expliqué que la licorne terrestre était «pure chimère», 

Le Large poursuit:  

 «On trouve dans les mers glaciales un poisson que l'on peut mettre au rang 

des baleines pour la grosseur, qui a une longue corne au milieu du front, comme on 

le voit représenté sur le globe en cet endroit… Cet animal se bat contre la baleine, 

et la tue en lui enfonçant sa corne dans le flanc, ce qu'il fait en sautant hors de 

l'eau et se lançant contre la baleine. Il peut même percer un vaisseau en se lançant 

contre de la même manière, et les pilotes qui passent dans cette mer prennent 

grand soin de l'éviter. Quelques uns veulent qu'il se serve de sa corne pour ranger 

les glaçons qu'il trouve dans son passage, et que c'est la raison pourquoi on en 

trouve beaucoup de rompues. Il est plus croyable qu'il la casse en se battant contre 

les autres poissons. 

 «La Martinière, qui était avec les Danois à cette pèche, dit dans son livre du 

Voyage du Nord, d'où cette pêche a été tirée, qu'ils rencontrèrent une vingtaine de 

ces poissons vers les côtes de la Nouvelle Zemble, entre lesquels il s'en trouva trois 

qui avaient une corne… 

 «Il est étonnant qu'il y ait tant de cornes de licorne en Europe et qu'on ne 

sache pas bien quel animal la porte. La Martinière n'a pas vu la licorne de mer qu'il 

décrit, quiconque lira son livre attentivement reconnaîtra qu'il n'est pas témoin 

oculaire de ce qu'il y rapporte. Je n'ai cependant trouvé que lui qui dépeigne cet  

animal d'une manière vraisemblable, car La Peyrère, qui a fait un traité entier sur 

la licorne de mer ne parle que de poissons qui ont une dent à la mâchoire 



 

 

-360- 

 

supérieure, et qu'il dit être la corne de licorne. Aux uns il la place dans le milieu de 

la mâchoire, et aux autres il la met un peu de côté. L'une et l'autre manière paraît 

absurde. Ces poissons sont nommés Narwal par les Islandais162.» 
 
 
 

     
 

A gauche: la pêche à la licorne de mer, gravure du Voyage des pays 
septentrionaux de Pierre Martin de la Martinière, qui servit de modèle pour le 
dessin figurant sur le globe terrestre de Coronelli (vers 1650-1718), dessin 
dont il ne m'a pas été possible d'obtenir une photographie163. 
 
A droite: la constellation de la licorne sur un autre globe du père Marco 
Vincenzo Coronelli, conservé au musée de la ville de Cologne. 

  
 
 

 Face à deux descriptions contradictoires, François Le Large donnait par 

avance raison à Roger Caillois164, en considérant comme «absurde» une unique 

dent sortant de la mâchoire, que celle-ci soit centrale ou que l'animal soit 

asymétrique, et en trouvant plus «vraisemblable» une baleine unicorne. 

 A la fin du XVIIème siècle, la plupart des ouvrages de zoologie résolvaient 

différemment le problème, supposant que le narval et la licorne de mer étaient 

deux animaux distincts. 
 

                                            
162 François Le Large, Explication des figures qui sont sur le globe terrestre de 
Marly, Paris, Bibliothèque Nationale, ms fr.13366, pp.139-145. 
163 Pierre Martin de La Martinière, Voyage des pays septentrionaux, Paris, 1682 
(1655), p.261. 
164 Roger Caillois, Le Mythe de la licorne, Montpellier, Fata Morgana, 1992. 



 

 

-361- 

 

 
  

 
 

Narval et Licorne de mer, gravure de l'Histoire des drogues de Pierre Pomet, 
1694 

 
 
 

 Signalons enfin, bien que cela soit anecdotique, l'opinion d'un incorrigible 

original, Athanase Kircher. Plus sans doute pour se singulariser que pour réconcilier 

des points de vue opposés, le père jésuite affirma que la défense du narval n'était 

ni une corne, ni une dent, mais un nez, comme le montre très bien la 

représentation qu'il donne de ce cétacé. 
 
 
 

 
 
Le narval, gravure du Mundus Subterraneus d'Athanase 
Kircher, 1665 
 
 
 

 Certains médecins et apothicaires, fort logiquement d'ailleurs, expliquèrent 

que le fait qu'il se soit agi de défenses de narval, et non de cornes de licorne, ne 

remettait nullement en cause les propriétés médicales de ces belles ivoires 



 

 

-362- 

 

blanches. Cela ne suffit pas à enrayer une baisse des prix due plus à la 

multiplication des cornes en circulation qu'à la désaffection, très relative, des 

malades et des médecins. Reprenons le Dictionnaire ou traité universel des drogues 

simples de Nicolas Lémery, non plus à l'incrédule article «licorne» ou «monocéros», 

mais à celui consacré au «Narwal»: «…La corne de ce poisson est ce que nous 

appelons corne de licorne et qu’on a cru naître sur la tête d’un grand animal à 

quatre pieds, nommé Monocéros, dont j'ai parlé en son lieu. Elle a été autrefois 

très rare, et gardée dans les cabinets des curieux comme une des choses du 

monde les plus précieuses, témoin celle qu’on voit dans le trésor de Saint-Denis en 

France. La raison de cette rareté venait de ce qu’on ne connaissait pas encore le 

narval, mais depuis qu’on a pêché beaucoup de ces poissons, cette corne n’est plus 

guère rare. On en trouve chez plusieurs marchands coupée par tronçons, elle 

contient beaucoup de sel volatile et d’huile. Elle est cordiale, sudorifique, propre 

pour résister au venin, pour l’épilepsie…Ceux qui veulent garder par curiosité la 

corne de ce poisson entière la choisissent bien longue, bien grosse et bien 

pesante165.»  

 Voici ce qu'en disait, à la même époque, un autre traité de pharmacie, la 

Pharmacopée royale, galénique et chimique de Moïse Charas (1618-1698): «Mais 

dans la grande diversité des sentiments qui se trouve entre les naturalistes plus 

renommés, ma pensée est qu'il n'y a point de licorne terrestre telle qu'ils nous l'ont 

décrite, et que cette corne blanche fort dure et pesante, tortillée, creuse au 

dedans, et longue depuis une aune jusqu'à deux, que nous employons en médecine 

est celle d'un gros poisson qui se trouve dans les mers de Groenland, que les 

Islandais nomme Narwal. Cette corne sort du milieu du devant de la mâchoire 

supérieure de ce gros poisson, où elle a environ un pied de long de racine aussi 

grosse que la corne même. Cette corne lui sert de défense contre les autres 

poissons, et pour attaquer et tuer même les plus grosses baleines, et il pousse sa 

corne avec tant d'impétuosité qu'il peut en percer un gros vaisseau. Les cornes de 

ce grand poisson ont été autrefois très rares, et l'animal qui les porte fort inconnu, 

de sorte que quelques uns ont cru que celle qui se voit encore aujourd'hui dans le 

trésor de Saint-Denis était presque l'unique que l'on pouvait voir. Mais la pêche 

qu'on a fait de ces poissons les a rendues moins rares en Angleterre, en Hollande, 

en Allemagne, en Danemark et ailleurs. Et sans aller si loin, j'en ai une chez moi 

qui surpasse même en longueur et en grosseur celle du trésor de Saint-Denis. La 

                                            
165 Nicolas Lémery, Dictionnaire ou traité universel des drogues simples, Paris, 
1698, p.525. 



 

 

-363- 

 

rareté de cette corne a été une des principales causes de la grande estime qu'on en 

a fait autrefois, et qu'on lui a attribué des vertus tout à fait extraordinaires, tant 

contre les poisons et les venins, que contre la petite vérole, la rougeole et toutes 

les maladies épidemiques. Jusques là, qu'on voit encore dans les cabinets des 

grands des tronçons de cette corne enchâssés dans de l'or, qu'on tient au rang des 

choses les plus précieuses et auxquels on attribue une vertu comme inépuisable 

d'être communiquée aux liqueurs dans lesquels on l'infuse, tout autant de fois que 

pourrait l'être la vertu du régule ou du verre d'antimoine. Mais quoique le sel volatil 

dont cette corne abonde puisse produire la plupart des bons effets qu'on a espéré 

d'elle, la vertu qui a été une fois communiquée à quelque liqueur ne saurait se 

trouver dans la corne qui s'en est dépouillée, non plus que celle de la corne de cerf, 

de l'ivoire, dont les parties sont à peu près de même nature que celle de la corne 

de licorne, ne peut se trouver derechef en eux lorsqu'ils ont infusé ou bouilli dans 

quelque liqueur, ou qu'on en a séparé le plus essentiel par quelque préparation166.» 

La défense du narval appartenait donc à la pharmacopée de la fin du XVIIème 

siècle, comme la corne de licorne à celle du XVIème siècle. Et si les propriétés 

reconnues au rostre du cétacé nouvellement découvert étaient moindres, et moins 

merveilleuses, que celles attribuées autrefois à la corne de la fantastique licorne, 

cela était dû à une évolution générale de la pharmacie, devenue prudente et 

expérimentale, plus qu'aux révélations sur l'origine de ces ivoires torsadées. 
 
 
 

                                            
166 Moïse Charas, Pharmacopée royale galénique et chimique, Paris, 1682 (1676), 
pp.349-350. 



 

 

-364- 

 

 
 

En 1740 fut fondé à Leipzig le cabinet de sciences naturelles de Johann 
Christoph Richter. Minéraux et fossiles n’y sont plus exposés aux regards des 
curieux, mais soigneusement rangés dans des tiroirs, triés selon un plan 
inspiré de la méthode linnéenne. Le désordre ludique des cabinets de 
curiosités fait place à l’ordre de la connaissance encyclopédique. Pourtant, la 
corne de licorne figure encore au premier plan sur le frontispice de son 
volumineux catalogue167, entre un globe et quelques beaux coraux et 
coquillages. Elle n’était pas trop longue pour finir dans un tiroir, elle était 
simplement trop belle. 

 

 L'intérêt des lettrés pour un objet permettant de concilier le goût moderne 

pour l'expérimentation avec la fascination mondaine pour les curiosités et raretés, 

n'a donc guère eu de mal à se maintenir. Cornes ou dents, les rostres de narval 

figuraient désormais dans tous les cabinets de curiosités, quand ils ne servaient 

pas d'enseigne aux apothicaires. Un siècle et demi plus tôt, la corne de licorne était 

digne des trésors des rois, et son acquéreur avait rarement la possibilité de choisir 

sa taille ou sa grosseur, trop heureux qu'il était de s'être procuré cette rareté; à la 

fin du XVIIème siècle, la longue défense du narval était à la portée des curieux et 

des collectionneurs, qui pouvaient même se permettre de choisir un spécimen 

«long, gros et pesant». L'utilisation médicale de l'ivoire allait peu à peu décliner, 

mais ce n'est qu'en 1746 que la «corne de licorne» disparut de la pharmacopée 

officielle des apothicaires de Londres, où le bézoard se maintint encore quelques 

temps, jusqu'en 1788168. Elle n'en resta pas moins un objet précieux, recherché 

                                            
167  Johan Herbert Hebenstreit, Museum Richterianum, Leipzig, 1743. 
168 L. Conrad, M. Neve, V. Nutton, R. Porter, A. Wear, The western Medical 
Tradition, Cambridge University Press, 1995. 



 

 

-365- 

 

désormais pour sa seule élégance. Les cannes en ivoire de narval furent très 

appréciées tout au long du XIXème siècle169, et les cornes de licorne, qui sont 

parfois encore objet de trafic170, ornent quelques salons parisiens171. 

                                            
169  On en trouvera quelques exemples dans le beau catalogue de Sergio 
Coradeschi et Alfredo Lamberti, Les cannes, Paris, Ars Mundi, 1992. 
170  «En gare, quand nous nous installions dans le transsibérien, mon patron 
Rogovine et moi, laissant derrière nous, soit le ciel timbré des monogrammes 
chinois quand nous remontions de l’Asie centrale, soit les fantasmagories du ciel 
polaire, frangé, secoué comme un rideau de théâtre par les aurores boréales, la 
grêle des aérolithes, la queue d’un météore, et les aigrettes du feu Saint-Elme qui 
crépitaient jusque sur les patins de notre traîneau quand nous redescendions de 
l’extrême Nord, venant de l’embouchure, une fois, de la Léna et, une autre fois, du 
Iénisséï, où nous avions échangé, la première fois, une cargaison de disques de sel 
gemme contre autant de disques d’argent pur et, la deuxième fois, contre de 
l’ivoire fossile, dents de narval, dit unicorne ou licorne et défenses de mammouths, 
en tout trente six traîneaux, quand nous nous installions dans le transsibérien pour 
nous rendre chez le grand patron, c’est à dire chez le patron occulte de Rogovine, 
un nommé Léouba, le plus riche joaillier de Saint-Pétersbourg, arrivés à destination 
et après avoir déballé nos bagages, déficelé nos ballots, retourné nos cantines à 
double fond, ouvert nos marmottes débordantes de bijoux, défait nos ceintures 
pleines de pierreries et, Rogovine, vidé son sac à malices, et après avoir 
comptabilisé le produit de nos achats, trocs et échanges, Léouba me faisait entrer 
dans la chambre forte de ses magasins…» 
 Blaise Cendrars, Le Lotissement du ciel, Paris, Denoël, coll. Folio, 1996 (1949), 
p.400.  
171  Comme celui du comte de Gâtine. 



 

 

-366- 

 

 

 

TABLE  DES  ILLUSTRATIONS 
 
Lorsque l’illustration n’est pas de première main, et a été reprise d’un autre 
ouvrage, celui-ci est indiqué entre parenthèses à la suite de la source originelle. 

  

p.12: Michael Bernard Valentin, Museum Museorum, Francfort, 1704. Bibliothèque 
nationale, Paris. 

p.26: Barthélémy l’Anglais, Le Livre des propriétés des choses, France, vers 1400. 
Ms fr.9140, fol.327, Bibliothèque Nationale, Paris. 

p.28: Barthélémy l’Anglais, Le Livre des propriétés des choses, France, vers 1400. 
Ms fr.22531, fol.324, Bibliothèque Nationale, Paris. 

p.29: Cecco d’Ascoli, L’Acerba, Italie, début du XIVème siècle. Ms Can ital.38, 
fol.60v°, Bodleian Library, Oxford.   

p.31: Bestiaire latin, Angleterre, début du XIIIème siècle. Ms Douce 167, fol.4v°, 
Bodleian Library, Oxford. 

p.32, gauche: Bestiaire italien, XIVème siècle. Ms Ital.450, fol.13v°, Bibliothèque 
Nationale, Paris. 

p.32, droite: Plaque de verre églomisé, Italie, fin du XIVème siècle. Musée de 
Cluny, Paris. 

p.33: Bestiaire de Pierre de Beauvais, vers 1285. Ms 3516, fol.205v°, Bibliothèque 
de l’Arsenal, Paris. 

p.34: Psautier de la reine Mary, Angleterre, début du XIVème siècle. Royal ms 28 
vii, fol.100, British Museum, Londres. (M. Freeman,  La Chasse à la licorne, p.41) 

p.35: Bréviaire du début du XIVème siècle, Ms 78 D 40, fol.9, Bibliothèque Royale, 
La Haye. 

p.36: Francis de Retz, Defensorium Inviolatæ Virginitatis Mariæ, fin du XVème 
siècle. Réserve des imprimés, 4° R 2015, Bibliothèque Nationale, Paris. 

p.37: Richard de Fournival, Bestiaire d’amour,  fin du XIIIème siècle. Ms fr.412, 
fol.232 & 240, Bibliothèque Nationale, Paris 

p.41: Le Cerf et la licorne, tapisserie animalière flamande, Bruxelles, vers 1550. 
Château du Wavel, Cracovie. (Maria Hennel-Bernasikowa, The Tapestries of Sigismund 
Augustus, p.95) 

p.42: Matthäus Platearius, Le Livre des simples médecines, début du XVIème 
siècle. Ms fr.12322, fol.188, Bibliothèque Nationale, Paris. 

p.43:  Bestiaire de Guillaume le Clerc, vers 1265. Ms fr 24428, fol.63 
v°,Bibliothèque Nationale, Paris. 



 

 

-367- 

 

p.45: Église Saint-Pierre, Caen, XIIème ou XIIIème siècle. 

p.46, gauche: Bestiaire latin, Angleterre, vers 1300. Royal ms 12 F XIII, fol.10v°, 
British Library, Londres (J. Cherry & alii, Mythical Beasts, p.54) 

p.46, droite: Bestiaire de Guillaume le Clerc, XIVème siècle. Ms Douce 132, fol.70, 
Bodleian Library, Oxford. 

p.49: Coffret d’Ivoire, France, XIVème siècle. Medieval and later antiquities 
1856.6-23.166, British Museum, Londres (J. Cherry & alii, Mythical Beasts, p.54) 

p.50: Émail, France, XIVème siècle. Bayerisches Nationalmuseum, Munich (N. 
Hathaway, The Unicorn, p.14). 

p.50: Coffret de mariage en bois, Allemagne, fin du XVème siècle. Musée de Cluny. 

p.51: gauche: Gravure du Maître des cartes à jouer, XIVème siècle. Estampes Ea 
48 c Rés, Bibliothèque Nationale, Paris. 

p.51: droite: Tapisserie alsacienne, vers 1500. Historisches Museum, Bâle (J. 
Bialostocki, L’Art du XVIème siècle, p. 375). 

p.52: Gravure anonyme, vers 1450. Estampes Ea 5 Rés, Bibliothèque Nationale, 
Paris. 

p.53: Maître autel de l’église des dominicains de Colmar. 

p.54: Reliure du XVème siècle. Rés Leber 154, Bibliothèque Municipale, Rouen. 

p.55: Tapisserie rhénane, fin du XVème siècle. Zurich, Schweizerisches 
Landesmuseum (F. Joubert, A. Lefébure & P.-F. Bertrand, Histoire de la Tapisserie, p. 40). 

p.56: Tapisserie de la Chasse à la licorne, vers 1500. Musée des Cloisters, New 
York (M. Freeman, La Chasse à la licorne, p.23). 

p.57: Giorgione, Allégorie de la Chasteté. Rijksmuseum, Amsterdam (N. Hathaway, 
The Unicorn, p.117). 

p.58: Traité de la Grandeur et excellence de la vertu, 1515. ms fr.12247, 
Bibliothèque nationale, Paris. 

p.59, gauche: Antoine Mizauld, Le livre d’Arcandam, qui traîte des prédictions 
d’astrologie, Paris, 1587. Bibliothèque nationale, Paris. 

p.59, droite: Le Passetemps de la fortune des déz, s.l., 1637. Bibliothèque 
nationale, Paris. 

p.60: Livre d’heures, Lyon, 1499. Harris Brisbane Dick Fund, Metropolitan Museum, 
New York (M. Freeman, La Chasse à la licorne, p.54). 

p.61: Le Secret de l’histoire naturelle, fin du XVème siècle. Ms fr.22971, fol.15v°, 
Bibliothèque nationale, Paris. 

p.62: Tapisseries de la Chasse à la licorne, vers 1500. Musée des Cloisters, New 
York (M. Freeman, La Chasse à la licorne, p.19). 



 

 

-368- 

 

p.63: Jean Duvet, La Chasse à la licorne, 1562. Estampes Ed 1b rés, Bibliothèque 
nationale, Paris. 

p.65: Le Dit de l’unicorne et du serpent, XIIIème siècle. Ms fr 1553, fol.432v°, 
Bibliothèque nationale, Paris. 

p.67: Gravure de Günther Zainer, Augsburg, vers 1476 (J.W. Einhorn, Spiritalis 
Unicornis, p.220) 

p.68: Gravure de Boetius A. Bolswerth, début du XVIIème siècle (N. Hathaway, The 
Unicorn, p.73). 

p.70: Livre d’heures anglo-français, vers 1260. Ms Douce 48, fol.221 v°, Bodleian 
Library, Oxford. 

p.71: Cor du XIème ou XIIème siècle. collection de Luynes n°44, cabinet des 
médailles, Bibliothèque nationale, Paris. 

p.73: Tapisserie flamande, XVIème siècle. Chapelle du palais Borromée, Isola Bella, 
sur le lac Majeur (F.-Y. Caroutch, Le livre de la licorne, p.135). 

p.74: Contes de Grimm illustrés par C. Offterdinger (J. Boullet, La Merveilleuse Histoire 
de la licorne, p.33). 

p.77: Tapisseries de la Dame à la licorne, peu avant 1500. Musée de Cluny.  

p.78: Carstens Niebuhr, Voyage en Arabie et dans d’autres pays circonvoisins, 
Amsterdam, 1779. Bibliothèque nationale, Paris. 

p.80: Roman d’Alexandre, vers 1460. Ms Douce 336, fol.103, Bodleian Library, 
Oxford. 

p.81: Jacopo dell Sellaio, Orpheus, vers 1490. Musée du Wavel, Cracovie.  

p.82: Vita Antonii, XIVème siècle. Ms med. palat. 143, Biblioteca Laurenzia, 
Florence (N. Hathaway, The Unicorn, p.103). 

p.83: The Florentino Fior di Virtu, Washington, Library of Congress, 1953 (1491). 

p.85: Bernardino Luini (vers 1475-vers1532), La mort de Procris. National Gallery 
of Art, Washington (N. Hathaway, The Unicorn, p.111). 

p.86, gauche: Barthélémy l’Anglais, Le Livre des propriétés des choses, France, 
vers 1405. Ms fr.22532, fol.301v°, Bibliothèque nationale, Paris. 

p.86, droite: Heures dites «de Henri IV», France, vers 1500. Ms lat.1171, fol.56, 
Bibliothèque nationale, Paris. 

p.88, en haut à gauche: Sébastien Brant, Apologi sive Mythologi Esopi, 1501. 
Bibliothèque nationale, Paris. 

p.88, en haut à droite: Albrecht Dürer, Le Monstre marin, détail, vers 1501 
(catalogue de l’exposition Albrecht Dürer, Œuvre gravé, au musée du Petit Palais, n°42). 

p.88, en bas à gauche: Albrecht Dürer, La Descente du Christ aux Enfers, détail, 
vers 1510 (catalogue de l’exposition Albrecht Dürer, Œuvre gravé, au musée du Petit 
Palais, n°58). 



 

 

-369- 

 

p.88, en bas à droite: Albrecht Dürer, Le Chevalier, la Mort et le Diable, détail,1513 
(catalogue de l’exposition Albrecht Dürer, Œuvre gravé, au musée du Petit Palais, n°194). 

p.89: Carte postale, éd. Benoit Perrin. 

p.90: Albrecht Dürer, La Femme de l’Apocalypse et le dragon à sept têtes, vers 
1497 (catalogue de l’exposition Albrecht Dürer, Œuvre gravé, au musée du Petit Palais, 
n°18). 

p.91: La Divine Comédie, ilustrée par Gustave Doré 

p.92: Recueil de textes religieux et scientifiques juifs, France, vers 1280. Add ms 
11639, fol.742v°, British Library, Londres (Gabrielle Sadj-Rajna, L’Art juif, p.191). 

p.94: François Clouet, Diane de Poitiers. National Museum of Art, Washington (N. 
Hathaway, The Unicorn, pp.18-19) 

p.95: Dessin de Léonard de Vinci, vers 1494. Musée du Louvre, AG 2247 (A.E. 
Popham, Les Dessins de Léonard de Vinci, n°110). 

p.96: Tapisseries de la Dame à la licorne, peu avant 1500. Musée de Cluny. 

p.97: Perino del Vaga et Domenico Zaga, Fresque de la salle du Persée. Château 
Saint-Ange, Rome. (Gli Affreschi di Paolo III a Castel Sant’Angelo, n°71). 

p.97: Aquarelle de Perino del Vaga. British Museum, n° 5226-84 (Gli Affreschi di 
Paolo III a Castel Sant’Angelo, n°46). 

p.103: Roman d’Alexandre, vers 1448. Ms fr.9342, fol.10v°, Bibliothèque nationale, 
Paris. 

p.104: Commentaire de l’Apocalypse, XIème siècle. Ms lat.8878, fol.239, 
Bibliothèque nationale, Paris. 

p.105: Cosmas Indicopleustès, Topographie Chrétienne, vers 800. Ms Plut. IX.28, 
Biblioteca Laurenzia, Florence (Cosmas Indicopleustès, Topographie chrétienne, éd. W. 
Wolska-Conus, t.III, p.386). 

p.106: Barthélémy l’Anglais, Le Livre des propriétés des choses, France, vers 1410. 
Ms fr.9141, fol.303v°, Bibliothèque Nationale, Paris. 

p.110, gauche: Bestiaire d’amour rimé, France, fin du XIIIème siècle. Ms fr.1951, 
fol.14, Bibliothèque nationale, Paris. 

p.110, droite: Barthélémy l’Anglais, Le Livre des propriétés des choses, France, 
début du XVème siècle. Ms fr.22532, fol.310v°, Bibliothèque nationale, Paris. 

p.110: Bestiaire latin, Angleterre, XIIIème siècle. Ms Ashmole 1511, Bodleian 
Library, Oxford. 

p.111: Bestiaire «Workshop», XIIème siècle. Ms m 81, Morgan Library, New York 
(J. Rebold-Benton, Bestiaire médiéval, p.75). 

p.111: Richard de Fournival, Bestiaire d’amour, XIIIème siècle. Ms fr.12513, fol.74, 
Bibliothèque nationale, Paris. 



 

 

-370- 

 

p.112: Le Roman de la dame à la licorne et du beau chevalier au lion, début du 
XIVème siècle. Ms fr.12562, Bibliothèque nationale, Paris. 

p.112, gauche: Richard de Fournival, Bestiaire d’amour, XIIIème siècle. Ms 
fr.12469, fol.9, Bibliothèque nationale, Paris. 

p.112, droite: Bestiaire latin, Angleterre, XIVème siècle. Ms Douce 151, fol.17, 
Bodleian Library, Oxford. 

p.113, droite: Bestiaire latin, Angleterre, XIVème siècle. Ms Douce 151, fol.10v°, 
Bodleian Library, Oxford. 

p.115, gauche: Tapisserie allemande, XIVème siècle. Fribourg en Brisgau, 
Augustinermuseum (M. Restelli, Il Ciclo dell’unicorno, n°10). 

p.115, droite: Tapisserie allemande, XVème siècle. Cologne, Schnütgen Museum 
(M. Restelli, Il Ciclo dell’unicorno, n°11). 

p.116: Bestiaire latin, XIIIème siècle. Ms lat.10448, fol.118v°, Bibliothèque 
nationale, Paris. 

p.117: Bréviaire, XIVème siècle. Ms 102-103, Bibliothèque municipale de Cambrai. 

p.118: Grandes Chroniques de France, vers 1380. Ms fr.2813, fol.7v°, Bibliothèque 
nationale, Paris. 

p.119, gauche: Carte à jouer, vers 1435-1455. Estampes, Kh 25 Rés., Bibliothèque 
nationale, Paris. 

p.119, droite: Carte à jouer de Christian Heinrich Joia, Augsburg, vers 1695 (W.L. 
Schreiber, Die ältesten Spielkarten, pl.XII). 

p.120: Albert le Grand, Summa de Creaturis, éd. de 1545 (W. Poltarness, A Book of 
Unicorns, p.15). 

p.121, Johannes de Cuba, Hortus Sanitatis, 1499. Rés des imprimés, Fol Te138 24, 
Bibliothèque nationale, Paris. 

p.122: Tapisseries de la Chasse à la licorne, vers 1500. Musée des Cloisters, New 
York (M. Freeman, La Chasse à la licorne, p.28). 

p.123: Tableau et chants royaux de la confrérie du Puy Notre Dame d’Amiens, 
début du XVIème siècle. Ms fr.145, fol.28v°, Bibliothèque nationale, Paris. 

p.124, gauche: dessin d’Antonio Pisanello, XVème siècle. Florence, Galerie des 
Offices (R.R. Beer, Unicorn, Myth and Reality, p.63) 

p.124, droite: Antonio Pisanello, médaille de Cecilia Gonzaga. Musée du Louvre, 
Paris. 

p.125: Moretto de Brescia, Sainte Justine, XVIème siècle. Vienne, Kunsthistorisches 
Museum (N. Hathaway, The Unicorn, p.149). 

p.126, haut: Joachim de Flore, Prophéties, vers 1300. Ms Douce 88, Bodleian 
Library, Oxford. 



 

 

-371- 

 

p.126, en bas à gauche: Paul Scaliger, Explanatio Imaginum, Cologne, 1570. 
Bibliothèque nationale, Paris. 

p.126, en bas à droite: Paracelse, Auslegung der Figuren, so zu Nürnberg gefund 
seind worden, 1533 (Paracelse, Sämtliche Werke, t.XII, p.554). Bibliothèque nationale, 
Paris. 

p.128: Tapisserie d’Allemagne du sud, XVème siècle. Musée du Wartburg, 
Eisenach. 

p.129, gauche: Roman d’Alexandre, Nord de la France, XIVème siècle. Ms 
Bodl.264, fol.117v°, Bodleian Library, Oxford. 

p.129, droite: Lorenzo et Jacopo Salimbeni, La Crucifixion, vers 1416. Oratoire 
Saint Jean-Baptiste, Urbino (Steffi Roetgen, Fresques italiennes de la Renaissance, 1400-
1470, p.68) 

p.130: Armorial de la Table Ronde, fin du XVème siècle. Ms fr.1347, fol.115, 
Bibliothèque nationale, Paris. 

p.130: Pièce d’or écossaise, 1486. Coins & Medals n°E2512, British Museum, 
Londres (J. Cherry & alii, Mythical Beasts, p.61). 

p.131: Laurent Catelan, Ein schöner neuer Diskurs von der Natur, Tugenden, 
Eigenschafften und Gebrauch des Einhorns, Stuttgart, 1625. Bibliothèque 
municipale de Bâle. 

p.133: Gerhard Piccard, Wasserzeichen, t.X: Greif, Drache, Einhorn, Stuttgart, 
1980, pp.208, 219,260, 264, 323, 344, 303, 344, 350, 362, 344, 350. Bibliothèque 
nationale, Paris. 

p.134, en haut à gauche: Pierre Boaistuau, Histoires prodigieuses, Paris, 1561. 
Bibliothèque nationale. 

p.134, en haut à droite: Nouveaux advis du royaume de la Chine, du Jappon et de 
l’Estat du roy de Mogor…, Paris, 1604. Bibliothèque nationale. 

p.134: Linge de table tissés dit « de Pérouse », Italie, fin XVème ou début du 
XVIème siècle. Paris, Musée de la mode et du textile (Catalogue de l’exposition 
Brocards Célestes, Avignon, 1997, n°41, p.98). 

p.136: Bernard de Montfaucon, Les Monumens de la monarchie françoise, Paris, 
1733. Bibliothèque nationale, Paris. 

p.137: Pétrarque, Les Triomphes, Italie, vers 1500. Ms ital.548, fol.24v°, 
Bibliothèque nationale, Paris. 

p.137: Pétrarque, Les Triomphes,France,vers 1500. Ms fr.22541, fol.58v°, 
Bibliothèque nationale, Paris. 

p.137: Francesco Colonna, Le songe de Poliphile, trad. J. Martin, Paris, 1546. 
Bibliothèque nationale. 

p.138: Piero della Francesca (vers 1415-1492), Le Triomphe de la duchesse 
d’Urbino. Galerie des Offices, Florence (J. Cherry & alii, Mythical Beasts, p.55). 



 

 

-372- 

 

p.139: La Suite d’Artémise, dessin d’Antoine Caron. Estampes Ad 105 A fol., 
Bibliothèque nationale, Paris. 

p.139: Le Mois de Mars, fresque du Salon des Mois, Palais Schifanoia, Ferrare, vers 
1470 (S. Roettgen, Fresques italiennes de la Renaissance, 1400-1470, p.421). 

p.141: Musæum Hermeticum, Francfort, 1625. Bibliothèque nationale, Paris. 

p.142: Gravure d’Antonio Tempesta (1555-1630). Estampes Jb 26 fol., 
Bibliothèque nationale, Paris. 

p.143: Maurice Scève, Délie, objet de plus haute vertu, Lyon, 1544. Bibliothèque 
nationale, Paris. 

p.144: Francesco Primaticcio (1504-1570), Dessin de mascarade (Bengt Dahlbæck, 
“Survivance de la tradition médiévale dans les fêtes françaises de la Renaissance”, in Les 
fêtes de la Renaissance (I), p.401). 

p.145: Le Roland Furieux de messire Loys Arioste traduit d’italien en françois, Lyon, 
1582. Bibliothèque nationale, Paris. 

p.146: Albrecht Dürer, L’enlèvement de Proserpine, 1516 (catalogue de l’exposition 
Albrecht Dürer, Œuvre gravé, au musée du Petit Palais, n°212).     

p.147, gauche: Gravure d’Israel van Meckenem, fin du XVème siècle (R.R. Beer, 
Unicorn, Myth and Reality, p.146). 

p.147, droite: Albrecht Dürer,Le Mariage de la Vierge, vers 1505 (catalogue de 
l’exposition Albrecht Dürer, Œuvre gravé, au musée du Petit Palais, n°76). 

p.148: Gravures flamandes, vers 1460. Rijksprentenkabinet, Amsterdam (J.W. 
Poltarness, A Book of Unicorns, p.27) 

p.149: Tapisserie suisse, vers 1460. Österreichisches Museum für angewandte 
Kunst, Vienne (J. Bialostocki, L’Art du XVIème siècle, p.375). 

p.149: Tapisseries de la Dame à la licorne, peu avant 1500. Musée de Cluny. 

p.151: Tapisseries de la Dame à la licorne, peu avant 1500. Musée de Cluny. 

p.152: La Licorne dans la forêt, tapisserie allemande, XVIème siècle. Collection 
Bernheimer, Munich. 

p.153, en haut à gauche:Tapisseries de la Chasse à la licorne, vers 1500. Musée 
des Cloisters, New York (M. Freeman, La Chasse à la licorne, p.23). 

p.153, en haut à droite:Tapisseries de la Vie de la Vierge, vers 1500.Cathédrale de 
Reims. 

p.153, en bas: Tapisserie de la vie de saint Étienne, vers 1500. Musée de Cluny. 

p.154, en haut à gauche: Raphaël (1483-1520), Portrait de Madalena Strozzi. 
Musée Borghèse, Rome (N. Hathaway, The Unicorn, p.112). 

p.154, en haut à droite: Peinture lombarde anonyme, milieu du XVème siècle. 
Musée d’Esztergom, Hongrie (N. Hathaway, The Unicorn, p.119). 



 

 

-373- 

 

p.154, bas: Annibale Caracci, dit Il Domenechino (1581-1641), Jeune fille et 
licorne. Palais Farnèse, Rome (F.-Y. Caroutch, Le livre de la licorne, p.122). 

p.156: Sébastien Munster, La Cosmographie universelle contenant la situation de 
toutes les parties du Monde, Paris, 1586, p.1189. Bibliothèque nationale, Paris. 

p.157: Barthélémy Aneau, Décades, 1549. Bibliothèque nationale, Paris. 

p.157: Dessin de Léonard de Vinci (1452-1519). Ashmolean Museum, Oxford (R.R. 
Beer, Unicorn, Myth and Reality, p.145). 

p.158: Coupe émaillée, vers 1550. MR 2461, Musée du Louvre. 

p.160: Jérome Bosch (vers 1450-1516), Le Jardin des délices. Musée du Prado, 
Madrid. 

p.163: Ashel ben Yehiel, Recueil de textes talmudiques, XVème siècle. Ms 
hebr.418, fol.198 a, Bibliothèque nationale, Paris. 

p.165: Le Livre des merveilles, vers 1410. Ms fr.2810, fol.85, Bibliothèque 
nationale, Paris. 

p.167: Luigi Barthema, Ritterlich und lobwirdig Rayß, Augsburg, 1515 (J.W. Einhorn, 
Spiritalis Unicornis, p.127). 

p.170: Samuel Bochart, Hierozoycon, sive de Animalibus Scripturæ, Londres, 1663. 
Bibliothèque nationale, Paris. 

p.171, gauche: Étienne Delaune (1520-1595), Combats et Triomphes. Estampes Ed 
4 pet.fol., Bibliothèque nationale, Paris. 

p.171, droite: Gravure anonyme, début du XVIIème siècle. Estampes Jb 82 4°, 
Bibliothèque nationale, Paris. 

p.174: Pierre Pomet, Histoire générale des drogues, Paris, 1696. Bibliothèque 
nationale, Paris. 

p.176: Olfert Dapper, Die unbekannte neue Welt, Amsterdam, 1673. Bibliothèque 
nationale, Paris. 

p.177: Herbarium et Bestiarium, vers 1600. Ms Ashmole 1504, fol.37v°, Bodleian 
Library, Oxford. 

p.179: Aquarelles anonymes, XVIIème siècle. Estampes Jb 26 fol., Bibliothèque 
nationale, Paris. 

p.182: Conrad Gesner, Historia animalium, de quadrupedibus viviparis, Francfort, 
1603 (1551). Bibliothèque nationale, Paris. 

p.183: Andres de Valdecebro, Gobierno moral y politico hallado en las fieras y 
animales sylvestres, Madrid, 1658. Bibliothèque nationale, Paris. 

p.186: Ulysse Aldrovandi, De Quadrupedibus Solipedibus, Bologne, 1616. 
Bibliothèque nationale, Paris. 

p.188: Jan Jonston, Historia Naturalis de Quadrupedibus, Amsterdam, 1656 
(1652). Bibliothèque nationale, Paris. 



 

 

-374- 

 

p.191, gauche: Athanase Kircher, Arca Noe, Amsterdam, 1675. Bibliothèque 
nationale, Paris. 

p.191, droite: Philippe Pelletier, Les Quadrupèdes, vers 1580. Bibliothèque 
nationale, Paris. 

p.194: Tapisseries de la Chasse à la licorne, vers 1500. Musée des Cloisters, New 
York (M. Freeman, La Chasse à la licorne, p.28). 

p.196: Sébastien Munster, La Cosmographie universelle contenant la situation de 
toutes les parties du Monde, Paris, 1586. Bibliothèque nationale, Paris. 

p.197, gauche: Conrad Gesner, Historia animalium, de quadrupedibus viviparis, 
Francfort, 1603 (1551). Bibliothèque nationale, Paris. 

p.197, droite: Edward Topsell, The History of Four-Footed Beasts, Londres, 1658 
(1651) (Reprint Da Capo Press, New York, 1967). 

p.197: Jan Jonston, Historia Naturalis de Quadrupedibus, Amsterdam, 1656 
(1652). Bibliothèque nationale, Paris. 

p.199: Gravure d’Antonio Tempesta (1555-1630). Estampes Jb 26, Biblithèque 
nationale, Paris. 

p.200: Tapisserie animalière flamande, vers 1550. Château du Wavel, Cracovie. 
(Maria Hennel-Bernasikowa, The Tapestries of Sigismund Augustus, p.89) 

p.204: Florence Magnin, Le Tarot d’Ambre, 1995. 

p.205: Illustrations de Cornelius Brudi, Denis Dettwiller et David A. Cherry pour le 
jeu Magic, the Gathering, 1993,1995 et 1996. La parution de la carte de droite est 
prévue pour la fin 1996. 

p.211: Le Secret de l’histoire naturelle contenant les merveilles et les choses 
mémorables du monde, fin du Xvème siècle. Ms fr.22971, fol.26 & 20, Bibliothèque 
nationale, Paris. 

p.211: Bernard von Breydenbach, Le Saint Voyage et pélerinage de la Cité Sainte 
de Jérusalem, Paris, 1489. Bibliothèque nationale, Paris. 

p.228: M. Jomard, Les Monuments de la géographie, Paris, 1854. Bibliothèque 
nationale, Paris. 

p.238: John Barrow, Travels in Southern Africa, Londres, 1806. Bibliothèque 
nationale, Paris. 

p.244: Gravure de J. Collaert d’après un dessin de J. van der Straet, vers 1600. 
Musée de la ville d’Anvers  (R.R. Beer, Unicorn, Myth and Reality, p.15) 

p.245, gauche: Barthélémy l’Anglais, Le Livre des propriétés des choses, début du 
XVème siècle. Ms 251, fol.16, Fitzwilliam Museum, Cambridge (N. Hathaway, The 
Unicorn, p.34). 

p.245, droite: Saint Augustin, La Cité de Dieu, début du XVème siècle. Ms fr.19, 
fol.16, Bibliothèque nationale, Paris. 



 

 

-375- 

 

p.246, gauche: Gravure flamande, vers 1440. Add ms 38.122, fol.12, British 
Museum, Londres (M. Freeman, La Chasse à la licorne, p.40). 

p.246, gauche: Bible historiée de Petrus Comestor, 1499. Bibliothèque nationale, 
Paris. 

p.247: Tapisserie flamande d’après Jan Vermeyen, vers 1550. Galleria 
dell’Academia, Florence (F. Joubert & alii, Histoire de la tapisserie, p.98). 

p.248: Gravure d’Edme Charpy, 1611. Estampes, Bibliothèque nationale (Catalogue 
de l’exposition Adam et Eve, de Dürer à Chagall, n°60). 

p.249, gauche: Lucas Cranach l’Ancien (1472-1553), Le Paradis terrestre. 
Staatliche Kunstsammlungen, Dresde (N. Hathaway, The Unicorn, p.10). 

p.249, droite: Sébastien Munster, La Cosmographie universelle contenant la 
situation de toutes les parties du Monde, Paris, 1586. Bibliothèque nationale, Paris. 

p.251: Le Livre des merveilles, vers 1410. Ms fr.2810, fol.59, Bibliothèque 
nationale, Paris. 

p.252: Sébastien Brant, Esopi Apologi sive Mythologi cum quibusdam Carminum et 
Fabularum Additionibus, Bâle, 1501. Bibliothèque nationale, Paris. 

p.254: Jean de Mandeville, Itinerarium Orientale, éd. J.Prüss, Strasbourg,1488 (J.W 
Einhorn, Spiritalis Unicornis, p.124). 

p.255: Marcus Gheeraerts, Animalium Quadrupedum Omnis Generis Verae et 
Artificiosissimae Delineationes, Amsterdam, 1583. Estampes, Jb 26 fol., 
Bibliothèque nationale, Paris. 

p.259: Dessin du major B. Latter, Asiatic Journal, 1820. Bibliothèque nationale, 
Paris. 

p.263: Hans Schiltberger, Reisebuch, Augsburg, 1476 (J.W. Einhorn, Spiritalis 
unicornis, p.125). 

p.267: Pièce d’orfèvrerie en or et vermeil, collection privée (V. Laloux & P. 
Cruysmans, L’Œil du hibou, le Bestiaire des orfèvres, p.232). 

p.267: Mappemonde de Pierre Descelliers, vers 1550. Add ms 5413, British 
Museum, Londres (W.P. Cumming, R.A. Skelton, D.B. Quinn, La Découverte de l’Amérique 
du nord). 

p.271: Cartes de Francesco Oliva, vers 1610. Cartes et Plans, Rés Ge CC 2342 et 
Rés Ge CC 5093, Bibliothèque nationale, Paris. 

p.273: Atlas de Guillaume Le Testu, 1555, fol.31. Service historique de l’armée de 
terre, Vincennes. 

p.274: Mappemonde de Donato Bertelli, 1565. Cartes et Plans, Ge C 8457, 
Bibliothèque nationale, Paris. 

p.276, gauche: Mappemonde de Pierre Descelliers, vers 1550. Add ms 24065, 
British Museum, Londres (W.P. Cumming, R.A. Skelton, D.B. Quinn, La Découverte de 
l’Amérique du nord). 



 

 

-376- 

 

p.276, droite: M.F. de Barros et Sousa de Santarem, Atlas comparé de 
mappemondes et cartes, depuis le XIème jusqu’au XVIIème siècle, Paris, 1842. 

p.277: Mappemonde de Sébastien Cabot, vers 1530. Cartes et Plans, Rés Ge AA 
582, Bibliothèque nationale, Paris. 

p.279: Jan Huyghen van Linschœten, Itinerario, Amsterdam, 1596 (W. George, 
Animals and Maps, p.138). 

p.279: Mappemonde de Ferdinand Verbiest, 1674. Cartes et Plans, Rés Ge A 1027, 
Bibliothèque nationale, Paris. 

p.291, gauche: Physiologus  en latin, IXème siècle. Ms 318, Bürgerbibliothek, 
Berne (M. Freeman, La Chasse à la licorne, p.42). 

p.291, droite: Physiologus  en grec, XIème siècle ( M. Freeman, La Chasse à la licorne, 
p.43). 

p.292, gauche: Bestiaire en latin, XIIIème siècle. Ms lat.14429, fol.110v°, 
Bibliothèque nationale, Paris. 

p.292, droite: Richard de Fournival, Bestiaire d’amour, fin du XIIIème siècle. Ms 
fr.1444, fol.260v°, Bibliothèque nationale, Paris. 

p.292: Guillaume le Clerc, Bestiaire divin, vers 1285. Ms fr.14970, fol.12v°, 
Bibliothèque nationale, Paris. 

p.293: Aquamanile en bronze, Basse Saxe, fin XIIIème-début XIVème siècle. 
Musée de Cluny, Paris. 

p.294: Bestiaire en latin, Angleterre, fin du XIIème siècle. Ms Harley 4751, fol.15, 
British Library, Londres (N. Hathaway, The Unicorn, p.128). 

p.294: Bestiaire d’amour  rimé, fin du XIIIème siècle. Ms fr.1951, fol.14, 
Bibliothèque nationale, Paris. 

p.295: Psautier d’Ormesby, Angleterre, début du XIVème siècle. Ms Douce 366, 
fol.55v°, Bodleian Library, Oxford. 

p.295: Livre des Merveilles du monde, France, vers 1425. Ms fr.1377, fol.1, 
Bibliothèque nationale, Paris.  

p.296: Roman d’Alexandre, vers 1448. Ms fr.9342, fol.183. Bibliothèque nationale, 
Paris. 

p.297: Albert le Grand, De Animalibus, vers 1463. Sienne, Musée Aurelio Castelli 
(R. Toledano, Francesco di Giorgio, pittore e scultore, p.41). 

p.298: Dessin d’Albrecht Dürer pour le livre de prières de l’empereur Maximilien 
(R.R. Beer, Unicorn, Myth and Reality, p.146). 

p.299: Lambspringk, Herzlicher teuscher Traktat vom philosophischen Steine, 
Francfort, 1625. Bibliothèque nationale, Paris. 

p.300: Sébastien Munster, La Cosmographie universelle contenant la situation de 
toutes les parties du Monde, Paris, 1586. Bibliothèque nationale, Paris. 



 

 

-377- 

 

p.301: Manuel Philès, Livre des propriétés des animaux, Grèce, XVIème siècle. Ms 
3401, Bibliothèque Sainte-Geneviève, Paris. 

p.305: Baptistère de Huarte d’Apamène, Syrie (M.-T. & P. Canivet, “La licorne dans les 
mosaïques de Huarte d’Apamène”, in Byzantion, 1979, t.48, p.60). 

p.308: Aquamanile, XIVème siècle. Musée des Beaux Arts de Besançon (Le Bestiaire, 
éd. M.-F. Dupuis & alii, p.167). 

p.309: Corne de l’abbaye de Saint-Denis. Musée de Cluny. 

p.315: «Ongle de griffon» du trésor de Saint-Denis. Cabinet des médailles, 
Bibliothèque nationale, Paris. 

p.321: Thomas Bartholin, De Unicornu Observationes Novæ, Padoue, 1645. 
Bibliothèque nationale, Paris. 

p.322: Ulysse Aldrovandi, De Quadrupedibus Solipedibus, Bologne, 1616. 
Bibliothèque nationale, Paris. 

p.328: Défense de narval sculptée, XIIème siècle. Musée de Liverpool. 

p.330: Chasse pour une corne de licorne, début du XVIème siècle. Musée municipal 
de Bologne (G. Schönberger, Narwal-Einhorn, Studien über einen seltenen Werkstoff, 
p.205). 

p.334: Bernard de Montfaucon, Les Monumens de la monarchie françoise, Paris, 
1733. Bibliothèque nationale, Paris. 

p.335: Andreas Osenbrück, sceptre impérial des Habsbourg, 1612. Vienne, 
Kunsthistorisches Museum. 

p.336: Trône des rois de Danemark. Palais Rosenborg, Copenhague (F. Bruemmer, 
The Narwhal, p.73). 

p.339: Gentile Bellini, Portrait de Caterina Comaro, vers 1500 (R.W. Lightbown, 
Mediaeval European Jewelry). 

p. 340: Jan Vermeyen, Gobelet, vers 1600. Vienne, Kunsthistorisches Museum. 

p.342: Épée de Charles le Téméraire, XVème siècle. Vienne, Kunsthistorisches 
Museum. 

p.353: Enseigne d’apothicaire, XVIIIème siècle. Germanisches Nationalmuseum, 
Nuremberg (F. Bruemmer, The Narwhal, p.49). 

p.355: Gravure sur bois, XVIIème siècle. Wood 534 III b, Bodleian Library, Oxford. 

p.356: Abraham Ortelius, Théâtre de l’univers contenant les cartes de tout le 
monde, Amsterdam, 1598. Bibliothèque nationale, Paris. 

p.357: Thomas Bartholin, De Unicornu Observationes Novæ, Padoue, 1645. 
Bibliothèque nationale, Paris. 

p.358: Pièce d’orfèvrerie d’Elias Geyer, argent doré et coquillage, début du 
XVIIème siècle. Musée de la Voûte verte, Dresde.  



 

 

-378- 

 

p.360, gauche: Pierre Martin de la Martinière, Voyage des pays septentrionaux, 
Paris, 1682 (1655). Bibliothèque nationale, Paris. 

p.360, droite: Marco-Vincenzo Coronelli (vers 1650-1718), Globe céleste. Cologne, 
Kölnisches Stadtmuseum (R.R.Beer, Unicorn, Myth and Reality, p.170). 

p.361: Pierre Pomet, Histoire générale des drogues, traitant des plantes, des 
animaux et des minéraux, Paris, 1696. Bibliothèque nationale, Paris. 

p.361: Athanasius Kircher, Mundus Subterraneus, Amsterdam, 1675. 

p.364: Johann Herbert Hebenstreit, Museum Richterianum, Leipzig, 1743 (Horst 
Bredekamp, La Nostalgie de l’antique, p.125). 



 

 

-379- 

 

 

 

INDEX  DES  NOMS  ET  DE  QUELQUES  CHOSES 
 
 



 

 

-380- 

 

 

Albert le Grand,20,26,105,119,178,192,287,288,296,303,356 
Alchimie,18,102,139,149,286,298 
Aldrovandi (Ulysse),14,162,163,175,178,181,182,183,185,188,189,227,288,297,321,327 
Alexandre III, pape,215 
Alexandre le Grand,80,103,214,251 
Aneau (Barthélémy),154 
Anguisciola (Antonio),261 
Anne de Bretagne,337,339 
Annonciation,53,56,57,122,317 
Apocalypse,90,91,104,109,126 
Aquamaniles,292,307 
Araldi (Alessandro),98 
Arche de Noé,107,158,282 
Arioste (Ludovico Ariosto, dit l'-),142 
Aristote,18,25,26,28,31,167,178,186,187,188,213,240,242,286,288,358 
Aubert de la Chesnaye des Bois (François-Alexandre),190 
Aubigné (Agrippa d’),133 
 

Bacci (Andrea),286,323 
Bachelard (Gaston),7,14 
Bacon (Francis),354 
Badger (George Percy),199,236,257,281 
Baffin (William),305 
Baikie (William Balfour),238 
Baltrusaitis (Jurgis),115 
Barlaam et Josaphat,65,66,68,69,81 
Barrès (Maurice),24 
Barrow (John),236,241 
Barthélémy l’Anglais,105,108 
Barthélémy l'Anglais,27,29,31,86,106,109,161,243,314 
Barthema 

(Luigi),152,153,163,164,165,166,168,173,175,176,177,178,182,185,190,221,224,225,233,236,240,25
2,257,281,288 

Bartholin (Caspar),320,346 
Bartholin (Thomas),8,18,168,181,189,190,214,231,261,288,320,321,351,357,358 
Basilisc (ou basilic),14,82,114,182,204,208,216,226,242,277 
Baudelaire (Charles),5 
Beagle (Peter S.),201,202 
Beardsley (Aubrey),101 
Bède le Vénérable,81 
Beer (Rudolf Rüdiger),17,41,334 
Bell of Antermony (John),255,256 
Bellini (Gentile),339 
Belon (Pierre),14,310,311,322,356 
Bermudez (Jodo),216 
Bertelli (Donato),272,273 
Bertrandon de la Brocquière,216 
Bézoard,223,330,352,353,366 
Bierce (Ambrose),177 
Blefken (Dithmar),347 
Bloem (Conrad),347 
Boaistuau (Pierre),132 
Bochart (Samuel),167 
Boemus,216 
Boethius (Hector),305 
Boethius de Boodt (Anselme),321,323 
Boillot-Lengrois (Joseph),73,325 
Bolswerth (Boetius Adam),69 



 

 

-381- 

 

Borges (Jorge Luis),12,206 
Bosch (Jérôme),156,157,158 
Bouchet (Guillaume),288 
Boyvin du Villars (François de),324,325 
Brant (Sébastien),88,250 
Brantôme (Pierre de Bourdeilles, seigneur de),217,284,324,325,345 
Brescia (Moretto de),124 
Breton (André),175 
Breydenbach (Bernard von),211,212 
Brink (André),233,235,238 
Brissac (Charles de Cossé, comte de -),307,324,325,326,345 
Browne (Edward),314,349,350 
Browne (Thomas),349,350 
Brunetto Latini,31,36,107,189 
Bucéphale,103,249 
 

Cabinets de curiosités,286,321,366 
Cabot (Sébastien),276 
Cadamosto (Alvise),179,231 
Caillois (Roger),301,302,303,362 
Calvin (Jacques),246 
Camphur,170,171,175,177,186,229,301 
Cardan (Jérôme),177,182,188,224,305,306,311 
Caron (Antoine),137 
Caroutch (Francesca-Yvonne),16,60,148 
Cartes à jouer,118,145 
Cartier (Jacques),266,274 
Cassien (Jean),82 
Catelan (Laurent),18,20,129,179,180,186,190,192,319,321,332,333,334,358 
Cavalcanti (Guido),48 
Cavallini (Giovanni Battista),269 
Céard (Jean),208 
Cecco d’Ascoli,30 
Cellini (Benvenuto),328,329,344 
Cendrars (Blaise),367 
César (Jules),73,74,193,256,260 
Chapman (George),74 
Charas (Moïse),364,365 
Charbonneau-Lassay (Louis),87 
Charlemagne,305,308,313,315 
Charles le Téméraire, duc de Bourgogne,335,341,342,343 
Charles Quint,332,334,338,340 
Charpy (Edme),246 
Charton (Édouard-Thomas),241,260 
Chastelain (Georges),343 
Château Saint Ange, Rome,97 
Chevalier au papegau (le),222 
Christ (La licorne, symbole du -),27,32,43,44,47,55,60,79,84,122,124,133 
Christian V, roi de Danemark,336 
Clément VII, pape,330,336 
Clœte (Henri),199 
Clouet (François),94 
Cocteau (Jean),123 
Colomb (Christophe),162,165 
Colonna (Francesco),134,135 
Comines (Philippe de),325,344 
Contarini (Alessandro),327 
Cornaro (Caterina), reine de Chypre,339 
Coronelli (Marci Vincenzo),360,362 



 

 

-382- 

 

Coryat (Benjamin),179,253,313,345 
Cosmas Indicopleustès,65,104,105,214 
Cranach (Lucas, l’ancien),247 
Ctésias de Cnide,25,39,103,172,178,180,181,182,186,187,198,213,239,241,242,260,280,300,310 
Cuvier (Georges),20,240,260 
Cyranides,40,82,83 
 

Dagobert,305,319 
Dante Alighieri,91 
Dapper (Olfert, ou Albertus Montanus),172,173,267 
Daumal (René),206 
Delaune (Étienne),168 
Delumeau (Jean),211,215,244,246 
Denis (Ferdinand),71,114,215 
Descelliers (Pierre),266,274,275 
Deutéronome,161 
Diable, démon,27,60,72,79,81,82,84,86,87,90,108,241,250,297 
Diane de Poitiers,64,94 
Diemeringen (Otto von),251 
Dioscoride,306 
Dit de l'unicorne et du serpent,65 
Domenechino (il),151,152 
Doré (Gustave),91 
Dostoievski (Fedor),6 
Doublet (Jacques),313 
Dragon,14,27,31,61,67,79,80,82,90,98,114,115,126,138,175,182,184,200,204,206,208,216,218,226,238,

243,245,250,251,261,267,268,275,286 
Dunsany (Lord),202 
Durand (Gilbert),94,143 
Dürer (Albrecht),52,87,88,90,144,145,245,278,297 
Duvet (Jean),62,63,64,95 
 

Edge (Thomas),348 
Édouard IV, roi d’Angleterre,341,343 
Einhorn (Jürgen Werinhard),16,28,103,122,210,252 
Éliade (Mircea),7,13 
Élien de Préneste (Élien le 

sophiste),25,39,103,133,172,178,181,182,186,213,241,242,255,263,300,303,304,310,341 
Encyclopédie,228,288 
Ende (Michael),203 
Erlande-Brandenburg (Alain),149 
Este (Borso d’),79 
Evelyn (John),313 
Évola (Julius),6 
 

Faber (Felix),211 
Fallopio (Gabriele),307,308,326 
Flacourt (Étienne de),232 
Flaubert (Gustave),82,101,284 
Flavius Josèphe,59,107,139 
Fletcher (George),203 
Fligranes,129 
Fossiles,13,308,318,355,366 
Foucault (Michel),7,178,183 
Francesco di Giorgio (Francesco Martini, dit -),296 
Francis de Retz,37 
François Ier, roi de France,328,329,330,331,336 
Freeman (Margaret),16,36,39,61,121,377 
Fresnel (Fulgence),239,240 



 

 

-383- 

 

Freud (Sigmund),98 
Furetière (Antoine),166,225,228 
 

Gaffarel (Paul),237 
Galton (Francis),236,237 
Gargouille,89 
Gay (Victor),337 
Genet (Jean),206 
George (Wilma),274,277 
Gesner 

(Conrad),14,71,174,178,179,180,181,182,183,187,188,189,190,192,193,194,195,254,262,272,278,282
,285,288,289,297,305,307,318,319,344,345 

Gheeraerts (Marcus),253 
Gilbert (Humphrey),262 
Giorgione (Giorgio da Castelfranco, dit),58 
Giovanni da San Geminiano,48,49 
Giovio (Paolo, ou Paul Jouve),139,217,330 
Girafe,100,155,182,196,197,229,236,245,253,268 
Goethe (Johann Wolfgang von),6 
Gonzaga (Cecilia),123 
Gracian (Baltasar),340 
Grandes Chroniques de France,108,117,372 
Griffon,91,146,182,184,209,226,243,245,273,286,314 
Grimm (Jakob & Wilhelm),75,215 
Gringalas le Fort,107,108,127,128 
Grueber (Johann),254,255 
Gruthuyse (Louis de la),341 
Guénon (René),6,7 
Guillaume le Clerc de Normandie,30,31,34,35,43,46,108,291 
Guillim (John),129 
Gurdjieff (Georges),6 
Guttierez (Sancho),276 
 

Hall (James),347 
Hartknoch (Christophore),261 
Hathaway (Nancy),15 
Hawkins (John),264 
Henri II, roi de France,64,133,226,275,311,326 
Héraldique,18,77,78,107,116,126,128,129,133,138,148,149,233,286,333 
Hereford (Cathédrale d’),225,226,268 
Herrera (Antonio de),264 
Hesse (Johann van),41,210,211 
Hildegarde de Bingen,29,38,303 
Hodgson (Brian Houghton),258 
Hommes sauvages,118,143,144,146 
Hondt (Josse, ou Hondius),357 
Hörisch (Jochen),17 
Huc (Évariste),166,240,242,258,259 
 

Incarnation,44 
Isaïe,25,70,72 
Isidore de Séville,26,28,29,35,71,79,81,105,106,178,243,244,254,268,285,289 
 

Jacopo del Sellaio,81 
Jacques de Vitry,210 
Jacques de Voragine,66,67,81 
James I, roi d’Angleterre,128 
James III, roi d’Écosse,128 
Jean de Mandeville,215,226,227,250,251,252 



 

 

-384- 

 

Job,25,70,228,357 
Johannes de Bado Aureo,126 
Johannes de Cuba,120 
Jong (Cornelius van),235 
Jonston (Jan),175,178,183,184,185,186,193,194,195,316 
Jossua (Jean-Pierre),17,43,70,92 
Jourdain de Séverac,250 
Joyce (James),24 
Jung (Carl Gustav),7,16,17,60,98,102,286 
Justel (Henri),220 
 

Kant (Emmanuel),302 
Kappler (Claude),250 
Katte (Albrecht von),239,240 
Keresh,158,159 
Kircher (Athanase),188,255,302,344,363 
Kirchmaier (Georg Kaspar),181 
Klaproth (Henri-Jules),198,258,259 
Knivet (Anthony),324 
 

La Chasse à la licorne (tapisseries),16,62 
La Croix (André-Phérotée de),232,233 
La Dame à la licorne (tapisseries),16,77,96,147,148,149,150,297,315 
La Fontaine (Jean de),284 
La Marche (Olivier de),343 
La Martinière (Pierre Martin de),361,362 
La Peyrère (Isaac de),350,351,358,361 
laborde (Léon de),308,328,337,341 
Lambspringk,138,298 
Laterrade (Jean-François),241,302 
Latter (Major B.),257,258 
Le Blanc (Vincent),165,227,253 
Le Large (François),65,175,360,361,362 
Le Testu (Guillaume),271,272 
Legrand (Joachim),223,224 
Lémery (Nicolas),359,364 
Leon Pinelo (Antonio de),264 
Lestringant (Frank),271 
Linné (Carl von),195 
Linocier (Geoffroy),325 
Linschoeten (Jan Huyghen van),254,277,278 
Livingstone (David),238 
Livre des Merveilles,107,108,161,162,248,249,254 
Lobo (Jérôme),166,168,219,221,222,223,224,228,229,236,238,239,258,281 
Lopez de Gomara (Francisco),264 
Ludolf (Job),228 
Luini (Bernardino),85 
Lusitanus (Jodo Roderiguez, dit Amatus),317 
Luther (Martin),246 
 

Magnin (Florence),201 
Malraux (André),16,224 
Malte-Brun (Conrad),165,240,241 
Mandragore,29,306 
Marco Polo,103,161,162,163,166,178,182,186,226,248,249,250,252,254,281,288 
Marini (Andrea),306,356 
Marmol Caravajal (Luis del),168,169,217,220 
Maximilien Ier, empereur germanique,227,297,342 
Meckenem (Israël van),145 



 

 

-385- 

 

Médicis (Catherine de),133,331,345,347 
Médicis (Ferdinand de),323 
Médicis (Francesco de),247,323 
Megged (Matti),17 
Mercator (Gérard),357 
Millet (Simon-Germain),308,315 
Mizauld (Antoine),60 
Montfaucon (Bernard de),133,134,333 
Müller (J.W. von),242 
Munster (Sébastien),152,153,164,165,176,182,190,192,193,195,224,247,298,299 
Murakami (Haruki),4 
 

Napoléon Ier,333 
Neruda (Pablo),302 
Niebuhr (Carstens),79 
Niza (Marcos de),263,264 
Noces chymiques de Christian Rosenkreutz (les),138 
 

Oliva (Francesco),268,270 
Orphée,81,95,107,140,247 
Orta (Garcia da, ou Garcias ab Horto),169,170,229,232 
Ortelius (ou Œrtel) (Abraham),218,357 
Osenbruck (Andreas),335 
Ovide,107 
 

Panofsky (Erwin),98,297 
Paracelse (Théophraste Bombast von Hohenheim, dit),125 
Paradis (Louis),171 
Paré (Ambroise),9,18,20,171,230,279,285,289,305,306,311,312,319,320,325,331,345,346,347,358 
Passion,44,53,113,122,123 
Pastoureau (Michel),123,126 
Péguy  (Charles),6 
Peiresc (Nicolas Fabri de),165 
Pelletier (Philippe),188 
Perino del Vaga,96,97 
Perrot d’Ablancourt (Nicolas),169,217,220 
Pétrarque,107,108,133,134,135 
Phénix,14,31,140,207,217 
Philès (Manuel),300 
Philippe de Thaon,29,47,48 
Piero della Francesca,136 
Pierre de Beauvais,28,31,34,107,113 
Pirassouppi,170,171,279,301 
Pisanello (Antonio),59,95,123 
Platearius (Matthäus),42,108 
Platter (Félix & Thomas),190,309,313,332,345 
Pline 

l’Ancien,18,25,28,29,31,35,36,80,105,106,112,120,124,133,136,152,153,154,164,165,172,175,176,17
8,180,181,182,185,187,198,210,214,239,240,242,251,260,267,268,274,280,286,287,288,296,300,301,
303 

Pomet (Pierre),171,363 
Pompée,287 
Possot (Denis),317 
Pound (Ezra),79 
Prêtre Jean,71,72,79,114,115,164,213,214,215,216,218,224,225,227,229,230,242 
Purchas (Samuel),216,217,227,248,324,347,348 
 

Rabelais (François),41,42,94,101,176,177,207 
Ramusio (Giovanni Battista),231 



 

 

-386- 

 

Rangifer,192,195 
Raphaël (Raffaelo Santi, dit),151,152 
Rauchwolf (Léonard),225 
Reade (Charles),319 
Reade (W. Winston),238 
Reclus (Élysée),213 
Reem,69,159,167,239 
Renaudot (Théophraste),227 
Renou (Jean de),176 
Restelli (Marco),16,60,83 
Reuwich (Ehrard),211,212 
Richard de Fournival,30,31,38,49,93,107,108,111,112,113,285,291 
Richter (Johann Christoph),366 
Rilke (Rainer Maria),7,147,148 
Robert Blondel,107 
Robinet Testard,61,208 
Rodolphe II, empereur germanique,321,359 
Roman de la dame à la licorne et du chevalier au lion,76,108,111 
Rondelet (Guillaume),288 
Rose-Croix,138 
 

Saint Ambroise,28 
Saint Antoine,81,82,101,284 
Saint Augustin,107,243 
Saint-Denis (Abbaye 

de),117,305,307,308,309,310,311,312,313,314,315,318,319,320,323,325,326,331,332,345,347,364 
Saintonge (Alfonse de),266 
Sansovino (Francesco),316,319 
Santarem (M.-F. de Barros et Sousa de),268,275 
Scaliger (Jules-César),224 
Scaliger (Paul),125 
Scève (Maurice),140,141 
Scheffer (Claude),163,216,240 
Scherer (Marc),227 
Schiltberger (Hans),261,262 
Schönberger (Guido),318,353 
Schöngauer (Martin),54 
Schwenckfeld (Caspar),262 
Scott (Ridley),203 
Secret de l’histoire naturelle (C’est le),208 
Segalen (Victor),5,102 
Septante (Bible des),69,70 
Serres (Michel),7,149 
Shakespeare (William),73,74 
Shepard (Odell),14,17,19,220,235,316,343 
Sirène,12,29,82,115,162,178,267,275 
Solin,35,268 
Southwell (Robert),219,222 
Sparrman (Anders),234,236 
Spenser (Edmund),74 
Sperandio de Mantoue,59 
Surius (Laurent),330 
 

Talleyrand (Charles-Maurice de T.-Périgord),341 
Talmud,158,160 
Tellez (Balthazar),222,228,229 
Tempesta (Antonio),140,186,195,196 
Thévenot (Melchisédech),166,219,220,221,222,223,224,228,229,255 
Thevet (André),20,170,175,177,182,186,189,192,229,232,237,279,288,301,322 



 

 

-387- 

 

Thibaut de Champagne,50,107 
Thomas d'Aquin (Saint),72 
Thou (Jacques-Auguste de),325,326 
Thunberg (Carl-Pehr),352 
Tobbia,328,329 
Topsell (Edward),44,193,194 
Tournier (Michel),206 
Très riches heures du duc de Berry,144,328 
Tristan (Frédérick),206 
Turner (Samuel),256 
Tzetzès (Johannes),44 
 

Urreta (Luis de),217,222 
 

Valdecebro (Andres de),180 
Valentini (Michele Bernardo),11,12,13,351,355 
Valle (Pietro della),266,348,350 
Vance (Jack),203 
Verbiest (Ferdinand),278 
Vermeyen (Jan),340 
Vincent de Beauvais,26,66,247,248 
Vinci (Léonard de),84,92,95,154 
Viollet-le-Duc (Eugène),89 
Virgile,10 
Vulgate,70,159 
Vulson de la Colombière (Marc),129 
 

Webbe (Edward),227 
White (Terence H.),202 
Worm (Ole),231,301,357 
Wyche (Peter),219,220 
 

Yates (Frances A.),133 
 

Zaga (Domenico),96,97 
Zelazny (Roger),200,201 



 

 

-388- 

 

 



 

 

-389- 

 

TABLE  DES  MATIERES  DE CE  PREMIER  TOME 
 

 

 

AVANT  PROPOS ..............................................................................................................................4 

AU PAYS DES CHASSEURS DE LICORNE ..................................................................................................5 

DISCOURS, PARCOURS ..........................................................................................................................7 

INTRODUCTION...............................................................................................................................10 

COMME UNE ENCYCLOPEDIE CHINOISE.................................................................................................11 

MYTHE ET LEGENDE.............................................................................................................................13 

LES LIVRES DE LA LICORNE ..................................................................................................................14 

RETOUR AUX SOURCES........................................................................................................................17 

1.  CONNAISSANCE  D!UNE  LICORNE  IMAGINEE..................................................................21 

1.1  -  LA  LEGENDE  DE  LA  LICORNE......................................................................................22 

LES FAUX DEBUTS................................................................................................................................24 

MERVEILLES MEDIEVALES ....................................................................................................................26 

LA VIERGE ET LA LICORNE....................................................................................................................29 

LA LICORNE ET LA FONTAINE ................................................................................................................38 

CHAQUE HOMME TUE L'ETRE QU'IL AIME...............................................................................................42 

LA LICORNE TOMBE DE HAUT................................................................................................................64 

LE DIT DE L!UNICORNE ET DU SERPENT.................................................................................................64 

LE LION ET LA LICORNE ........................................................................................................................68 

LA DAME A LA LICORNE ET LE CHEVALIER AU LION ................................................................................75 

LES DEMONS ET LA LICORNE ................................................................................................................79 

LA LICORNE EROTIQUE.........................................................................................................................92 

1.2  -  LES  SILHOUETTES  DE  LA  LICORNE .........................................................................100 

PREMIERES LICORNES .......................................................................................................................102 

UNICORNES MEDIEVALES ...................................................................................................................107 

L!ANIMAL PREND SENS ET CORPS.......................................................................................................117 

LA LICORNE HERALDIQUE ...................................................................................................................127 

LES TRIOMPHES DE LA LICORNE .........................................................................................................135 

EMBLEMES ET HIEROGLYPHES ...........................................................................................................140 

LA LICORNE MONTEE..........................................................................................................................143 

LES HOMMES SAUVAGES CHEVAUCHANT LA LICORNE .........................................................................145 

AU PAYS DE TAPISSERIE.....................................................................................................................149 

LE JARDIN DES DELICES .....................................................................................................................159 

LICORNES JUIVES...............................................................................................................................161 

LICORNES DES VOYAGEURS...............................................................................................................164 

D!AUTRES UNICORNES .......................................................................................................................173 

MONOCEROS DES SAVANTS ...............................................................................................................177 

LES SABOTS DE LA LICORNE...............................................................................................................189 

LE BOUC ............................................................................................................................................194 

LE RENNE A TROIS CORNES................................................................................................................195 

LA GIRAFE UNICORNE.........................................................................................................................198 

L!ANTILOPE UNICORNE.......................................................................................................................200 



 

 

-390- 

 

LA LICORNE CALIFORNIENNE ..............................................................................................................202 

1.3  -  L!HABITAT  NATUREL  DE  LA  LICORNE .....................................................................208 

LICORNES EN TERRE SAINTE .............................................................................................................212 

L!ÉTHIOPIE ET LA COUR DU PRETRE JEAN..........................................................................................216 

LES LICORNES AMPHIBIES D!AFRIQUE DE L!EST ET DE L!OCEAN INDIEN ..............................................231 

LA RUMEUR D!AFRIQUE DU SUD.........................................................................................................232 

DANS L!INTERIEUR DE L!AFRIQUE.......................................................................................................239 

LA LICORNE AU JARDIN D!ÉDEN..........................................................................................................243 

LICORNES D!ORIENT ..........................................................................................................................249 

LICORNES D!EUROPE.........................................................................................................................261 

LE PASSAGE DU NORD-OUEST...........................................................................................................264 

PEU DE LICORNES DANS LE NOUVEAU MONDE ...................................................................................265 

CARTES, MAPPEMONDES ET PLANISPHERES ......................................................................................269 

LA TERRE AUSTRALE..........................................................................................................................272 

LICORNES CARTOGRAPHIQUES ..........................................................................................................274 

LES VOYAGES DU PIRASSOUPPI .........................................................................................................280 

OU PEUT-ON VOIR DES LICORNES ? ...................................................................................................281 

1.4  -  LA  CORNE  DE  LICORNE, CHOSE  RARE  ET  PRECIEUSE.....................................284 

DU SYMBOLISME A LA ZOOLOGIE ........................................................................................................286 

LA CORNE DANS LES MINIATURES MEDIEVALES...................................................................................290 

LA CORNE DANS L!ICONOGRAPHIE DE LA RENAISSANCE .....................................................................297 

L!ŒUF, LA POULE ET LA LICORNE .......................................................................................................302 

LICORNES NATURELLES ET ARTIFICIELLES..........................................................................................305 

DESCRIPTION DE LA CORNE DE SAINT-DENIS .....................................................................................309 

LES PLUS BELLES CORNES DE L!EUROPE DU XVIEME SIECLE .............................................................317 

LES CORNES DU MARECHAL DE BRISSAC ...........................................................................................325 

CADEAUX ET BIJOUX ..........................................................................................................................327 

OBJETS EN CORNE DE LICORNE .........................................................................................................332 

LES LICORNES DE CHARLES LE TEMERAIRE .......................................................................................341 

CE QUI EST RARE EST CHER...............................................................................................................344 

DES ACHETEURS QUI SE FONT RARES….............................................................................................346 

UN PRIX ORIENTE A LA BAISSE............................................................................................................352 

PAR LA PORTE DE CORNE OU LA PORTE D'IVOIRE ...............................................................................355 

TABLE  DES  ILLUSTRATIONS...................................................................................................366 

INDEX  DES  NOMS  ET  DE  QUELQUES  CHOSES...............................................................379 

 
 
 


