A‘VC(I\L/CI AR SClm(q t‘\i(‘qle,

el ,?(ll‘)‘laf‘l

wlh o po 2

t4d€

@ CENTRE NATIONAL DE LA RECHERCHE SCIENTIFIQUE, PAR!IS 1986
ISSN 0335-5985 ISBN 2-222-96439-3

Arch. Sc. soc. des Rel, 1986, 61/2 (avril-juin), 169-173
Blaise OLLIVIER

LA LICORNE : INVENTION LITTERAIRE
ET PRODUCTION RELIGIEUSE

A propos de:

Jean-Pierre JOSSUA, La Licorne. histoire d'un couple.
Paris, Ed.-du Cexf, 1985, 128 p.

« La Licorne fascine les Occidentaux depuis 1.500 ans. Pourquoi ? » L'ou-
vrage de Jean-Pierre Jossua s'ouvre sur cette question. Pourquoi le succés du
symbolisme religieux qui longtemps fut attaché au mythe du couple de la jeune
fille a la Licorne ?

La réponse tient en ceci que la représentation religieuse fonctionne, en ce cas,
comme un masque qui simultanément assure la méconnaissance de I'érotisme
impliqué par le mythe, et la jouissance que les images du rapport entre la femme
et la Licorne inspirent.

L’auteur, on le sait, s’intéresse au « double fond psychologique et social des
représentations religieuses » (p. 117). Sa perspective est particuliérement de saisir,
dans l'invention littéraire, A partir des images qui donnent A réver, une nouvelle
approche d’une production religieuse.

En consacrant 118 pages au théme de la Licorne, légendes et iconographie, il
analyse sur une longue durée, du IV si¢cle 4 nos jours, I'histoire d'une création
artistique et de ses interprétations. Elle conduit 4 suggérer une mutation, 4
I'époque contemporaine, dans un mode de production religieuse. On connait la
légende. La version centrale dont l'ouvrage s'inspire, est celle que fournit le
bestiaire alexandrin du IVe siécle : le Physiologus (p. 18-22). La Licorne est une
sorte de bouc, n"ayant qu'une seule corne au milieu du front. C'est un monstre tout
A fait sauvage que les chasseurs ne peuvent approcher, 4 cause de sa force
indomptable. Pour le capturer on envoie une vierge pure au-devant de lui. La

- Licorne est un monstre porté 4 'amour. Il saute sur la femme, qui lui offrele sein. .. ...

La bate s’apaise. Et c’est ainsi qu'on peut la prendre.

Les versions de 1a 1égende et les créations iconographiques qui s’en inspirent
peuvent étre classées selon différents thémes (la chasse, la purification de I'eau
par la corne...) et particuli¢rement selon que des représentations religieuses sont
associées ou non i la représentation de 1a femme et & celle de la Licorne (p. 33-34).
En effet, dés le Physiologus, 'animal est représenté comme une figure du Sauveur
(la corne du Salut) et, au monstre capturé par la vierge est associé : « Le verbe s’est
fait chair, et il a établi sa demeure parmi nous ».

169



ARCHIVES DE SCIENCES SOCIALES DES RELIGIONS

Le corpus est considérable, attestant du succés de cette invention, et de sa
réussite durable pendant plusieurs siécles. L'auteur se limite a I'Occident, dont il
ne retient que les versions de la capture de la Licorne par la jeunc fille. La table
iconographique (p. 119-28) comporte 109 titres, dont 20 sont heureusement
reproduits dans I'ouvrage, ce qui aide considérablement le lecteur a se laisser
toucher par les descriptions fines, que I'auteur est amené A développer pour
analyser le sens produit par 'image.

La méthode consiste a analyser distinctement le corpus littéraire et le corpus
iconographique. Un « défi » écrit 'auteur (p. 117) : « en établissant leurs rapports
(textes antécédents dont I'image s'inspire, textes ultérieurs qui la commentent ou
en font le point de départ de leurs songes...) sans confondre leurs approches,
essentiellement hétérogénes ». On pourra regretter qu'il n’ait pas quelque peu
développé cette difficulté méthodologique, ni formulé quelques-uns des choix
théoriques qui lui ont permis de la surmonter. Les textes sont mis en rapport avec
le contexte culturel d’une époque, tandis que I'analyse des images conduit vers la
forme et I'organisation d’un désir. Il semble que, pour analyser I'imaginaire d'un
texte, voire d'une époque, ce soit le recours a I'analyse d'images, associées aux
textes, qui ait rendu possible I'accés aux désirs sous-jacents, et aux noyaux
fantasmatiques qui structurent les représentations. Ainsi I'économie subjective
qui organise le désir individuel, décelé dans une image, est transférée aux textes,
qui en verbalisent la légende sous forme littéraire. Ce transfert d'imaginaires est
mis en lumiére par le déroulement des analyses. Mais l'intelligibilité d’un tel
passage mériterait d’étre traitée pour eile-méme.

La nécessité de théoriser 4 ce propos, c'est-a-dire sur le rapport entre
I'imaginaire social et I'organisation du désir dans une économie psychique
individuelle, se fait sentir & mesure que progresse, comme ici, en certains lieux de
la recherche, la reconnaissance, dans les déterminants collectifs de déterminants
subjectifs. C'est un des intéréts considérables de cet ouvrage de le donner a
entendre, et A voir.

Le titre de I'ouvrage annonce : la Licorne histoire d'un couple. Un couple,
non pas un mariage. L'histoire de la représentation se trouve partagée en trois
époques principales. Surtout deux éléments permettent de les discerner : d’'une
part le mode selon lequel les thémes religieux sont associés a la légende de la
Licorne, et, d'autre part la description de I'iconographie.

Du IVe siécle au XIII* siécle, 'auteur ne signale pratiquement pas de
représentation puremnent profane. Toutes servent & évoquer les thémes de I'incar-
nation et du salut. Le verbe se laisse prendre par ceux qui le cherchent, parce que
d’abord il est pris dans le sein de la vierge Marie. Tel est le discours des textes. 11
souligne particuli¢rement la valeur insigne de la chasteté féminine.

L'iconographie montre les partenaires du couple en face a face hiératique.

Les gestes du désir sont esquissés avec beaucoup de sobriété. Les regards-eapri-- -

ment une grande tendresse, dont I’érotisme est effacé. La violence du monstre est
métamorphosée. L'animal est représenté soumis a la jeune fille vierge, d’'une
soumission sans réserve. Son amour n'est plus que douceur. La violence et la
sensualité sont bridées par 1a chasteté, en méme temps que la femme et la Licorne
sont montrées absentes des gestes qui les rapprochent et les relient.

La comparaison des discours et des images conduit I'auteur 4 remarquer la
superficialité du discours (p. 70). I ne voit pas le secret de son succés dans le texte
lui-méme, mais bien plutdt dans I'image. C'est elle qui dévoile la séduction par

170

LA LICORNE

laquelle la femme obtient de I'animal sauvage qu'il renonce a sa violence pour
I'idéaliser. C'est I'image qui, en ne retenant que ce qui est « convenable » (p. 71)
montre, dans la tendresse présentée, la sensualité déniée.

Ainsi la représentation religieuse est portée par des représentations du désir,
qu’elle recouvre, et dont elle cultive I'inconscience. Dans ce cadre, l'invention
artistique, ou la représentation de l'incarnation et de la chasteté féminine recou-
vrent celle de la légende, fait agir I'iconographie catholique comme une force de
proposition dans le domaine psychique. La proposition est de dissimuler I'éro-
tisme du couple, pour fonder la tendresse, sur une certaine conception de la
séduction féminine. Dés lors la représentation du couple qui en résulte entre
inévitablement en consonance avec celle du couple mére-fils, soumis a I'interdit
de I'inceste.

Une seconde époque commence au début du XIII¢ siécle, jusqu'en 1450.
Aprés cette date les représentations profanes de la Licorne deviendront domi-
nantes, aprés avoir commencé 4 se montrer au XIII°, dans des bestiaires et des
contextes d'images concernant I'amour (p. 37), sans association a des thémes
religieux. .

Pendant cette période la dimension érotique du couple formé parla femme et
la Licorne est de plus en plus visible dans I'image, en méme temps que le discours
religieux greffé sur l'iconographie, se fait de plus en plus allégorique, visant &
représenter point par point une scéne religieuse, sans qu'aucun détail ne soit
rattaché A une signification chrétienne.

L’image se transforme. La distance entre la femme et la Licone disparait.
Souvent on voit la corne de la béte posée amoureusement dans le giron de la
femme (p.40). La chasse prend une forme de plus en plus meurtriére. Les
indications iconographiques mettent en scéne la chasse a cour et I'implacable
mise & mort 4 quoi elle tend.

Dés lors la violence tend 4 passer de I'animal A capturer, vers ceux qui veulent
sa perte. La jeune fille devient I'instrument d'un amour meurtrier. Plus souvent
elle se détourne du spectacle de la chasse et semble I'ignorer. Mais le genre
d’érotisme qui émerge de ces représentations et les structure, est celui d'une
séduction meurtriére, qui fait de la jeune fille une complice plus ou moins
consciente, plus ou moins nostalgique de la destruction (p. 37).

Cest aussi la maniére dont la production d’une représentation religieuse est
associée 4 ces images, lorsque c’est le cas, qui se transforme. A une symbolisation,
qui recueille des harmoniques polyvalents, profanes et religieux, fait place une
allégorie quasiment littérale. La femme est la figuration de la Vierge Marie.
Chaque détail est identifié. La chasse estla passion du Christ. Il arrive aussi que le
chasseur soit I'archange Gabriel, annonciateur de I'incarnation (p. 46). Ce qui ne

_...\a pas sans suggérer étrangement que la figuration du verbe implique une

dangereuse sauvagerie, comme c’est le cas de la béte traquée. Et, pour faire bonne
mesure dans l'ordre du mélange entre allégorie et réalité, des textes de cette
période s'employent & sortir la Licorne de la légende et de I'imaginaire, pour
I'introduire, par les classifications animales, dans la réalité. Comme si, établir
I'existence réelle de la Licorne, donnait plus de poids de vérité, 4 la représentation
religieuse produite par I'allégorie. L'analyse du décalage entre le discours chré-
tien sur ces images, et les éléments qui inspirent les artistes, et expliquent le succés
de ces ceuvres, se confirme A 'examen des représentations de cette seconde
époque. Dans cette production religieuse, le théme profane concernant I'érotisme

17



ARCHIVES DE SCIENCES SOCIALES DES RELIGIONS

est particuliérement bridé. 11 s’agit de lui interdire la libre expression tout en s'en
emparant pour la maitriser. La maitrise est obtenue par le recouvrement intégral
d'un théme par l'autre. L'érotisme est requ a condition d'étre inconscient. La
méconnaissance des désirs qui rendent possible I'invention de la représentation,
est une condition essentielle de la production de I'allégorie religieuse.

Il n’empéche que I'image donne 2 voir ce qu'elle montre : le male [éroce, sauf
avec la vierge ; la femme, celle qui attire par sa virginité, trompant ainsi éros
jusqu’a le détruire, séductrice perverse, finalement frustrée de son désir par
T'idéalisation qu'elle impose. Toujours est-il qu'a partir de la deuxi¢me moiti¢ du
XVe siécle, les allégories religieuses produites sur le théme du couple entre la
femme et la Licorne tendent A disparaitre, et que la figuration de la Vierge Marie
dans ce contexte sera interdite.

. La troisi¢me époque est caractérisée par le fait que les harmoniques reli-
gieuses des représentations de la femme 4 la Licorne passent au second plan. Le
:ilgén_le quane de l'amour se dégage des voiles religieux qui tendaient & le

issimuler.

Dans I'image, la chasse 4 cour prend de plus en plus de place. Parfois le
chasseur signifie 'amour, etla capture dela Licorne la mise 2 mortde 'amant. La
tristesse apparait de plus en plus sur le visage de la femme. Parmi les nombreuses
significations de cette tristesse, celle de la femme désolidarisée du chasseur et
frustrée de son désir est de plus en plus développée (p. 104), notamment dans les
tapisseries de Cluny entre 1484 et 1500.

Dautres thémes prennent place dans I'image, dont le théme curatif, 1a corne,
plongée dans les eaux, étant censée les purifier. Le miroir s'introduit dans la
représentation, symbolisant les résonances narcissiques de I'amour, et ses effets
sur I'image de soi. Le couple ici tend & former un espace clos, ou il s'isole pour
défier la mort. Ou encore, I'image présente la Licorne portée en triomphe aprés sa
capture (figure 16, p. 85). Ici la situation est retournée. Ceux par qui la chasse était
organisée cédent A la gloire de I'animal. C'est alors la revanche de I'amour, dontle
soubassement social se référe 4 la vie princiére, pendant la Renaissance.

Dans ce contexte profane, 'érotisme peut transparaitre. Diflérentes formes
de sensualité apparaissent chez les deux partenaires. Plusieurs versions se
montrent réticentes a4 I'égard des représentations de la femme en séductrice
cruelle. Le théme de la chasse s'estompe et, simultanément, la sensualité, la
tendresse et I'affection paisible, ne sont plus si violemment opposées que dans la
légende (p. 63).

, 1l est donc impossible de déterminer un seul pole de développement et
d.évolunon de ces créations artistiques. Les ambiguités ou les ambivalences sont
d'autant plus sensibles, que le théme du couple s'exprime plus librement. .

. Parmi les reprises de la femme a la Licorne dans la littérature moderne,
I"auteur retient surtout R. Caillois, B. d'Astorg, S. Leclaire, pour 'analyse d'un réve
sur la Licorne, U. Eco, G.-L. Borgés, C.-G. Jung et surtout R-M. Rilke.

_ Avec Rilke, il se demande quoi d'autre que la sexualité est signifiée dans la
puissance de la Licorne, quoi d’autre que la puissance d’un érotisme qui s’adoucit
lorsqu'il s'offre dans I'amour (p. 94) : « celle de 1a dimension imaginaire de toute
création humaine. La licome... est nourrie par nous des possibles qui se pressent
en notre esprit, et la corne représente I'expression extréme de cette invention.»

172

LA LICORNE

.« La femme, figure de notre puissance de créer chez Rilke. Sa tristesse ne nait-
elle que de la fragilité de la vision, tant qu'elle n'est pas devenue ceuvre 7 »
(p. 105).

A ce point Jean-Pierre Jossua indique sa préférence « c:est a Rilke et a son
éloge de 'imagination que nous laisserons toutefois le dernier mot, puisque cet
essai s'est permis d'en relever autant et plus que de I'érudition » (p. 115).

Dés lors, imaginer, inventer, créer deviennent le signifiant principal, celui
par qui le sens advient. Et voila profondément transformée la maniére de
comprendre une production religieuse. La corne « du salut » est déplacée.

Les allégories chrétiennes procédaient par substitution, voilant et masquant
la scéne érotique, la recouvrant de figurations conformes aux dogmes, méme si la
légende de base était « en porte & faux complet sur son application religieuse »
(p. 118). Il s'agissait de christianiser, en empéchant la liberté d'expression du
théme d'inspiration. Le but était d’en prendre possession, de le maitriser, d'oc-
culter tout ce qui ne convenait pas au cadre de la représentation d’une scéne
religieuse. Cette conception de la production religieuse correspondait & une
forme de messianisme qui supplée 4 un avénement eschatologique non advenu. Il
dispense de vivre les genéses, I'histoire, les développements encore inconnus. Le
sens y est donné accompli, dans un syst¢tme de représentations connu et
controlé.

En concluant cette minutieuse enquéte sur plus de quinze siécles de produc-
tion d'images de la femme 2 la Licorne, par I'éloge de I'imagination, A travers des
citations de Rilke, I'auteur suggére un autre mode de production religieuse. 1
semble la voir dans ce qui met 4 jour comment "homme crée et se donne un sens.
Méme si cette « corne » ne produit pas un ensemble homogéne, ni une synthése
harmonieuse avec des constructions symboliques venues du passé.

Parvenus A ce terme, on n'est cependant pas sans questions concernant les
représentations du couple esquissées par Rilke. Au long de cette enquéte on a vu
se constituer un rapport entre une production religieuse allégorique et certains
désirs et fantasmes. La chasse 2 mort menée contre éros, I'opposition violente
entre la tendresse et I'érotisme, le plaisir de cette chasse, suggérent que le couple
est imaginé, Tévé, & partir de ce qui s vit entre une mére et son fils, 12 ou 'interdit
de Tinceste frappe ce couple d'unc impossibilité. Pendant des siécles cette
impossibilité, installée au cceur du couple, a fasciné et inspiré les créateurs. Une
production religieuse a marché du méme pas, 1égitimant, sanctifiant cette repré-
sentation de la femme. Quelle différence est-elle introduite, si la femme est
représentée comme « la figure de notre puissance de créer » ? on aurait apprécié
quelque analyse, aussi sur ce point d'arrivée.

Mais on retiendra l'intérét de la perspective qui se dégage : pour a la fois
masquer et présenter les sources inconscientes de la jouissance, il semble que le
symbolisme religieux et I'invention littéraire poursuivent, sur des modes dif-
férents, un but commun.

Blaise OLLIVIER
Centre E.S.TA.

173



